
38

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

https://doi.org/10.52505/1857-4300.2021.3(315).04
CZU:821.135.1-34.09

CRONOTOPURI MALEFICE ÎN OPERA LUI ION CREANGĂ

Olesea GÎRLEA

Doctor în filologie
E-mail: oleseagarlea@yahoo.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7427-3509
Institutul de Filologie Română „Bogdan Petriciecu-Hasdeu” (Chișinău)

Anatol GAVRILOV

Doctor habilitat în filologie, profesor cercetător
E-mail: anatolgavrilov@yahoo.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6861-8876
Institutul de Filologie Română „Bogdan Petriciecu-Hasdeu” (Chișinău)

Evil Chronotopes Ion Creanga’s work

Abstract
The article focuses on the notions of structural elements of the chronotope developed 

by M. Bakhtin and applied in the stories of the Romanian writer Ion Creanga from the 
perspective of the imaginary, namely: challenge, chance, nature, landscape, heroes' 
pilgrimage, road, threshold. Overpassing evil places such as the forest, places haunted by 
devils, the pond, the pub are clues in the rounding of the character. The idea of good and 
evil spaces is strongly anchored in the collective unconscious according to the principle 
of splitting and differentiation between opposites. The evil spaces in Ion Creanga's stories 
are places of voluntary or involuntary challenge in which the initiation and rounding of the 
characters takes place. 

Keywords: chronotope, collective unconscious, evil space, initiation, becoming.

Rezumat
Articolul este axat pe noțiunile de elemente structurale ale cronotopului preluat 

de la M. Bahtin și aplicat în poveștile scriitorului român Ion Creangă din perspectiva  
imaginarului, și anume: încercarea, întâmplarea, natura, peisajul, peregrinarea eroilor, 
drumul, pragul. Depășirea locurilor nefaste, precum pădurea, locurile bântuite de diavoli, 
iazul, cârciuma, devin indicii în definitivarea personajului. Ideea spațiilor faste și nefaste 
este puternic ancorată în inconștientul colectiv după principiul scindării și delimitării 
contrariilor. Spațiile malefice din poveștile lui Ion Creangă sunt locuri de încercare 
voluntară sau involuntară în care se produc inițierea și devenirea personajelor.

Cuvinte-cheie: cronotop, inconștient colectiv, spațiu nefast, inițiere, devenire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

39

În construcția oricărei narațiuni epice, timpul și locul sunt elemente 
indispensabile derulării momentelor subiectului. Orice imagine apare la intersecția 
reprezentării spațiale cu cea temporală. Structura specifică a cronotopului literar 
devine subiect de cercetare pentru Mihail Bahtin; care publică în 1975 studiul 
Formele timpului și cronotopului în roman. Mihail Bahtin distingea cronotopii 
mari ai romanului, care i-au permis o clasificare a timpului literar-artistic în: ciclic, 
idilic, al aventurii, biografic, în devenire – toate valabile pentru dezvoltarea tuturor 
romanelor; și cronotopii mici – de care depinde valoarea, semnificația și alcătuirea 
subiectului. 

Nu vom analiza, dar nici nu este cazul să explorăm, pe îndelete structura 
cronotopilor mari și nici tipologia romanelor, ci vom evidenția câteva elemente 
structurale ale cronotopului preluat de la M. Bahtin: încercarea, întâmplarea, 
natura, peisajul, peregrinarea eroilor, drumul, pragul – definitorii pentru poveștile 
lui Ion Creangă. 

În folclorul românesc există numeroase referiri și superstiții la locurile 
bântuite de spiritele nefaste, locurile necurate sau aflate sub stăpânirea diavolului. 
E vorba despre: hotare, răscruci, păduri, ape stătătoare, locuri pustii, ruine, case 
părăsite, mori, hanuri, gropi etc. 

Locurile malefice devin subiect de observație pentru antropologi, mitologi 
și sociologi, care încearcă să găsească o explicație rațională pentru credința în 
investirea locului cu energii negative. Memoria locului este definitorie pentru 
derularea destinului uman și se află în strânsă conexiune cu trecutul, prezentul și 
viitorul. Spre exemplu, Nicu Gavriluță, în lucrarea Imaginarul social al tranziției 
românești, dedică un subcapitol dealului Bucium din Iași. Sociologul constată că 
acest loc este considerat de localnici un loc blestemat, în care numai în anul 1998 
au murit opt oameni, iar zece au fost grav accidentați. Autorul consultă textele 
antropologice și sociologice ale sacrului într-un demers de căutare a definiției 
despre locul blestemat, considerat a fi „spațiul malefic, provocat de contaminarea 
cu anumite forme ale răului” (Gavriluță, 2001, p. 179). Întrebările ce rezultă din 
definirea locului blestemat de către cercetătorul ieșean sunt următoarele: cine 
transformă ținutul normal într-un loc blestemat? Ce influență (energie) se produce 
în urma impactului cu acel loc nefast? Conform tradiției populare, dansul ielelor 
provoacă uscarea pământului, iar uciderea unui om nevinovat contaminează nu 
numai ucigașul, dar și locul crimei. Îngroparea în taină fără slujbă a unui mort în 
condiții incerte/ suspecte pustiește realmente acel pământ, „locul în care o femeie 
avortează sau în care un nefericit își pune capăt zilelor devine și el blestemat” 
(ibidem). Pășirea pe un loc blestemat marchează definitiv viața omului care intră în 
contact cu acel spațiu. Farmecul este considerat a fi un detaliu care poate trece un 
loc sub semnul blestemului și al morții. Sociologul Nicu Gavriluță investighează 
semnificația și tipologia locurilor nefaste: răscrucile drumurilor, locul de întâlnire a 
două ape, care poartă marca blestemului și a negativității: „Blestemat este și locul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



40

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

în care se întoarce plugul ce ară sau cel de sub coroana copacilor bătrâni” (ibidem, 
p. 180). Despre locurile nefaste scrie și Ovidiu Papadima în lucrarea O viziune 
românească a lumii. Studiu de folclor, în care relevă corespondența dintre memoria 
colectivă a locului și semnificația contactului cu spațiul nefast: „Dacă treci prin 
pădure și calci pe locul unde s-a împușcat cineva, sau unde a fost omorât cineva, 
duhul cel necurat ce a făcut șotia acolo îți ia mințile și rătăcești ca să te bagi în vreo 
baltă, ca sa fii a lui” (Papadima, 1995, p. 123). 

Mentalul colectiv a conservat și a păstrat ideea armoniei dintre acțiunile omului 
și ordinea cosmică. Orice tentativă de încălcare a acestei relații suportă consecințele 
sacrificiului. Uneori spiritele nefaste ale locului solicită jertfe în schimbul îmbunării 
lor pentru trauma cauzată de intervenția umană în acel loc. În folclorul românesc 
semnificația acestui loc este amplu descrisă în balada meșterului Manole și a sutelor 
de variante preluate și care au contribuit la inspirația multor scriitori. Subiectul 
baladei, al cărei punct de tensiune este jertfirea soției și a copilului nenăscut, 
solicitată prin ritual pentru a stopa surparea zidurilor mănăstirii/ construcției. În 
romanul Iosif și frații săi, Thomas Mann intercalează obiceiul jertfirii primului 
prunc îngropat la temelia casei pentru a îmbuna spiritele nefaste ale locului. Acest 
gest ritualic, considerat a fi un garant în succesul căsniciei, are în romanul lui Mann 
semnificația insuccesului și nenorocului1. Conceptul de eingemauerte Menschen 
(trad. n.: oameni zidiți) este intens explorat în studiul lui Reinhold Köhler, Aufsätze 
über Märchen und Volkslieder (Berlin, 1984), în care autorul prezintă o serie de 
legende germane care au ca subiect central copilul zidit. 

În siajul tematicii locului, spațiile sacre cu cronotopii specifici impun o 
geografie a sacrului. Constantin Bălăceanu-Stolnici, în studiul Cunoaștere și 
știință (1977), definește locul sacru pornind de la indiciul manifestării unei forțe 
supranaturale, acest loc benefic este legat de „permanența mitică a unei teofanii, 
de existența unei ierofanii sau de permanența unei kratofanii” (Bălăceanu-Stolnici, 
1997, p. 133). Geografia sacrului are elemente cronotopice distinctive și anume 
peșteri, râuri, izvoare (de ex., Iordanul, Gangele), lacuri, iazuri (ca scăldătoarea 
Betesda lângă poarta Oilor din Ierusalim), păduri, poiene, răscruci etc. Locurile 
sacre sunt marcate de prezența unui obiect sacru (sanctuare, biserici, altare, temple). 

În funcție de investirea locului cu anumite energii, cronotopii poveștilor și 
povestirilor crengiene ar putea fi categorisiți în cronotopi benefici: casa, biserica, 
curtea, Mănăstirea-de-Tămâie; și cronotopi malefici: pădurea (în care mișună 
lighioane), „cărarea lăturalnică”, perechea de case ale boierului în care locuiau 
necurații pe care-i pune la respect turbinca lui Ivan, iazul/ heleșteul, cârciuma.

1 „Mai târziu Iacob află că Laban și Adina avuseseră un băiețaș la începutul căsătoriei lor, 
pe care îl jertfiseră însă, când cu ridicarea casei, adică l-au închis de viu într-un chiup de argilă, 
îngropându-l apoi la temelie, cu un întreg cabalâc de lămpi și merinde, pentru a chema, cu acesta, 
binecuvântarea și belșugul asupra casei și gospodăriei. Însă nu numai că jertfa nu fusese primită, dar 
de atunci Adina se dovedise a nu fi în stare să mai nască băieți”. (Mann, 1977, p. 265-266).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

41

O categorie aparte a cronotopilor crengieni sunt acei care fac parte din  
așa-numiții „cronotopi ai crizei și ai cotiturii în viață” (M. Bahtin), cum ar fi fântâna, 
podul, drumul, Grădina Ursului, Pădurea Cerbului, drumul spre fata Împăratului 
Roș. Referitor la reprezentarea raiului și iadului crengian, M. Păduraru, autorul 
studiului Reprezentarea diavolului în imaginarul literar românesc, este de părere 
că la I. Creangă se produce „răsturnarea unor trepte eshatologice esențiale”. Raiul 
este investit negativ și asociat cu sărăcia, iar iadul, în care persistă elemente ale 
dezmățului „guleaiuri”, femei, tabacioc, votchi și lăutari, este investit pozitiv. 
Reprezentări inversate de felul acesta (la fel și întâmplarea neîntâmplată, 
inversiunea stăpân/ slugă, înțelept/ prost și viceversa) contribuie la accentuarea 
viziunii carnavalești asupra lumii.

În studiul amintit mai sus, Mircea Păduraru identifică o legătură specifică 
dintre locul și personajul malefic (dracul). Astfel comorile ascunse devin locurile 
păzite de draci, de unde apar și expresiile „cel de pe comoară”, „șade ca dracul pe 
comoară”, „șade ca dracul cu curul pe banii lui”, „parcă e dracul de pe comoară”. 
În povestea Dănilă Prepeleac banii nemunciți cu care se pricopsește protagonistul, 
vin din heleșteul dracilor și sunt păziți cu mare grijă. Dovada posesiei comorii și 
predispunerea la oferirea ei, este generată de intenția lui Ivan de a deveni călugăr, de a 
sfinți locul și de a construi pe malul heleșteului o mănăstire. Oferirea necondiționată 
a comorii cu care Scaraoțchi ar putea cumpăra multe suflete, devine pe parcurs 
o oferire condiționată. Dracii vor să își măsoare forțele cu potențialul călugăr. 
Competiția neordinară dintre drac și protagonist sfârșește cu înfrângerea dracului și 
însușirea banilor de către Prepeleac. În felul acesta asistăm la o răsturnare de situație 
a incipitului poveștii, în care Prepeleacul cel naiv și prost, căruia toate-i mergeau 
anapoda, devine isteț și izbutește, datorită judecății logice, să iasă învingător, fără 
a îndeplini misiunea de purificare a locului. Viziunea carnavalescă a situației este 
generată de inversiunea reprezentării diavolului. Conform tradiției, dracul este isteț, 
abil și e neînvins, însă la I. Creangă dracii pot fi păcăliți ușor, sunt neîndemânatici și 
proști. Derularea unui astfel de scenariu, în opinia criticului Eugen Simion, „triumfă 
– prin voia prozatorului”, căci „e greu de imaginat că un drac nu-și dă seama că 
Dănilă îl păcălește atunci când îl pune să se întreacă în viteză cu un iepure, sau 
pentru a-și măsura puterea brațelor, face ce face și își convinge adversarul să se ia 
la trântă cu ursul din pădure” (Simion, 2011, 42).

Iazul sau heleșteul în poveștile lui Ion Creangă fac parte din seria cronotopilor 
malefici, iar locurile sacre, cum ar fi biserica și mănăstirea, sunt spații evitate de 
forțele demonice, idee confirmată deplin și de proverbele și zicătorile populare: 
„În apa liniștită sălășluiesc dracii”, „Apa stătută e cu draci umplută”, „Dracul nu 
face mănăstire”, „Dracul nu face biserici ori puțuri pe la răspântii”. În inconștientul 
colectiv apele reprezintă o infinitate de posibilități, pot concentra valențe pozitive și 
negative, de la originea creației și puterea soteriologică pe care o dețin spre opusul 
lor concretizat de calamități și spații de concentrare ale forțelor răului. Semnificațiile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



42

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

simboliste ale bisericii sunt benefice, biserica creștină mai este numită „mireasa lui 
Hristos și Mama creștinilor” (Chevalier, Gheerbrant, 2009. p. 149), i se mai conferă 
reprezentarea sufletului omului și a microcosmosului. Biserica și mănăstirea sunt 
spații paradisiace prin excelență.

Schimburile păgubașe, situația dezolantă în care se pomenește Dănilă, îl 
determină pe acesta să-și amintească de sfatul fratelui și de lumea spirituală pe care 
a neglijat-o în preocuparea permanentă pentru obținerea și schimbul bunurilor. 
Observăm că Dănilă ia în serios, și la modul direct, sfaturile oferite de fratele său, că 
nu înțelege sensul indirect al expresiei: „du-te unde a dus surdul roata și mutul iapa”, 
deși i se interzice, acesta recepționează mesajul ca fiind o aprobare a fratelui său, 
ia iapa și se face nevăzut. Probozirea lui Dănilă și reducerea lui la nimicnicie („tu 
ai fost bun de călugărit, iar nu de trăit în lume să chinuiești nevasta și copiii”) este 
interpretată în sens direct, astfel Dănilă este predispus să îndeplinească misiunea de 
călugăr. Însemnarea locului malefic cu o cruce de către Dănilă generează contradicția 
dintre el și spiritele nefaste, care își revendică teritoriul ce le aparține. Locurile 
damnate devin subiect de cercetare al articolului „Spațiile damnate și semnificația 
lor în Dănilă Prepeleac de Ion Creangă”, semnat de cercetătorul Constantin 
Ivanov, care consideră că prin pecetluirea locului cu semnul crucii „se impune o 
ordine primordială, prin care locul nestăpânit devine stăpânit. Ca și în ritualurile  
mistico-magice, Dănilă Prepeleac încearcă să schimbe acestui loc predestinația – 
dacă până acum acolo bântuia nonsensul, de acum încolo i se impune un sens.” 
(Ivanov, 2017, p. 6), iar competiția dintre posesorii locului și posesorul lucrurilor 
stăpânite devine intens de acerbă: 

„ – Stai, mă! Nu te apuca de năzbâtii. Iazul, locul și pădurea de pe-aici sunt 
ale noastre. 

– Poate-i zice că și rațele de pe apă sunt ale voastre, și toporul meu din 
fundul iazului. V-oiu învăța eu pe voi să puneți stăpânire pe lucrurile din lume, 
cornoraților.” (Creangă, 1989, p. 121).

Merită a fi remarcat simbolul și simbolismul crucii, prin care se unesc 
contrariile și care impune prin prezența acestui semn ideea binecuvântării locului,.
Însă acest element simbolic constituie un alt aspect al cercetării, pe care nu ni l-am 
propus în prezentul articol. 

Conflictul dintre Dănilă și draci e generat de revendicarea locului, iar descrierea 
indirectă a lui Dănilă este caracterizată de calificativul „omul lui Dumnezeu cu 
năravul dracului”, care se uită şi la cruce, și la bani și-i preferă pe ultimii; avem o 
descriere a protagonistului realizată de forțele nefaste ale locului, care cunosc pe 
deplin viciile și slăbiciunile omului.

Astfel, se produce metamorfoza lui Dănilă, consemnată şi de paremiologia 
populară: „Omul sărac e al doilea drac”, „Decât sărac mai bine drac”, „Omul 
sărac e puiu de drac” sau o idee pe care o desprindem dintr-un proverb elvețian 
„În spatele omului bogat stă un drac, iar în spatele celui sărac – doi”. Sărăcia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

43

cumplită, deznădejdea, disperarea sunt cele care contribuie la transformarea bruscă 
a protagonistului, dacă ar fi să urmăm zicerea populară „Necazul vine de la dracul, 
iar norocul de la Dumnezeu”. Naratorul își pune la adăpost personajul, într-o 
competiție în care câștigul, aparent, este rezervat forțelor răului, însă învinge totuși 
binele. Prostia se transformă în înțelepciune, iar sărăcia e substituită de bogăție 
și trai îmbelșugat. Prostia, în accepția crengiană, are semnificație opusă, este un 
indiciu al bufonului tragic sau al nerodului înțelept, la care se referea şi Mihail 
Bahtin. Prostul devine în unele situații echivalent cu neprihănitul, sincerul, firescul, 
așa cum relevă Mihai Cimpoi în studiul Sinele Arhaic. Ion Creangă... O astfel de 
accepție a prostului-sincer/ naiv, care devine pe parcurs înțelept, poate fi observată 
în povestea Dănilă Prepeleac. Dacă la început Dănilă nu sesizează sensul figurat 
al cuvintelor, pe parcursul competiției cu dracii, îl însușește deplin: rapiditatea e 
asociată călăririi calului, competiția fugăritului e asociată cu iepurele, trânta cu 
ursul, chiuitul cu durghineața, aruncarea buzduganului cu pierderea irecuperabilă a 
lui, blestemul cu o bătaie zdravănă. 

Dănilă Prepeleac renunță la purificarea locului fiind răsplătit generos de 
spiritele nefaste ale locului, această misiune este înfăptuită în Povestea lui Ivan 
Turbincă de către protagonistul ei. Casele necurate ale boierului, bântuite de diavoli, 
în care este găzduit Ivan cu scopul de a fi pedepsit de boier, sunt curățate de către 
turbinca lui, binecuvântată de Dumnezeu. În iad, Ivan este primit regește, căci, 
intervine nota autorului, dracii „se temeau de turbincă poate mai rău decât de sfânta 
cruce”. Criticul Eugen Simion constată similitudini de subiect între povestea Stan 
Pățitul și Dănilă Prepeleac: „Structura narațiunii este aceeași (...) debutează cu o 
istorie despre prostia omenească și se încheie cu o poveste cu „șmichirii” lumești și 
ispășiri diavolești” (Simion, 2011, p. 41).

Descrierea sporadică a locurilor și a împrejurărilor nu este inserată întâmplător 
în povestea Harap-Alb, ca element de dilatare a timpului, ci indică faptul că 
experiența locurilor faste și nefaste, pe care le-a cunoscut cândva tatăl, devin 
experiențe definitorii și pentru fiu. Povețele tatălui, cu referire la drumul inițiatic, 
nu descriu numai călătoria pe care trebuie să o parcurgă fiul de crai, ci și ajutorul 
de încredere care-l va însoți și pe care trebuie să-l urmeze în toate. Fără aportul 
calului, criza și depășirea ei ar fi imposibile: „las pe mine stăpâne, că știu eu pe unde 
te-oiu duce la Împăratul Roș; pentru că m-au mai purtat odată păcatele pe acolo cu  
tatu-tău, în tinerețile lui” (Creangă, 1989, p. 173-174). Doar mezinului îi este oferită 
șansa de a trăi experiențele din trecut ale tatălui în călătoria inițiatică întreprinsă. 
Podul este un cronotop care asigură conexiunea dintre contrariile viață – moarte, 
cunoscut – necunoscut, bine – rău, el simbolizează trecerea cu experiențele inerente 
ale acesteia: depășirea obstacolelor și necesitatea de a face un pas important. Ion 
Pecie consideră acest cronotop (podul) ca fiind unul care se referă, până la un 
punct, tipicului romanului carnavalesc: „Craiul deghizat în piele de urs și postat 
la cap de pod – punte îngustă și loc de trecere ireversibilă în lumea rămășițelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



44

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

aici și lumea dușilor pe alt tărâm – ridică un obstacol înfricoșător, suficient de 
convingător pentru a întrerupe călătoria sau de a da carte verde voinicului plecat 
spre împărăția lui Verde-Împărat și el fără bilet de întoarcere. Nici în Fata babei și 
a moșneagului nu este loc de nostos, pentru că în spatele eroului aruncat în lume se 
închid porțile: „Atunci biata fată, văzând că și baba și fiica-sa voiesc cu orice chip 
s-o alunge, sărută mâna tatălui său, și cu lacrimi în ochi, pornește în toată lumea, 
depărtându-se de casa părintească fără nici o nădejde de întoarcere” (Pecie, 2011,  
p. 141). În Dicționarul de simboluri, semnat de Jean Chevalier și Alain Gheerbrant, la 
explicația oferită simbolismului podului, apare un element cronotopic sugestiv prin 
ideea concentrării aparente a maleficului – podul dracului – prin care se sugerează 
măreția și durabilitatea construcției arhitecturale. Autorii fac trimitere la ineditele 
poduri din Europa – Valentré (Cahors) și Saint-Cloud (lângă Paris) – prin care se 
remarcă incapacitatea arhitecților de a proiecta și zidi asemenea construcții și apelul 
lor la Lucifer în desăvârșirea proiectului arhitectural. Numeroase superstiții sunt 
concentrate în jurul acestor poduri ale dracului: de la ideea pierderii sufletului până 
la moartea celui care va trece primul podul. 

Podul și drumul sunt indisolubil legate între ele și concentrează ideea 
experienței și a încercării. Drumul sinuos al eroului spre cunoașterea sinelui și a 
lumii se realizează prin registre imagistice ambivalente. Prin neascultarea tatălui și 
tocmirea spânului în calitate de slugă, Harap-Alb va cunoaște răutatea omenească 
și va deveni el însuși slugă. Drumul pe care-l va parcurge Harap-Alb în calitate de 
slugă devine element cu valoare metatextuală, este un simbol al destinului ce stă 
sub semnul neascultării părintești, care ancorează forțele binelui și ale răului. 

Semnificația simbolică a fântânii ca spațiu închis, în care este prins ca într-o 
închisoare Harap-Alb de către spân, este aici un element cronotopic prin care se 
produce inversarea dintre raportul stăpân și slugă. În acest spațiu se naște un nou 
personaj (nu în zadar simbolismul fântânii cuprinde imaginea uterului matern). 
În „uterul matern al pământului” se produce transformarea neputinciosului fiu 
de crai, mezinul drag al împăratului, încât devine omul experiențelor tari și al 
faptelor vitejești, așa cum indică numele de botez oferit de spân. Experiențele pe 
care le va parcurge în Grădina Ursului și în Pădurea Cerbului, unde „rar om care 
să poată lua dintr-însele fără să-și puie viața în primejdie”, sunt experiențe care 
vor contribui enorm la devenirea esențială a personajului. Criticul Mihai Cimpoi 
observă că aproape toate personajele din Povestea lui Harap-Alb se încredințează 
voii lui Dumnezeu în tot ce întreprind; însă există în contextul basmului o frază 
a calului care „relativizează puterea și autoritatea lui Dumnezeu, trădând și o 
încredințare a puterii „meșteșugești” a Diavolului (...): „Marei-i Dumnezeu și 
meșteru-i dracul” (Cimpoi, 2011, p. 104). O aluzie subtilă asupra ideii că drumul 
inițiatic, a cărui ordine sacră este dată de Dumnezeu, poate deraia de la ordinea 
firească a armoniei cosmice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

45

În povestea Stan Pățitul cronotopul malefic este generalizat. Dracii aleargă 
peste tot (pe mare și pe uscat), oricând (ziua și noaptea), la solicitarea lui Scaraoțchi, 
și caută să facă rele. Doar unul dintre ei, care n-a reușit să facă „vrajbă între oameni” 
și nici nu a reușit să citească vorbele și gândurile celui care a pus o bucată de 
mămăligă îmbrânzită, este sancționat de către căpetenia dracilor. Mămăliga lăsată 
de Stan pe buturuga din pădure, cu gândul că a mânca-o vreo lighioaie și a zice 
bodaproste, este consumată de drac. Cuvântul magic bodaproste, cu dublu sens de 
mulțumire și de aluzie la Dumnezeu, este răscumpărat cu trei ani de ucenicie din 
partea dracului care ia chip de om.

Revenind la ideea cronotopului podului, putem spune că același element 
este definitoriu în călătoria inițiatică (axă a lumii), or, acest cronotop ancorează 
semnificații ale trecerii și încercării. Podul din povestea Harap-Alb, sub care stă 
ascuns împăratul în piele de urs și își ispitește feciorii, podul din povestea porcului, 
pe care-l solicită împăratul în schimbul căsătoriei cu fiica sa, desemnează experiențe 
ale încercării. Drumul pe care-l parcurge fata moșneagului și fata babei este același 
drum al experiențelor și încercărilor, însă fata babei reface „poligonul de încercări 
morale” (Pecie, 2011, p. 99) și își găsește sfârșitul în pântecele balaurului. Cele patru 
încercări, pe care le au de înfruntat cele două fete, fac parte din traseul inițierii, sunt 
obligatorii și le regăsim și în alte povești. Fântâna și cuptorul sunt încercări ale stihiei 
apei și a focului, ele conturează un itinerar standard cu probe bine stabilite pentru 
a „certifica aptitudinile fetei pregătită în vederea matrimoniului” (ibidem). Câinele 
este simbol ambivalent al bunătății (prieteniei) și al răutății (protejează locul de 
răufăcători), părul e bun cu fata moșneagului, care l-a curățat de omizi și i-a oferit 
o altă șansă la viață, și rău cu fata babei, care nu trece proba compătimirii și grijii. 
Cele patru încercări culminează cu proba finală a întâlnirii cu protectoarea pădurii, 
care, de regulă, reprezintă în basme urâțenia, răutatea și pericolul într-un spațiu 
al „rătăcirii și primejdiei”. Susținem ideea lui Ion Pecie din studiul Phallusiada 
sau epopeea iconoclastă despre spațiul în care sălășluiește Muma Pădurii, care 
are conotații negative direct proporționale cu personajul pe care-l reprezintă/ 
adăpostește: „Muma pădurii definește etic și estetic lumea silvestră absconsă și de 
nepătruns, feminitatea stihială, grotescă și malignă” (ibidem, p. 141). Copiii Mumei 
Pădurii sunt creaturi înfricoșătoare – „balauri de tot soiul, jivine mari și mici” – pe 
care fata moșneagului le îngrijește cu gândul la Dumnezeu, cel care a lăsat pe lume 
aceste ființe nevinovate, și în felul acesta își îndeplinește obligațiile asumate față de 
protectoarea pădurii.

Metafora drumului, în definirea experiențelor trăite și acumulate de către 
personaje, este definitorie și în Povestea porcului. Drumul fetei de împărat către 
Mănăstirea-de-Tămâie, în căutarea lui Făt-Frumos, este același drum al călătoriei 
inițiatice aflat sub semnul ispitirii și neascultării. Trei ani de drumeție în care fata 
de împărat se întâlnește cu Sfânta Miercure, Sfânta Vinere și Sfânta Duminică 
nu oferă niciun detaliu despre cronotopul căutat. Atât sfintele, cât și animalele, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



46

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

cărora le asigură protecție, nu sunt apte să cunoască lumea de dincolo. Modelul 
cosmogonic al gândirii magice presupunea tridimensionalitatea spațiului pe axa 
unui timp unidirecțional (diacronic). Limitarea universului la spațiul de jos era 
o viziune a omului arhaic, care asocia pământul cu o zeitate feminină, iar cerul 
cu o zeitate masculină. Spațiile de sub pământ erau considerate sumbre, malefice 
populate de ființe negative/ htonice. Lumea de dincolo este unul dintre cele mai 
puternice și universale arhetipuri din conștiința colectivă. O definiție ambivalentă a 
lumii nepământene o găsim în studiul lui Constantin Bălăceanu-Stolnici Gândirea 
magică, în care autorul vorbește despre accepția lumii de dincolo, ca parte mirifică, 
„în care se aflau personaje luminoase, încântătoare sau sumbre și terifiante, cu 
palate, corturi și grădini, sau cu văgăuni, hăuri și întinderi deșarte sau pârjolite” 
(Bălăceanu-Stolnici, 2009, p. 122). 

La Ion Creangă, lumea de dincolo se pretează unei accepții pozitive în 
Povestea porcului, cu un personaj malefic care are diverse denumiri și descrieri: 
Talpa iadului (care este și: viespea care înălbise pe dracul, vrăjitoare strașnică, 
Știrba-Baba-Cloanța, Tălpoiul, pohoața de babă, hoanghina). Imposibilitatea 
identificării lumii nepământene a Mănăstirii-de-Tămâie echivalează cu explicația 
unui cronotop special destinat celor aleși: „se vede că un blăstăm a lui Dumnezeu 
sau altăceva, așa trebuie să fie, de nu ai parte de ceea ce cauți, fiica mea! Căci aici 
este capătul unei lumi necunoscute încă și de mine, și oricât ai voi și tu, și oricare 
altul să mai meargă înainte de aici, este cu neputință” (Creangă, 1989, p. 120). 
Locurile pe care le parcurge fata, ajutată timp de un an de către ciocârlanul șchiop, 
sunt locuri aflate sub stăpânirea forțelor malefice: „au trecut prin codri și pustietăți 
așa de îngrozitoare, în care făjgăiau balauri, aspide veninoase, vasiliscul cu ochi 
fărmăcători, vidre cu câte douăzeci și patru de capete și altă mulțime nenumărată de 
gângănii și jigănii înspăimântătoare, care stăteau cu gurile căscate, numai și numai 
să-i înghită; despre a căror lăcomie, viclenie și răutate nu-i cu putință să povestească 
limba omenească” (ibidem, p. 121). Identificarea locului Mănăstrii-de- Tămâie, în fata 
care recunoaște podul și castelul în care a locuit cu soțul deghizat în porc, implică 
confruntarea cu un personaj malefic. Pentru lăcomia și răutatea Talpei-Iadului fata 
își sacrifică darurile primite de la cele trei Sfinte. Metamorfoza lui Făt-Frumos 
în porc, în lumea pământeană stă sub semnul unei pedepse. Astfel procedează 
Talpa-Iadului cu tânărul chipeș care a refuzat să ia de soție pe una dintre fiicele 
ei. Personajul malefic își găsește sfârșitul lângă Mănăstirea-de-Tămâie, conform 
zicalei populare: „fuge ca dracul de tămâie”. Nunta, amânată timp de patru ani, se 
produce împreună cu botezul. Arcadia de altădată (spațiu mirific), cu podul de aur 
și castelul, reapare așa cum au dispărut, iar părinții adoptivi sunt îmbrăcați în straie 
scumpe și își îndeplinesc misiunea de socri mari. Restabilirea ordinii cronotopului 
paradisiac și întregirea familiei este calificată de Ion Pecie ca fiind o recăpătare a 
forțelor inițiale ale protagonistului: „Se vede că Făt-Frumos are puterile magice ale 
îngerului dinainte de cădere” (Pecie, 2011, p. 135). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

47

Un alt cronotop malefic este groapa cu jăratec în care cade lupul care i-a 
mâncat iezii caprei. Acest spațiu are drept menire exterminarea lupului. Detaliile 
morții lupului sunt cutremurătoare, asistăm la o crimă macabră premeditată.  
Ars de viu, lupului i se mai trântesc niște bolovani în cap, până este ucis definitiv. 
Moartea lui provoacă bucurie în rândul caprelor care beau și se veselesc la priveghi. 
Firea răzbunătoare a caprei, pentru pierderea iezilor, este justificată de autor, iar 
autodescrierea ucigașei conține elemente ale maleficului: „Cu mine ți-ai pus boii în 
plug? Apoi, ține minte că ai să-i scoți fără coarne” (Creangă, 1989, p. 68). Proverbul 
refăcut integral sună astfel: „Și-a pus boii în cârd cu dracul și are să-i scoată fără 
coarne”, prin care se arată firea malefică a femeii îndurerate de pierderea subită a 
copiilor. Ar putea proceda altfel o mamă cu asasinul copiilor ei? Iedul cel mic face 
apel la providența divină, iar capra își asumă rolul de călău și de judecător. Poanta 
din finalul poveștii spulberă ideea oricărui corespondent cu realitatea: „și unde 
n-am mai încălecat pe-o căpșună și v-am spus, oameni buni, o mare și gogonată 
minciună”. Prin intermediul acestei formule se produce ieșirea din timpul și spațiul 
ireal al poveștii și reîntoarcerea la viața și timpul real. 

Reprezentarea cârciumii nu întrunește, nicidecum, valorile binelui în 
poveștile lui Ion Creangă, acest detaliu cronotopic marchează locul în care se 
adună petrecăreții și-și dau frâu liber uneltirilor și imaginației erotice, generate 
de efectul alcoolului și al țigărilor. Povestea lui Ionică cel Prost debutează cu 
atmosfera nocturnă prepuberală: „Și fetele, cum îs fetele, își așteptau și ele 
ceasul de măritiș cum așteaptă porcul ziua de Ignat. (...) Și apoi să știți că este o 
vorbă că: tot paiul are umbra lui și tot sacul își găsește peticul”. Petrecăreții de 
la cârciumă discută cu patimă despre Catrina lui popa Cioric care s-a căsătorit 
cu Vasile Mărgăoaie și-și exprimă regretele vizavi de pierderea unei astfel de 
fete din comunitatea lor. Discuția despre frumusețea Catrinei și a sacrificiilor pe 
care ar fi putut să le facă de dragul avansurilor trupești ale fetei este întreruptă 
de un vorbitor-observator tăcut, care bea și fumează, până în clipa în care 
intervine și lansează un pariu. Nu este deloc întâmplător cuvântul „străin” care 
apare de patru ori în descrierea lui Ionică cel Prost. În paremiologia românească 
străinul este o ipostază a dracului concretizată de zicerea: „Nu-i dracul drac, ca 
străinul în conac”. Ion Pecie lansează observația referitoare la faptul că rolul 
străinilor în poveștile lui Ion Creangă este asumat de orfani, precum Ipate, Ivan, 
Ionică – „rătăcitori, nepoftiți, neagreați”. Mircea Păduraru identifică fantasma 
dracului în cel care are misiunea „Învrăjbitorului”, al provocatorului: „dracul 
este autorul supranatural al dezbinării dintre oameni” (Păduraru, 2012, p. 51). 
Ideea învrăjbirii și a reprezentării dracului în ipostaza lui Ionică este confirmată 
de descrierea „era așa de strein, de parcă a căzut din ceriu”, or, indiciul căderii 
din cer reactivează mitemul biblic despre „îngerul căzut” – diavolul, pe când 
indiciul descriptiv „dracul în curul prostului zace”, reactivează ideea desfrâului 
(un alt apanaj al diavolului). Într-un spațiu marcat de ispitiri malefice apare un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



48

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

personaj malefic, care ispitește și manevrează situația după bunul său plac, în 
schimbul banilor – cei 9 lei cu care îl plătește pe Vasile și pe nevasta lui pentru 
serviciile intime prestate. 

Din isprava nupțială a lui Ionică cel Prost apare anecdota, iar situația 
carnavalescă dintre „prostul păcălit” (Vasile) și „prostul deghizat” (Ionică) generează 
inversarea raportului dintre prost și înțelept, amplifică umorul: „ca să-l inițieze pe 
acest extraterestru, el îi oferă propria femeie, fără a-și da seama că afacerea se va 
încheia printr-o partuză” (Creangă, 1990, p. 12).

Plasate în siajul tematicii cronotopilor malefici, personajele crengiene demască 
aparențele, au întotdeauna replici anecdotice, învață de pe urma greșelilor și ies 
întotdeauna învingătoare, sunt conștiente de forța lui Dumnezeu, dar nu uită nici de 
necuratul, prin implicarea căruia se poate răsturna ordinea axiologică a lumii. Ion 
Creangă, pe bună dreptate, este numit de către Eugen Simion „un ezoteric, inițiat 
în științele sacre” (Simion, 2011, p. 22) fără să știe că face acest lucru. Poveștile 
sale conțin „simboluri vechi care, puse cap la cap, reproduc scenariile inițiatice 
cunoscute de erudiții simbologi” (ibidem). 

Locurile nefaste sunt puternic ancorate în inconștientul colectiv, ele 
declanșează superstiții și conotații negative, asocieri mistice subiective. Ideea 
unor spații limitrofe, izolate, impregnate de rău, pe care omul trebuie să le evite 
în beneficiul său, nu este întotdeauna respectată de logica poveștii și a basmelor. 
Uneori atentarea la spațiul malefic este involuntară, alteori, forțată de circumstanțe. 
Experiența nefastă a locului, contactul cu spiritele distrugătoare și negative 
din poveștile lui Ion Creangă devine marcă a destinului personajului pornit în 
căutarea sinelui. Perturbarea ordinii cosmice implică sacrificiul de sine, antrenarea 
personajului în diferite probe și experiențe definitorii pentru devenirea și formarea 
sa. Spațiile faste și nefaste se află într-o interdependență bine stabilită în poveștile 
crengiene, nu sunt simple locuri de peregrinare a eroilor, ci locuri de încercare și 
formare a subiectului.

Referințe bibliografice:

BĂLĂCEANU-STOLNICI, Constantin, BERESCU, Magdalena. Gândirea magică. 
București: Nemira, 2009.

BĂLĂCEANU-STOLNICI, Constantin. Cunoaștere și știință. Constanța: Editura 
Fundației „Andrei Șaguna”, 1997. 

CHEVALIER, Jean, GHEERBRANT, Alain. Dicționar de simboluri. Mituri, vise, 
obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere. Traducere de Micaela Slăvescu etc. Iași: 
Polirom, 2009. 

CIMPOI, Mihai. Sinele arhaic. Ion Creangă: Dialecticile amintirii și memoriei 
(eseu). Iași: Princeps Edit, 2011. 

CREANGĂ, Ion. Opere. Vol. I. Chișinău: Literatura artistică, 1989.
CREANGĂ, Ion. Povestea poveștilor și Povestea lui Ionică cel Prost. Prefață 

semnată de Paul Anghel. București: Roza vânturilor, 1990. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

49

GAVRILUȚĂ, Nicu. Imaginarul social al tranziției românești. Cluj-Napoca: 
Dacia, 2001.

IVANOV, C. Spațiile damnate și semnificația lor în „Dănilă Prepeleac” de Ion 
Creangă. [online] Disponibil: https://socioumane.upsc.md/wp-content/uploads/2017/12/
nr_2_36_2017_Ivanov.pdf [citat 30.09.2021].

MANN, Thomas. Iosif și frații săi. Vol. I. Traducere de Petru Manoliu. București: 
Univers, 1977.

PĂDURARU, Mircea. Reprezentarea diavolului în imaginarul literar românesc. 
Iași: Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”, 2012. 

PAPADIMA, Ovidiu. O viziunea românească a lumii. Studiu de folclor. București: 
Editura SAECULUM, 1995.

PECIE, Ion. Phallusiada sau epopeea iconoclastă a lui Ion Creangă. Pitești: 
Paralela 45, 2011. 

SIMION, Eugen. Ion Creangă. Cruzimile unui moralist jovial. Iași: Editura 
Princeps, 2021.

Notă: Articolul a fost realizat în cadrul proiectului de cercetare 20.80009.1606.03 Contexte 
socioculturale autohtone şi interconexiuni europene în creaţia populară şi literatura cultă din 
Basarabia (sec. XIX până în prezent), Institutul de Filologie Română „B. P.-Hasdeu” al MEC.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:06 UTC)
BDD-A33100 © 2021 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

