Ioana Craciun
Bukarest

Hoflichkeit, Grobheit und Derbheit
in ausgewihlten literarischen Texten des deutschen
Mittelalters

Abstract: The literature of the German Middle Ages is rich in texts in which courtesy is
thematized as an attitude of mind that characterizes the noble. This mindset is the result of
an educational process, the length and consistency of which are themselves discussed. In
the divine order of the Middle Ages, courtesy is a God-willed attribute of the nobility,
because only a courtly educated nobleman can function as an instrument in God's plan of
salvation and through his actions make God's will a reality. Literary figures of noble
descent can sometimes express themselves rudely and behave wildly for lack of education,
but their language is never crude or even obscene. No matter how strong their negative
feelings may be, their style of speech shows self-control and discipline. Coarseness on the
other hand appears as a historical linguistic product of a slowly unfolding urban culture that
breaks with the courtly tradition in its striving for its own identity or parodies it. All these
aspects are discussed in the present paper on the basis of selected literary works written
between the 9™ and the 15" century.

Keywords: German mediaeval literature, courtesy, rudeness, coarseness, Das Ludwigslied,
Das Nibelungenlied, Gottfried von StraBburg, Tristan, Wolfram von Eschenbach,
Parzival, Neidhart von Reuental, Der Stricker, Das Ehescheidungsgesprich, Johannes
von Tepl, Der Ackermann und der Tod.

Die Literatur des deutschen Mittelalters ist reich an Texten, in denen die
Hoflichkeit als Geisteshaltung thematisiert wird, die den Edlen charakteri-
siert und thn vom gemeinen Volk unterscheidet. Diese Geisteshaltung stellt
das Ergebnis eines Erziehungsprozesses dar, dessen Lange und Konsistenz
selbst thematisiert werden. Der hofisch erzogene Held der mittelalterlichen
Literaturwerke ist in seinem Denken, Fiihlen und Handeln das, was man aus
neuzeitlicher Perspektive — mutatis mutandis — einen hoflichen Menschen
nennen konnte. Thm wurden im Laufe seiner Erziehung Herrschertugenden
wie ére (Ehre), zuht (Zucht), triuwe (Treue), hoher muot (edle Gesinnung),
steete (Bestandigkeit), milte (Freigebigkeit), mdze (MaB halten) und minne
(platonische Liebe, Frauenverehrung) beigebracht, die unabdingbare
Voraussetzungen fiir eine Spitzenposition in der mittelalterlichen Gesell-
schaft konstituieren, deren streng hierarchische Struktur gottgewollt, d.h.
unhinterfragbar, ist. Hoflichkeit — so konnte man zugespitzt formulieren —

27

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



ist in dem ordo divinus, der gottlichen Ordnung des Mittelalters, ein
gottgewolltes Attribut des Adels, denn nur ein hofisch erzogener Adliger
kann als Instrument in Gottes Heilsplan fungieren und durch sein Handeln
den Willen Gottes Wirklichkeit werden lassen.

Im Ludwigslied, dem éltesten historischen Lied in deutscher
Sprache, das uns anonym als Panegyrikus auf den westfrankischen Konig
Ludwig III. iiberliefert wurde, heiflt es vom vaterlosen Kind Ludwig, dass
Gott selbst sich seiner annahm und sein Erzieher wurde: ,,Kind uuarth her
faterlos, Thes uuarth imo sar buoz:// Holoda inan truhtin, Magaczogo uuarth
her sin* (Das Ludwigslied: 100)'. Hinter dieser Stilisierung der Erzichung
eines Prinzen im Kloster durch Moénche, hinter dieser Idealisierung des
Herrschers als einer messianischen Gestalt verbirgt sich der Glaube, dass
Hoflichkeit im Sinne einer dem feudalen Herrn angemessenen Gesinnung
christlich grundiert sein muss, sonst bleibt sie Fassade, Attitiide, nichts
anderes als eine bloB3e soziale Konvention. In der Art und Weise, wie Konig
Ludwig vor dem Kampf gegen die Heiden seine Untertanen durch einen
mobilisierenden Diskurs zu motivieren weil}, zeigt sich deutlich seine
christlich-hofische Erziehung. Der Konig spricht seine Kampfgefdhrten, von
denen einige den Kampf gewiss nicht iiberleben werden, mit ausgesuchter
Hoflichkeit an: Auch wenn sie seine Untertanen sind, nennt er sie seine
Freunde (,,Trostet hiu, gisellion, Mine notstallon!*, Ludwigslied: 101)2, und
sein sprachlicher Hoflichkeitsgestus echot den hoflichen wie liebevollen
Ton, in dem der Herr selbst sich an ihn als seinen Ziehsohn gewandt hatte,
um ihn dazu aufzufordern, seine konigliche Pflicht als Beschiitzer der
Franken, des auserwihlten Volks Gottes, auch um den Preis seines eigenen
Lebens zu erfiillen: ,Hluduig, kuning min, Hilph minan liutin!“
(Ludwigslied: 101)’. Gottes Befehl an Ludwig, seinen Leuten zu helfen,
d.h. sie vor den Heiden aus dem Norden zu retten, stellt, wenn auch im
Imperativ formuliert, eine hofliche Bitte an einen ebenbiirtigen Gesprichs-
partner dar, die der standesgemdll erzogene Konig unmoglich hétte
abschlagen konnen, auch wenn er dadurch sein eigenes Leben aufs Spiel zu
setzen gezwungen wurde.

' Die Ubersetzung ins Neuhochdeutsche durch den Herausgeber Hans Jiirgen Koch lautet:
,Den Vater verlor er (schon) in jungen Jahren, doch erhielt er sogar Ersatz: / Der Herr
selbst nahm sich seiner an und wurde sein Erzieher.* (Ludwigslied: 100)

% Die Ubersetzung ins Neuhochdeutsche durch den Herausgeber Hans Jiirgen Koch lautet:
,,FaBt euch, Freunde, ihr meine Kampfgefahrten!* (Ludwigslied: 101)

3 ,,Ludwig, mein Konig, hilf du meinen Leuten!* (Ludwigslied: 101)

28

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Von beleidigender Grobheit ist manchmal der Ton, wenn sich Feinde
begegnen, die kurz vor einer bewaffneten Konfrontation stehen. In dieser
Situation, die umso tragischer ist, als es sich dabei um Vater und Sohn
handelt, befinden sich Hildebrand und Hadubrand, die beiden Protagonisten
des Hildebrandslieds, des einzigen uns iiberlieferten Heldengedichts in
deutscher Sprache. Der alte Krieger Hildebrand, der in der Gesellschaft des
verfolgten Konigs Dietrich nicht nur die Tugend der absoluten Treue,
sondern auch diejenige der maBlvollen Freigebigkeit zu iiben gelernt hat,
bietet seinem Sohn Hadubrand kostbare Gaben — Ringe aus Kaisergoldwerk
— als Zeichen seiner Huld, d.h. des Respekts, der im Verhaltenscode der
kriegerischen Germanen nicht nur den Angehdrigen der eigenen Sippe,
sondern auch dem Gegner in dessen Eigenschaft als Krieger gebiihrt: ,,dat ih
dir it nu bi huldi gibu“ (Das Hildebrandslied: 97)". Auf diese reine
Hoflichkeitsgeste, die in der im Zeichen des Krieges stehenden Kultur der
alten Germanen genauso verbreitet war wie in der hofischen Hochkultur der
Stauferzeit, reagiert Hadubrand mit einer Grobheit, die den Helden trotz
seines Alters als unreif, unerfahren und geblendet entlarvt. In neu-
hochdeutscher Ubersetzung lautet Hadubrands grobe, beleidigende Antwort
an seinen Vater Hildebrand wie folgt:

,»Mit dem Gere soll man Gaben empfangen,

Spitze an Spitze.

Du bist mir alter Hunn unméBig schlau,

umspinnest mich mit deinen Worten, willst nach mir mit dem Speere werfen.
Bist nun so alt schon, doch immer voll Trug.” (Das Hildebrandslied: 97 — 98)

Antizipiert die grobe Antwort Hadubrands lediglich die Wucht des
Zweikampfes zwischen Vater und Sohn, der unmittelbar darauf folgen
wird? Oder ist diese unheldenhafte Antwort darauf zuriick zu fiihren, dass
Hadubrand vaterlos aufgewachsen ist, d.h. fernab einer in die Kampfpraxis
umgesetzten kriegerischen Ethik, als deren Verkorperung traditionellerweise
die (Modell-)Gestalt des Vaters fungiert?

Diese gendertheoretisch grundierte Hypothese, die im engen
Rahmen der vorliegenden Arbeit offen bleiben muss, liee sich auch im
Falle einer weiteren Gestalt adliger Abstammung heuristisch aufstellen,
deren Schicksal es war, so wie Hadubrand in einer von Kédmpfen und
Kriegen gepriagten Welt vaterlos aufzuwachsen: Es handelt sich dabei um

* Ins Neuhochdeutsche iibersetzt von Hans Jiirgen Koch lautet dieser Satz: ,,Das geb’ ich
aus Huld dir nun.” (Das Hildebrandslied: 97)

29

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Parzival, den Protagonisten des gleichnamigen Epos Wolframs von
Eschenbach. Obwohl er adliger Abstammung war, ja mehr noch, obwohl er,
wie es sich im Laufe des Epos herausstellt, als Konig von Norgals die Krone
zu tragen bestimmt war, wuchs Parzival in einem Wald fernab der
ritterlichen Welt auf, einer Welt, die seine Mutter Herzeloyde als junge
Witwe des Ritters und Kreuzfahrers Gachmuret nicht ohne Grund fiirchtete
und verabscheute. Die Entscheidung der Konigin Herzeloyde, ihren Sohn
Parzival nicht in Beriihrung mit der Welt der Ritter und des Konigshofs
kommen zu lassen, kann einerseits als die instinktgesteuerte (Fehl-
)Entscheidung einer dominanten Mutter verstanden werden, die ihr Kind vor
allen Gefahren dieser Welt schiitzen mochte. Wolfram von Eschenbach lobt
jedoch Herzeloyde, in der er eine in jeder Hinsicht vorbildliche Mutter
erblickt. Andererseits stellt Herzeloydes Entscheidung eine kaum
verschleierte Kritik Wolframs an die Adresse der hofischen Stauferkultur
und ihrer Werte dar, deren tragisches Opfer Gachmuret war.

Auf dem Weg zum Hof des Konigs Artus und im Kreis der Ritter der
Tafelrunde zeigt sich, wie toricht sich Parzival als ein Herrschersohn
benehmen kann, der um die ihm durch Geburt zukommende hofische
Erziehung gebracht wurde. Aus hofischer Perspektive ist der entehrende
Umgang Parzivals mit der bezaubernd schonen wie keuschen Jeschute ein
klares Zeichen der Torheit. Zugespitzt formuliert konnte man behaupten,
dass Torheit das Gegenteil des hofischen Benehmens und, implizite, das
Gegenteil der Hoflichkeit ist. Parzival selbst ist sich der groflen Schuld, die
er durch die Entehrung einer vorbildlichen Fiirstin wie Jeschute auf sich
geladen hat, nicht bewusst, da ihm die hofische Ethik mit ihrem Frauenkult
und ithrem Minneideal unbekannt ist. Auch die Art und Weise, in der
Parzival seinen Verwandten Ither umbringt, um sich dessen rot schim-
mernde Riistung anzueignen, ist eines Ritters am Hofe des Konigs Artus
unwiirdig und zeugt von den katastrophalen Konsequenzen seiner in
Isolation verbrachten Kindheit in ausschlieBlich weiblicher Obhut.

In der vornehmen Gesellschaft am Hofe des Konigs Artus fallt das
weltfremde, unerfahrene Naturkind Parzival einerseits durch seine
entziickende natiirliche Schonheit, andererseits durch sein grobes und
ungeschliffenes Betragen auf. Eine adédquate ritterliche Erziehung, deren
Ergebnis die Loslosung des Helden von dem Einfluss seiner Mutter ist, wird
dem ungebirdigen Parzival erst durch einen (méinnlichen) Erzieher, den
Burgherrn Gurnemanz, zuteil. Gurnemanz’ Lehre — eine rapide Einweihung
in das Wesen des Rittertums und dessen Tugendethik — lautet in neu-
hochdeutscher Ubersetzung in Prosa wie folgt:

30

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



,»lhr plappert wie ein unmiindiges Kind. Warum laf3t Thr nicht endlich Eure Mutter
aus dem Spiel und sprecht von andern Dingen? Haltet Euch an meine Lehren, und
Ihr werdet gut dabei fahren. [...] Versdumt es nie, Euer Verhalten zu tiberpriifen.
Ein unbedachter Mensch taugt nichts. [...] Dem Auferen nach habt Ihr die Gaben
zum Herrscher. Doch so hoch Thr emporsteigt, vergeft nie, Euch der Notleidenden
zu erbarmen; bekdmpft ihr Elend durch Freigebigkeit und Giite. Seid stets leutselig
und nicht hochmiitig. [...] Thr mii3t aber auch klug hauszuhalten wissen! Sinnlose
Verschwendung ist kein Zeichen echten Herrschertums, ebensowenig allerdings
das geizige Anhdufen von Schitzen. Findet stets das rechte MaB. [...] Streift Euer
ungebiihrliches Betragen ab! Stellt keine iiberfliissigen Fragen [...]. Paart stets
Kiihnheit mit Erbarmen, dann habt Thr meine Lehren recht begriffen. [...] Thr
werdet oft die Riistung tragen. Legt Thr sie ab, dann wascht Euch die Rostspuren
von Gesicht und Hénden, damit Ihr einen angenehmen Anblick bietet; denn Frauen
achten darauf. Seid manneskiihn und frohgemut zugleich, dann werdet Thr Ruhm
gewinnen. Und schliet die Frauen in Euer Herz, das veredelt den Jiingling. Ein
rechter Mann verrit sie nie! (Parzival: 291 — 293)

Dieser ,Schnellkurs’ im Fach ritterliches Wesen, in dem Parzival
Herrschertugenden wie zuht, milte, mdze, triuwe, hoher muot und minne
beigebracht werden, entfaltet erst spater im Epos sein volles Ironie- und
Skepsispotential. Er macht stutzig, wenn man seine Lénge und Konsistenz
mit den vielen Jahren vergleicht, die beispielsweise bei Gottfried von
Stralburg in Tristans Bildung zum vorbildlichen Ritter investiert wurden,
oder mit den Jahren, die Siegmund und Siegelind, die Eltern Siegfrieds, in
die sorgfiltige Erziehung ihres Sohnes zum vollkommenen Ritter investiert
haben. Nicht zufillig heiflit es im 3. Abenteuer des Nibelungenlieds {iber
den Helden aus Xanten am Niederrhein: ,,Man z0ch in mit dem vlize, als im
daz wol gezam*“ (Das Nibelungenlied 1979: 8)°. Wie unzulinglich
Gurnemanz’ ritterliche Lehre ist, wird sich spiter in der Gralsburg zeigen,
wenn Parzival das hofische Tabu der tiberfliissigen Fragen in die soziale
Praxis umsetzt und die erlosende Caritas-Frage an den schwerkranken
Gralskonig Anfortas zu stellen versdumt. Eine zu stark im hofischen
Diesseits verankerte Ritterethik und eine konventionell definierte HOf-
lichkeit halten Parzival davon ab, den leidenden Gralskonig Anfortas nach
seinem Wohlbefinden zu fragen. Erst die christliche Caritas-Lehre, die
Parzival auf der dritten und letzten Stufe seiner Initiation vom Einsiedler
Trevrizent erhilt, ldsst den Helden als wiirdig fiir das hohe Amt des
nichsten Gralskonigs erscheinen. Wie im Falle des althochdeutschen

> In der Ubertragung Karl Simrocks lautet dieser Vers: ,,Man erzog ihn mit dem FleiBe wie
ihm geziemend war*. (Das Nibelungenlied o. J.: 9)

31

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Ludwigslieds schimmert durch die Verse des Parzival-Epos der Glaube
durch, dass Hoflichkeit im Sinne einer dem fiirstlichen Hof angemessenen
Gesinnung und Haltung christlich grundiert sein muss.

Eine dhnliche Botschaft hatte etwa zwei Jahrzehnte zuvor auch
Hartmann von Aues Werk Der arme Heinrich vermittelt. Heinrich war ein
in jeder Hinsicht vorbildlicher Ritter, bis ihn der Aussatz befiel und er in
einem schmerzlichen Initiationsprozess gezwungen wurde zu erfahren, dass
der Glanz der ritterlichen Welt, aus der man die christliche Néchstenliebe
verbannt hat, nichts als Eitelkeit, vergénglicher Trug und Schein ist.

Richten wir im Folgenden unsere Aufmerksamkeit auf einige
exemplarisch ausgesuchte Werke des deutschen Mittelalters, in denen die
Derbheit thematisiert wird. Wir haben soeben festgestellt, dass literarische
Gestalten edler Abstammung sich unter Umstinden grob ausdriicken und
sich aus Mangel an Erziehung wild benehmen kénnen, derb ist ihre Sprache
jedoch nie. Wie stark ihre negativen Gefithle auch sein mdgen, ihr
Sprachduktus gleitet nie ins Derbe oder gar Obszone, sondern bleibt
standesgemil vornehm und zeugt trotz allem von Selbstbeherrschung und
Zucht. Ein iiberzeugendes Beispiel in dieser Hinsicht bietet das Gespréach
zwischen Tristan und Isolde an Bord des Schiffes, das bei Gottfried von
StrafBburg die Braut des Konigs Marke von Irland nach Cornwall fiihrt. Der
Dialog findet statt, kurz bevor die beiden Protagonisten vom verhidngnis-
vollen Minnetrank kosten werden, der ithnen Liebe und zugleich Tod
bringen wird. Isolde ist tief ungliicklich, weil man sie durch die bevor-
stehende Heirat mit Konig Marke gezwungen hat, Heimat, Familie und
Freunde zu verlassen. Sie fiihlt sich verkauft und verraten, und gibt Tristan
die Schuld fiir ihr ganzes Ungliick. Tristan versucht, die irische Prinzessin
zu trosten, indem er sie in seine Arme nimmt, still und zart, so wie es sich
fiir einen Gefolgsmann im hoflichen Umgang mit seiner Herrin ziemt.
Isoldes heftige Ablehnungsreaktion auf diese schone Geste des Mitgefiihls
wird in den Versen 11570 bis 11644 des Epos beschrieben, die ich im
Folgenden in der neuhochdeutschen Version Riidiger Krohns fragmenta-
risch wiedergebe:

,»LaBt das, Kapitin, bleibt weg!
Nehmt Eure Arme von mir!

Ihr seid lastig.

Warum beriihrt Ihr mich?*

,,Ach, Schone, tue ich Unrecht?*
,,Ja, denn ich verabscheue Euch.*
Er fragte: ,,Warum, beste Herrin?“

32

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



,»Lhr habt meinen Onkel erschlagen.*

»Aber das ist doch beigelegt.“ ,,Gleichgiiltig:
Thr seid mir trotzdem zuwider,

denn ich wire ohne Kummer

und ohne Leid, wenn Ihr nicht wiret.

Ihr ganz allein habt mir

diesen Schmerz aufgebiirdet

mit Betrug und Verschlagenheit.

[...]

Ich weil} nicht, wofiir ich verkauft wurde
und was nun aus mir werden soll.*

,»Nein, schone Isolde, seid getrost.

Thr werdet sicher viel lieber

eine méchtige Konigin in der Fremde sein
als unbedeutend und gering daheim.

[...]

Sagt, wenn es dahin gekommen wiére,

daf Thr hittet nehmen miissen

den Truchse3 zum Ehemann,

wie wire es dann wohl weitergegangen?

Ich weiB} schon, daB3 Thr Euch dann gefreut héttet!
Und jetzt dankt Thr mir so,

daf3 ich Euch zu Hilfe kam

und Euch von ihm befreite?*

,»Da konnt Thr lange warten®, sagte das Médchen,
,,ehe ich mich dafiir bedanke.*

[...]

,»Seid getrost, schone Herrin!

Bald werde ich Euch

einen Konig zum Herrn geben,

an dem Ihr Freude und herrliches Leben,
Reichtum, Vortrefflichkeit und Ansehen

fiir immer finden werdet.“ (Gottfried von Straburg 1985: 103 — 106)

In diesem konfliktgeladenen Dialog zweier hofisch erzogener
Menschen fallen Tristans vollkommene Selbstbeherrschung und seine
Hoflichkeit auf, die stark mit Isoldes emotionalem Ausbruch kontrastieren,
der hofische Verhaltenskonventionen zwar verletzt, ohne jedoch den
Gesprachspartner zu beleidigen. Tristan ldsst sich von den schweren
Vorwiirfen der irischen Konigstochter nicht aus der Fassung bringen,
sondern legt mit feiner Ironie und bewundernswerter Souverdnitit
verniinftige Argumente dar gegen Isoldes EheschlieBung mit dem
betriigerischen Truchsess und pliddiert hoflich wie liberzeugend fiir ihre
EheschlieBung mit Konig Marke. Sein Plddoyer ist das eines weisen

33

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Lehrers, der hoflich, jedoch bestimmt einer naiven Schiilerin die Augen
offnen mdchte.

Mit derselben Souverdnitdt eines welterfahrenen Menschen hatte im
1. Abenteuer des Nibelungenlieds die weise Konigin Ute ihrer naiven, den
Gedanken an die Liebe abwehrenden Tochter Kriemhild die Augen
geoffnet: ,,Sollst du je auf Erden + von Herzen werden froh, /Das geschieht
von Mannesminne* (Das Nibelungenlied o. J.: 7), erklirt ihr Kénigin Ute,
worauf Kriemhild ihr zwar entschieden widerspricht (,,Was sagt ithr mir von
Minne - vielliebe Mutter mein? /Ohne Reckenminne - will ich immer
sein;* (Das Nibelungenlied o. J.: 7), jedoch mit hoflich vorgetragenen, ein-
leuchtenden Argumenten:

»Die Rede lal3t bleiben « sprach sie, ,,Herrin mein.

Es hat an manchen Weiben [sic!]- gelehrt der Augenschein,

Wie Liebe mit Leide - am Ende gerne lohnt;

Ich will sie meiden beide - so bleib’ ich sicher verschont!* (Das Nibelungenlied
0.1.:7)

Auf der Schwelle zum Spitmittelalter verlaufen solche Mutter-
Tochter-Gesprache wesentlich anders, so zum Beispiel im Streitgespriach
zwischen einem tanzwilligen Médchen und ihrer zur Arbeit mahnenden
Mutter in einem der Tanzlieder Neidharts von Reuental. Der Dissens
zwischen den beiden Protagonistinnen gleitet in diesem Sommerlied
Neidharts schnell ins Derbe und Beleidigende; Mutter und Tochter drohen
einander mit Priigeln, und ihr heftiger Wortwechsel ldsst jeden Respekt
vonseiten der Tochter vermissen:

,,Muoter, mit dem stecken

sol man die runzen recken

den alten als eim sumber.

noch hiuwer sit ir tumber,

dan ihr von sprunge vart.“ (Neidhart von Reuental 1984: 17)°

Auch die Mutter weil} sich zu verteidigen, und zwar genauso derb
und ungehobelt: ,,der tievel Gz dir belle! /ich wil mich din verzihen; /dG wilt

® Die neuhochdeutsche Version Helmut Lomnitzers lautet: ,.Mutter, mit dem Stecken / soll
man den Alten / die Runzeln glitten wie einer Trommel. / IThr werdet diimmer von Jahr zu
Jahr.“ (Neidhart von Reuental 1984: 17)

34

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



vil iibel gedihen* (Neidhart von Reuental 1984: 17’. Die Derbheit dieses im
bauerlichen Milieu stattfindenden Schlagabtauschs ist auf den allegorischen
Charakter des Mutter-Tochter-Streitgesprachs zuriickzufiihren, der den
Streit der Jahreszeiten wiedergibt; wie in einem Sommerlied iiblich, endet
der Streit mit dem verbalen Sieg der Tochter, d.h. des Sommers iiber den
Winter: ,,muoter, ich lebe iedoch, swie iu troume* (Neidhart von Reuental
1984: 17)°. Die Derbheit ist — mit anderen Worten — die sprachliche
Korrespondenz von Naturphdnomenen, die sich unmoglich riicksichtsvoll
und ,hoflich’ manifestieren kénnen!

Auch spatmittelalterliche Plddoyers fiir oder gegen die Ehe verlaufen
wesentlich anders als etwa der oben analysierte Dialog zwischen Tristan
und Isolde; sie gleiten nicht selten ins Beleidigende und Derbe ab und lassen
Derbheit als ein historisches (Sprach-)Produkt einer langsam sich entfalten-
den nachhoéfischen, (vor-)biirgerlichen und stiddtischen Kultur erscheinen,
die in ihrer Bemiihung um eine eigene Identitéit mit der hofischen Tradition
bricht bzw. diese aufs Korn nimmt und parodiert. Ein kurzer Blick auf die
nachhofische Mire Das Ehescheidungsgesprich des Strickers, in der der
Frauenkult der Stauferzeit unverkennbar parodiert wird, mag diese These
belegen. In der besagten schwankédhnlichen Erzdhlung des Strickers spricht
der scheidungswillige Ehemann seine scheidungsunwillige Ehepartnerin wie
folgt an:

den tivel sach ich an dir,

daz ich ie s6 lange bi dir beleip,

daz ich dich von mir niht entreip.

du bist beese unde arc,

iibel geschaffen unde karc,

du bist gerumpfen unde swarz,

din atem smecket als ein arz.

mir griset, swenne ich dich sehen sol! (Der Stricker 1992: 144)°

" Die Ubersetzung Helmut Lomnitzers ins Neuhochdeutsche lautet: ,,Der Teufel soll in dich
fahren! / Ich will nichts mehr mit dir zu schaffen haben, / du drohst ganz schlimm
auszuarten.” (Neidhart von Reuental 1984: 17)

8 Ins Neuhochdeutsche iibersetzt lautet diese Passage: ,,Mutter, ich bin wach und bei
Verstand, / wéahrend ihr traumt®. (Neidhart von Reuental 1984: 17)

° Die Ubersetzung dieses Fragments ins Neuhochdeutsche lautet: ,,Du hast mich verhext,
daB ich iiberhaupt so lange bei dir geblieben bin und dich nicht fortgeschickt habe. Du bist
bose und arglistig, hdflich und unfruchtbar, runzelig und schwarz, dein Atem stinkt wie ein
Arsch, mir graust bei deinem Anblick!* (Der Stricker 1992: 145)

35

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Die Derbheit dieser vituperatio zeigt uns, dass der Bruch mit der
literarischen Tradition der hofischen Kultur einige Tabubriiche unabdingbar
gemacht hat: im Strickerschen Ehescheidungsgesprich wird das Tabu der
hofischen Hochkultur gebrochen, liber den weiblichen Koéper anders als
einen vollkommenen zu sprechen und die Frau anders als edel, tugendreich,
wunderschon und keusch zu beschreiben. Das Frauenlob des Hochmittel-
alters weicht hier einer Frauenschelte, die am Ende der Mire durch die
Trunkenheit des scheidungswilligen Mannes erkldrt bzw. im humorigen
Register versohnlich zuriickgenommen wird.

Unversohnlich hingegen bleibt die Schelte an die Adresse der Frau
und des Menschen im Allgemeinen im Streitgespriach Der Ackermann und
der Tod des Johannes von Tepl, einem spétmittelalterlichen Dialog, in dem
die Derbheit des Diskurses zum sprachlichen Virtuosentum avanciert. Wenn
in der Literatur des deutschen Mittelalters {iberhaupt von einer Asthetik der
Derbheit die Rede sein kann, die bis heute fasziniert, dann vornehmlich im
Zusammenhang mit diesem auf bohmischem Boden entstandenen, in der
Prosa der Prager Hofkanzlei verfassten, rhetorischen Glanzstiick. Zwar wird
die derbe Sprache, der sich bei Johannes von Tepl der personifizierte Tod
bedient, um den Menschen als Gottes allerliebstes Geschopf zu verun-
glimpfen, insofern legitimiert, als sich in ithrem Medium das universelle
Vernichtungsprinzip reflektiert, das in der weisen Okonomie der géttlichen
Schopfung der Tod darstellt. Diese stark dsthetisierte Derbheit bedarf bei
ndherer Betrachtung jedoch keiner weiteren Legitimation; sie ist, anders als
beispielsweise die primitive Derbheit der spétmittelalterlichen Fastnachts-
spiele, insbesondere der Arztspiele, hohe Sprachkunst, die das grof3e
Ausdruckspotential der deutschen Sprache zu Beginn des 15. Jahrhunderts
erahnen ldsst. Im Folgenden sei ein Fragment aus diesem Meisterwerk in
der neuhochdeutschen Ubertragung Felix Genzmers wiedergegeben; der
Tod schilt den um seine Ehefrau trauernden Ackermann wie folgt:

Deine kurze Vernunft, dein gestutzter Sinn, dein hohles Herz will aus Menschen
mehr machen, als sie sein konnen. [...] ein Mensch wird in Siinden empfangen,
mit unreinem, unnennbarem Unflat im miitterlichen Leib erndhret, nackend
geboren und beschmiert wie ein Bienenkorb: ein ganzer Unrat, ein KotfaB, ein
Wurmfal3, ein Stankhaus, ein widerwirtiger Spiilzuber, ein faules Aas, ein
Schimmelkasten, ein Sack ohne Boden, eine durchlocherte Tasche, ein Blasebalg,
ein gieriger Schlund, ein iiberriechender Harnkrug, ein iibelduftender Eimer, ein
betriiglicher Puppenschein, ein lehmiges Raubhaus, ein unersittlicher Loschtrog
und ein gemaltes Trugbild. Es erkenne, wer da wolle: ein jeglicher vollstindig
geschaffener Mensch hat neun Locher in seinem Leibe; aus allen flieit so
widerwértiger und unreiner Unflat, da3 es nichts Unreineres geben kann. Einen so

36

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



schonen Menschen siehest du nie: héttest du eines Luchses Auge und konntest du
ins Innere hindurchsehen, dir wiirde darob grauen. Nimm und zieh ab der
schonsten Frau des Schneiders Farbe, so sichest du eine schméhliche Puppe, eine
rasch welkende Blume und kurz dauernden Glanz und einen bald zerfallenden
Erdenklof3! [...] LaB rinnen den Rhein, wie andere Gewésser, du weiser Bursche
aus Eselsdorf! (Johannes von Tepl 1986: 43 — 44)

Weder beriihrt die Derbheit dieses Diskurses peinlich, noch 14adt sie —
wie beispielsweise in den die Vitalsphire thematisierenden Arztspielen
eines Hans Rosenpliit — zum Lachen ein. Sie zeugt in ihrer raffinierten
Asthetik von der sprachlichen Kreativitit eines Schreibers, der zu Beginn
einer neuen historischen und kulturellen Epoche, des Humanismus und der
Renaissance auf deutschem Boden, nach neuen Ausdrucksmoglichkeiten
suchte und diese auch fand. Johannes von Tepl war zweifelsohne ein
Sprachkiinstler, der bereits iiber hundert Jahre vor Martin Luther beim
Schreiben dem Volk aufs Maul geschaut hat.

Literatur

Boor, Helmut de (Hrsg.) (1979): Das Nibelungenlied. Nach der Ausgabe
von Karl Bartsch, 21. Auflage, Wiesbaden: Brockhaus.

Ehrismann, Otfrid (Hrsg.) (1992): Der Stricker: Das Ehescheidungs-
gesprich. In: Ders.: Erzihlungen, Fabeln, Reden. Mittelhoch-
deutsch/ Neuhochdeutsch, hrsg., iibersetzt und kommentiert von
Otfrid Ehrismann, Stuttgart: Reclam, 143 — 149.

Eschenbach, Wolfram von (1992): Parzival. Band 1. Mittelhochdeutsch und
Neuhochdeutsch. Mittelhochdeutscher Text nach der Ausgabe von
Karl Lachmann. Ubersetzung und Nachwort von Wolfgang Spiewok,
Stuttgart: Reclam.

Heusler, Andreas (Hrsg.) (o. J.): Das Nibelungenlied. Altdeutsch und
ibertragen von Karl Simrock. Erster Band, Leipzig: Der Tempel.

Koch, Hans Jiirgen (Hrsg.) (1976): Das Hildebrandslied. In: Die deutsche
Literatur in Text und Darstellung. Mittelalter I, Stuttgart:
Reclam, 94 — 99.

Koch, Hans Jiirgen (Hrsg.) (1976): Das Ludwigslied. In: Die deutsche
Literatur in Text und Darstellung. Mittelalter I, Stuttgart:
Reclam, 99 — 102.

Kron, Riidiger (Hrsg.) (1985): Gottfried von Strafiburg: Tristan. Band 2.
Mittelhochdeutsch/ Neuhochdeutsch. Nach dem Text von Friedrich

37

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)



Ranke neu hrsg., ins Neuhochdeutsche iibersetzt mit einem Stellen-
kommentar und einem Nachwort von Riidiger Krohn, 3., durch-
gesehene Auflage, Stuttgart: Reclam.

Lomnitzer, Helmut (Hrsg.) (1984): Neidhart von Reuental: Lieder.
Mittelhochdeutsch/ Neuhochdeutsch, iibersetzt und hrsg. von Helmut
Lomnitzer, Stuttgart: Reclam.

Tepl, Johannes von (1986): Der Ackermann und der Tod. Zweisprachig.
Ubertragung, Anmerkungen und Nachwort von Felix Genzmer,
Stuttgart: Reclam.

38

BDD-A33062 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:42 UTC)


http://www.tcpdf.org

