
 
 

135 

SE PRÉPARER À MOURIR AU MOYEN ÂGE: 
PRÉSENTATION DE QUELQUES  

ARTS DE BIEN MOURIR EN FRANÇAIS
 
 

Juliette PANIS 
Université libre de Bruxelles 

Juliette.Panis@ulb.be 
Annick ENGLEBERT 

Université libre de Bruxelles 
Annick.Englebert@ulb.be 

 
 

Abstract  
The global health crisis that marks the start of the 21st century has sparked 

renewed interest in the research community for the great plague episodes that have 
marked history. The ‘black plague’ which raged in the middle of the 14th century 
and decimated part of the European population deeply marked mentalities. The ‘Arts 
of Dying Well’ is one of the most original manifestations of the changes that took 
place during this period in the way of perceiving death and of preparing for it. This 
article concerns a draft edition of some of the most representative Latin and French 
versions of these medieval texts.   

Keywords   
Thanatology, philology, Middle Ages, health crisis, death. 

 
Introduction 
La dimension planétaire prise par la crise sanitaire qui a touché et 

touche encore tous les continents et toutes les populations depuis la fin de 
2019 a amené la communauté scientifique à se tourner vers les grandes 
pandémies qui ont marqué l’Histoire mondiale depuis l’Antiquité sous des 
noms variés – « peste noire », « grippe espagnole », « H1N1 »… – pour 
chercher, dans différents domaines scientifiques – histoire de l’homme, 
histoire de la médecine, histoire des idées, histoire tout court… – les réponses 
opposées par chaque époque à ces différentes périodes marquantes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

136 

Notre contribution à ces préoccupations de la communauté des 
chercheurs portera sur les textes qui se sont répandus en Europe à la fin du 
Moyen Âge sous le titre générique d’Artes bene moriendi (‘arts de bien 
mourir’) en réaction aux ravages causés par la pandémie connue aujourd’hui 
sous le nom de « peste noire ». 

Nous commencerons par situer cette pandémie dans son contexte 
historique (§ 1), pour dégager les spécificités et les conséquences culturelles 
et artistiques qu’elle a entrainées (§ 2), ce qui nous permettra d’expliquer 
l’essor des Artes bene moriendi (§ 3). Nous nous arrêterons à quelques arts 
de bien mourir en français, ceux qu’avait prévu d’éditer le philologue belge 
Pierre Ruelle à la fin de sa vie (§ 4), pour mettre au jour les principales 
caractéristiques du corpus qu’il avait constitué (§ 5). 

 
1. Les grands épisodes de « pestes » de l’histoire de l’Humanité 
Le mot peste, du latin pestem ‘fléau’, apparait dans la langue française 

à la fin du XVe siècle, dans les Chroniques des ducs de Bourgogne de Georges 
Chastellain, un siècle après que l’Europe eut été ravagée par ce que 
jusqu’alors  – d’Aldebrandin de Sienne à Eustache Deschamps – on désignait 
en français sous le nom d’empedimie ou epidemie, forme francisée du grec 
ἐπιδημία (‘confinement’).  

Sur un plan historique, le mot peste est essentiellement attaché à trois 
grandes épidémies à grande mortalité. 

La première s’est développée sous le règne de Justinien, empereur de 
Byzance de 527 à 565, d’où son nom de « peste justinienne ». Elle s’est 
répandue sur tout le bassin méditerranéen pendant quelque 220 années, de 
547 à 767, par vagues successives d’une dizaine d’année chaque fois. La 
seconde, connue sous le nom de « peste noire » en raison de la couleur sombre 
des bubons qui la caractérisaient, a débuté vers 1330 dans l’Empire mongol 
et a sévi en Europe entre 1347 et 1352, y faisant en quelques années quelque 
25 millions de victimes. Elle se répètera par la suite sporadiquement par 
vagues d’une dizaine d’années jusqu’au XIXe siècle, époque de la troisième 
et dernière grande épidémie. Celle-ci débute en Chine, dans le Yunnan, à 
partir de 1855 et se propage à la faveur de révoltes sociales menant à des 
soulèvements et à des rassemblements. Elle atteint Hong Kong en 1894, puis 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

137 

Bombay et de là se répand en Inde, puis, via les navires du commerce maritime, 
finit par toucher le monde entier. Elle arrive en Europe par Porto et Glasgow (en 
1899-1900), et touche Marseille en 1903, puis finalement Paris en 1919.  

 
2. La « peste noire » du XIVe siècle et ses conséquences culturelles 

et artistiques 
Le deuxième épisode de peste, qui marqua le milieu du XIVe siècle, 

est le plus connu. La maladie ne s’était plus manifestée en Europe pendant 
six siècles et son retour a été marqué d’un taux de mortalité très élevé. On 
estime en effet qu’elle a tué un tiers, voire la moitié de la population de 
l’Europe, comme en témoigne Froissart dans ses Chroniques :  

[…] car en ce temps, par tout le monde generalement, une maladie que 
on clame Epidemie couroit, dont bien la tierce partie du monde mourut […]1 

La maladie s’est alors propagée d’autant plus rapidement et a frappé 
d’autant plus fort que les populations étaient affaiblies depuis le début du 
siècle par une longue période de refroidissement climatique caractérisée par 
d’importantes précipitations2, ayant entrainé des épisodes répétés de famines 
et des épidémies de typhus, ainsi que par des guerres, dont la Guerre de Cent 
Ans (1337-1453). Ces conditions de vie particulières, génératrices de misère 
et d’exode, ont contribué pour une large part à la propagation de la maladie. 

Durant cette période, la mort est partout. Elle touche toutes les classes 
sociales, tous les genres et tous les âges : personne n’est épargné. Cette 
omniprésence de la mort, ou plutôt des mourants, contribue à modifier les 
pensées : l’Homme devient obsédé par elle. 

L’Europe du Moyen Âge est une Europe chrétienne. On observe alors 
dans l’art chrétien l’émergence, puis la prolifération de représentations de la 
mort, des attitudes à adopter face à elle et face à ceux qui meurent.  

Émile Mâle est le premier à dresser l’inventaire de l’iconographie 
créée autour du trépas : on y voit des combats entre anges et démons au-dessus 

 
1 Jean Froissart, Les Chroniques de Sire Jean Froissart, I, II, V. Notre trad. : car à cette 
époque, à travers toute l’Europe d’une manière générale, se répandait une maladie que l’ont 
appelle « épidémie », dont mourut bien un tiers de la population de l’Europe. 
2 Cette période de refroidissement, caractérisée par la suite de « petit âge de glace », 
culminera aux XVIe et XVIIe siècles (on en trouve notamment des représentations dans 
l’œuvre de Pieter Brueghel l'Ancien et de son fils) et se poursuivra jusqu’au XIXe siècle. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

138 

de celui qui agonise, des « danses macabres » dont on trouvera des 
illustrations en peinture, en gravure, en poésie… à travers toute l’Europe.3 
Mais c’est Alberto Tenenti qui est le premier à mettre en perspective cette « 
religion de la mort »4 dans un Moyen Âge finissant et à montrer comment la 
mort, placée au centre de tout, fait naitre une nouvelle pensée, une nouvelle 
manière de se préparer au décès, une nouvelle manière de se sentir mourir. 
Cette nouvelle perspective macabre s’explicite dans un genre de texte 
nouveau : l’Ars Moriendi, un « témoin précieux des formes de croyances de 
la masse »5 de l’époque. 

 
3. Les Artes bene moriendi 
Parmi les diverses formes d’art que les ravages causés par la peste et 

l’omniprésence de la mort ont inspirées, les Artes bene moriendi ou Arts de 
bien mourir sont à la fois l’une des plus innovantes et l’une des plus 
populaires de la fin du Moyen Âge.  

La mort ayant frappé massivement et sans discernement dans toutes 
les couches de la société et le clergé n’ayant pas été épargné, l’Europe 
chrétienne trouve en ces textes une manière originale d’accompagner les 
mourants dans leurs derniers instants en l’absence de prêtres : famille, 
ami, chacun peut par ces textes assister un mourant, ce qui aurait été 
impensable auparavant. 

Les Arts de bien mourir qui se sont répandus à travers toute l’Europe 
de l’époque se sont développés au départ de trois versions primitives en latin 
: une version longue, dite version CP, en raison des premiers mots du texte 
latin Cum de presentis exilii miseria mortis transitus; une version courte, dite 
version QS, qui commence par Quamvis secundum Philosophum, tercio 
Ethicorum. Une troisième version, perdue, serait à l’origine de deux versions 
en anglais. 

 
3 Cf. Association de recherche sur l’art macabre européen, Danses macabres d’Europe, en 
ligne : https://danses-macabres-europe.org, consulté pour la dernière fois le 5 septembre 2021. 
4 Alberto Tenenti, Ars moriendi, p. 446. 
5 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

139 

Procédant en 1991 à une actualisation des recensements réalisés par 
Catherine Mary O’Connor en 19426 et Roger Chartier en 19767, Pierre Ruelle 
dénombrait de ces textes 228 versions manuscrites en latin, 72 en allemand, 
10 en français, 9 en italien, 1 en provençal, 11 en anglais et 1 en catalan, pour 
un total de 332 copies, un rayonnement qu’il comparait à celui du Roman de 
la Rose, l’œuvre en langue vernaculaire qui a connu la plus large diffusion au 
Moyen Âge et est connue par 331 manuscrits8. Ce dénombrement de Pierre 
Ruelle n’inclut pas les 14 versions xylographes et les 65 incunables du XVe 
siècle qui ont diffusé les Arts de bien mourir, que l’on trouve recensées par le 
Gesamtkatalog der Wiegendrücke9 à la même époque. Nous avons 
aujourd’hui encore bien du mal à mesurer la diffusion et le succès de ces 
textes si particuliers. 

En dehors du texte lui-même, de nombreux manuscrits, xylographes 
et incunables qui reprennent et traduisent, parfois très librement, la version 
courte des Arts de bien mourir, offrent une série de onze illustrations et 
gravures qui ont contribué à la popularité de l’œuvre, dont elles ont assuré 
une diffusion plus large que les textes mêmes, touchant ainsi la plus grande 
partie, illettrée, des fidèles du XVe siècle. 

 
4. Un projet éditorial 
En dépit de la réponse originale que constituent les Arts de bien mourir 

à l’omniprésence de la mort et à la carence de prêtres liées aux grands 
épisodes de peste de la fin du Moyen Âge, ces textes n’ont guère retenu 
l’attention des médiévistes, qu’ils soient historiens ou philologues.  

En 1942, Mary Catherine O’Connor leur consacrait une 
volumineuse thèse10 qui aurait pu ouvrir la voie aux chercheurs mais devait 
rester sans lendemain. 

À la fin des années 1980, le philologue belge Pierre Ruelle, sur le 
projet duquel nous nous arrêterons au § 5, entreprenait d’éditer vingt-sept 

 
6 Sister Mary Catherine O’Connor, The Art of Dying Well. 
7 Roger Chartier, Les Arts de mourir, 1450-1600, p. 53. 
8 Ernest Langlois, Le Roman de la Rose, t. I, p. 49. 
9 Le Gesamtkatalog der Wiegendrücke, initié en 1925, est aujourd’hui consultable en ligne : 
https://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de/GWEN.xhtml 
10 Mary Catherine O’Connor, op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

140 

adaptations en latin et en français de la version longue et de la version courte 
de ces artes, un projet auquel son décès en 1993 mit fin avant qu’il ait pu le 
mener à son terme. En 2011, pour marquer le centième anniversaire de la 
naissance du philologue belge, ses héritiers confiaient à Alain Dierkens, Craig 
Baker et Annick Englebert, médiévistes de l’Université libre de Bruxelles, le 
soin de conduire le projet à son achèvement; un rapide état des lieux révélait 
que dans l’intervalle, c’est-à-dire près de vingt ans après l’arrêt du projet, les 
textes sélectionnés par Pierre Ruelle n’avaient toujours pas suscité l’intérêt 
des médiévistes, et n’avaient pas fait l’objet d’une étude, ni a fortiori d’une 
édition. En 2021, le constat demeure inchangé, en dépit d’une crise sanitaire 
planétaire qui a suscité un regain d’intérêt de l’ensemble de la communauté 
scientifique pour les témoignages écrits laissés par ceux qui vécurent à 
l’époque de la « peste noire », des témoignages qui constituent une part qu’on 
ne saurait pourtant ignorer du patrimoine culturel européen. 

Aujourd’hui, le projet éditorial de Pierre Ruelle qui nous a été confié 
par ses héritiers11, plus que jamais d’actualité, est en voie d’achèvement, 
grâce à la collaboration de la petite équipe d’universitaires héritiers du projet 
que nous avons constituée avec l’appoint de nos étudiants. 

Nous avons pu disposer de l’ensemble des documents de travail de 
Pierre Ruelle sous la forme des feuillets dactylographiés, des photocopies et 
des tirages d’après micro-films qui constituent aujourd’hui le Fonds Pierre 
Ruelle de la bibliothèque de l’Université de Mons, ainsi que de feuillets 
manuscrits et dactylographiés mis à notre disposition par le fils et la belle-
fille du philologue hennuyer. 

Le projet de Pierre Ruelle était de réaliser l’édition critique d’un 
sélection d’Arts de bien mourir en latin et en français, représentatifs et de la 
version longue CP et de la version courte QS, désignés alphabétiquement de 
A à Z + AA12 : 

 
11 Son fils David et sa belle-fille Janine, qui n’ont pas manqué de nous soutenir par la suite 
en marquant un intérêt constant pour notre travail. 
12 Les références mentionnées ici sont celles qui ont été identifiées entre 1987 et 1989 par 
Pierre Ruelle ; certaines cotes ont été modifiées depuis lors, mais ayant pu disposer 
directement des reproductions des manuscrits, incunables et xylographes à partir desquelles 
le philologue avait travaillé, nous ne nous sommes pas encore arrêtés à réactualiser les 
références obsolètes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

141 

 A : manuscrit latin conservé à Vienne (Österreichische 
Nationalbibliothek, ms. 4014, ff. 5r-26r); 

 B : manuscrit latin conservé à Paris (Bibliothèque nationale de 
France, ms. latin 3772, ff. 3r-50v); 

 C : manuscrit latin conservé à Bruxelles (Bibliothèque royale, ms. 
2924-25, ff. 1r-38r); 

 D : manuscrit latin conservé à Paris (BNF, ms. latin 3592, ff. 38r-71v); 
 E : manuscrit latin conservé à Paris (BNF, ms. latin 3613, ff. 198r-248v); 
 F : manuscrit latin conservé à Dijon (Bibliothèque municipale, ms. 

1276, ff. 63r-88v); 
 G : incunable latin conservé à Bruxelles (KBR); 
 H : incunable latin conservé à Colmar (Bibliothèque de la Ville de 

Colmar, inc. XII-1556); 
 I : manuscrit français conservé à Bruxelles (KBR, ms. 1640, ff. 400r-403r); 
 J : manuscrit français conservé à Lille (Bibliothèque municipale de 

Lille, ms. 406*, ff. 1r-34r); 
 K : manuscrit français conservé à Paris (BNF, ms. fr. 1746, ff. 144r-199r); 
 L : incunable français conservé à Toulouse (Bibliothèque 

municipale, ms. 1250); 
 M : manuscrit latin conservé à Paris (BNF, ms. latin 3463, ff. 77v-99v); 
 N : xylographe latin conservé à Londres (British Library); 
 O : xylographe latin conservé à Paris (BNF); 
 P : incunable latin conservé à Cologne (Universitäts- und 

Stadtbibliothek Köln); 
 Q : manuscrit français conservé à Vienne (ÖNB, ms. 3391, ff. 451-469); 
 R : manuscrit français conservé à Lille (BM, ms. 322, ff. 33r-42v); 
 S : xylographe français conservé à Lille (BM); 
 T : incunable français conservé à Paris (BNF, inc. D862); 
 U : incunable français conservé à Paris (BNF, inc. D852); 
 V : incunable français conservé à Paris (BNF, vélin 351); 
 W : incunable français conservé à Oxford (Bodleian Library); 
 X : incunable français conservé à Chantilly (Bibliothèque et 

Archives du Château de Chantilly, inc. 164); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

142 

 Y : incunable français conservé à Paris (BNF, vélin 355); 
 Z : incunable français conservé à Paris (BNF, inc. D859); 
 AA : manuscrit français conservé à Paris (Bibliothèque de l’Arsenal, 

ms. 2117, ff. 1r-45r). 
Pierre Ruelle ne s’est pas spécialement expliqué dans les notes qu’il 

a laissées sur les critères qui ont présidé à la sélection de ces 27 versions du 
texte; après avoir procédé aux dénombrements des différentes versions 
latines et françaises, il nous indique sans plus : 

„Nous nous proposons de publier : 1) un représentant latin (ms. C) 
de la version CP avec toutes les variantes du ms. B et quelques spécimens des 
variantes de six autres représentants latins de cette version (mss. A. et D-H), 
2) les trois traductions françaises connues de nous (mss. IJK) de la version 
CP, 3) la traduction française amplifiée (incunable L) de la version CP, 4) 
deux des quatre représentants latins connus (le ms. M et le xylographe N) de 
la version QS ainsi que les variantes du xylographe O et de l’incunable P par 
rapport au xylographe N, 5) cinq des neuf représentants français connus de 
la version QS (ms. R, xyl. S, inc. TVX) avec les variantes du ms. Q par rapport 
à l’incunable T et celles des incunables UWYZ par rapport à l’incunable V, 
6) deux représentants français du XVIe s. (AA1 et AA2) de la version QS 
conservés dans un même ms. 

Pour d’évidentes raisons, il ne nous était pas possible de courir 
l’aventure d’une édition tenant compte de tous les manuscrits latins connus. 
Du moins pensons-nous pouvoir offrir une vue d’ensemble satisfaisante de la 
tradition française et de ses sources.”13 

La présentation qu’il fait de son projet peut être représentée de la 
manière suivante14 : 

 
13 https://moriendi.ulb.be/index.php/le-fonds-ruelle/11-projet-editorial 
14 Représentation arborescente réalisée par Craig Baker. Les étiquettes grisées dans ce 
stemma codicum sont celles qui correspondent aux textes que Pierre Ruelle se donnait à éditer 
intégralement. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

143 

 
5. Un corpus de textes à découvrir 
Le choix de Pierre Ruelle s’est porté sur les textes qu’il estimait les plus 

représentatifs des deux versions les plus répandues des Artes bene moriendi.  
D’une manière générale, si nous passons outre les variations de la 

partie introductive qui permettent de trier les Artes bene moriendi en deux 
versions, CP et QS, ces Artes s’organisent selon une structure récurrente en 
six chapitres : 

1. le premier invite à accepter la mort; 
2. le deuxième présente les cinq tentations auxquelles est soumis le 

mourant (la perte de la foi, le désespoir, l’impatience, l’orgueil, l’avarice) et 
les moyens de les repousser; 

3. le troisième présente les questions à poser au mourant; 
4. le quatrième donne la vie du Christ comme modèle; 
5. le cinquième chapitre donne aux proches et à la famille le rituel à 

suivre autour d’un lit de mort; 
6. le sixième reprend les prières à dire pour le mourant. 

Artes

Version CP

Versions 
latines

Manuscrits

A

B

C

D

E

F

Incunables

G

H

Versions 
françaises

Manuscrits

I

J

K

Incunable L

Version QS

Versions 
latines

Manuscrit M Xylographes

N

O

Incunable P

Versions 
françaises

Manuscrits

Q

R

AA1

AA2

Xylographe S Incunables

T

U

V

W

X

Y

Z

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

144 

On aurait tort toutefois d’imaginer que, face à un canevas si 
contraignant, chaque version reproduit fidèlement son modèle.15 On sait que 
le Moyen Âge ne témoignait pas la même sensibilité que nous face à la notion 
de propriété intellectuelle, et si certaines des versions retenues par Pierre Ruelle 
ne présentent entre elles que des différences minimes (comme les deux versions 
latines M et N), d’autres se signalent par des différences parfois substantielles.  

Les écarts entre les différentes versions que le philologue se donnait à 
publier se marquent essentiellement à deux niveaux : celui des sources 
convoquées (§ 5.1) et celui des qualités littéraires (§ 5.2). 

 
5.1. Les sources convoquées 
Les sources convoquées par les auteurs des Artes bene moriendi sont, 

comme on peut s’y attendre, essentiellement des sources chrétiennes. De la 
Vulgate, sont principalement cités les Psaumes, pour l’Ancien Testament et, 
pour le Nouveau Testament les écrits pauliniens – Épitres aux Romains, aux 
Éphésiens, aux Philippiens, aux Corinthiens et aux Hébreux – et les quatre 
Évangiles. Parmi les Pères de l’Église et les divers commentateurs de la 
doctrine chrétienne, ce sont les noms de Grégoire Ier et saint Augustin qui 
émergent, le premier à travers ses Homeliae et ses Moralia, le second à travers 
ses sermons De verbis Domini et ses Enarrationes in Psalmos. Les 
philosophes de l’Antiquité sont plus rarement convoqués : en dehors 
d’Aristote et de la référence à l’Éthique à Nicomaque que l’on retrouve en 
ouverture de la version courte : 

„Si comme dit le Philosophe en ses Ethiques :  
Quamvis secondum Philosophum, tercio Ethicorum, omnium 

terribilium mors corporis sit terribilissima, morti anime nullatenus est 
comparanda.”16 (manuscrit M, f. 77v) 
 
on ne retrouve guère dans le corpus des Arts de bien mourir sélectionné par 
Pierre Ruelle que le nom de Sénèque, cité à travers ses Epistulae morales ad 
Lucilium (ou Lettres à Lucilius). 

 
15 Un projet éditorial de l’ampleur de celui de Pierre Ruelle aurait été dans ce cas d’assez peu 
d’intérêt. 
16 Notre trad. : Bien que selon Aristote dans sa 3e partie de l’Éthique ait dit que la mort du 
corps est la plus terrible de toutes les choses terribles, elle n’est aucunement comparable à 
la mort de l’âme. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

145 

L’auteur de la version amplifiée L – un incunable conservé à la 
Bibliothèque municipale de Toulouse – nous offre à cet égard la version du 
texte la plus riche en citations et références. Il s’éloigne certes assez peu de 
son modèle pour ce qui est des références à la Bible et des commentateurs de 
la doctrine chrétienne, qu’il enrichit cependant de quelques références, qui lui 
sont propres, à des textes d’auteurs chrétiens – le Cathemerinon de Prudence, 
le Deuxième livre de Samuel ou la Légende dorée de Jacques de Voragine. 
Mais il multiplie les références à des auteurs de l’Antiquité voire, parfois, à 
des auteurs contemporains, à des textes philosophiques et scientifiques, 
convoquant plus régulièrement Sénèque que les autres auteurs d’Arts de bien 
mourir, et citant pêle-mêle des ouvrages que l’on ne s’attendrait pas à trouver 
dans de tels textes, comme la Summa de arithmetica, geometria, de 
proportioni et de proportionalita de Luca Pacioli, les isopets, le Libro de 
moribus de Caton. 

 
5.2. Les qualités littéraires 
Sur un plan plus esthétique, il faut reconnaitre que certaines des 

versions du corpus nous offrent des textes assez peu inspirés : certains auteurs 
se bornent en effet à enfiler les différentes articulations du texte sans aucune 
recherche stylistique, ce qui est particulièrement perceptible dans les parties 
consacrées à l’énumération des tentations, des interrogations ou des 
oraisons. Ainsi l’auteur du texte de I aligne-t-il avec hâte les interrogacions 
de celui qui « officie » et les réponses du mourant en les réduisant à leur 
plus simple expression : 

„Icy s’ensieult la seconde partie, qui contient .vj. interrogacions.  
Mon amy ou amie, veult tu morir en la foy chrestienne de Nostre 

Saulveur Jhesucrist comme leal et vray filz de saincte Eglise? Respond «Oÿl».  
La seconde. Demandes tu pardon a Dieu, a tous saincts et sainctes de 

tes deffaulx et pechiés passés et de ce que tu as fait contre leur amour et bonté 
et ne les as point honnourés conme tu deuissez ? Respont « Oÿl ».  

La tierche interrogation.  
As tu bon pourpos et voulenté d’amender ta vie se tu reviens en santé 

et prie Dieu que il te voeille donner grace de cecy faire et d’avoir vraie 
repentance, de non rencheïr en pechiet ? Respont « Oÿl ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

146 

La .iiije. interrogation.17[…]” (manuscrit I, ff. 400vb-401ra) 
Dans un contexte où la mort frappe partout sans prévenir, ce qui 

prévaut ici est, clairement, le souci de voir le rituel achevé avant que le 
mourant ne rende son dernier souffle. 

De même, dans certaines versions enchainent les références à ce que 
le Moyen Âge appelait les « autorités » sans prendre la peine de les gloser ou 
de les traduire  

„Unde et Augustinus : Fides est bonorum omnium fundamentum et 
humane salutis inicium. Et ideo iterum dicit Apostolus : Impossibile est sine 
fide placere Deo. Unde Johannis .iij°. : Qui non credit, jam judicatus est.”18  

(manuscrit C, f. 5v) 
 
„Et, pour ce, dist Platon que la souveraine philosophie est 

incessanment penser a la mort et que la mort de l’ame est la separacion 
d’icelle de Dieu.  

Il est aussy escript en Jheremie, le .ije. chapitre : « Mon poeuple a fait 
deux maulx, car il m’a relenqui, qui suis la fontaine de vie. »  

Saint Augustin dit aussy, en son livre de La Cité de Dieu, que « La 
mort de l’ame est quant Dieu la delaisse, aussi comme la mort du corps est 
quant l’ame le delaisse. »  

Et, pour tant, dist ung sage clerc de la loenge de la mort des bons tant 
seullement : « La mort n’est riens aultre chose sy non une issue de la prison.»  

Et le psalmiste David dist : « Tire mon ame hors de la prison. » La fin 
du bannissement est la deposition du tres grief fais, c’est a dire du corps.  

 
17 Notre trad. : Ici s’ensuit la seconde partie, qui compte six questions. Mon ami(e), veux-tu 
mourir dans la foi chrétienne de Notre Sauveur Jésus Christ comme un fils loyal et sincère 
de la sainte Église ? Répond : oui. La deuxième : Demandes-tu pardon à Dieu, à tous les 
saints et sainctes de tes erreurs et péchés passés et de ce que tu as fait à l’encontre de leur 
amour et de leur bonté et de ce que tu ne les as pas honorés comme tu l’aurais dû ? Répond : 
oui. La troisième question : As-tu une réelle intention et volonté d’amender ta vie si tu 
retrouves la santé et de prier Dieu qu’il veuille te donner la grâce de le faire et d’avoir une 
vraie repentance, de ne pas retomber dans le péché. répond : oui. La quatrième.  [etc.]  
18 Notre trad. : C’est pourquoi Augustin : « La foi est le fondement de toutes les bonnes 
actions et le début du salut humain ». Et de son côté Paul dit : « Il est impossible de plaire à 
Dieu sans la foi ». C’est pourquoi Jean, au verset 4, a déjà été jugé ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

147 

|58 L’Apostre aussi dist : « Las moy, maleureux homme ! Qui sera 
cellui qui me delivera de ce corps mortel ! »”19 (manuscrit J, ff. 3v-4r) 

Il résulte parfois de cette accumulation de citations et de renvois à de 
multiples sources de la part des auteurs des textes d’une froide érudition. Ici 
encore, l’auteur du texte amplifié de l’incunable L nous livre un texte qui se 
distingue de celui des autres auteurs en ce qu’il y laisse s’exprimer sa propre 
sensibilité, livrant un texte émouvant, d’une grande beauté : 

„Mais, pour ce que j’ay devant dit que ce livre sera mué et translaté 
de latin en françois, ne veulléz pas penser par malice que je veulle 
arrogaument et par vaine gloire entreprendre sur ce qui est contenu en la 
sentence et deduction d’icelluy livret ne aussi par folle hardiesse, mais penséz 
ce estre fait par amour et charité. Car je sçay bien que, a ce faire, mon 
entendement est moult petit et seroit a moy chose moult difficile, qui suis 
povre et meschant, vouloir enseigner la chose en laquelle je n’ay pas esté 
instruit et eslargir et donner ce de quoy il ne m’appartient rien ou mettre hors 
viande laquelle je n’ay pas goustee.”20 (incunable L, f. a ii r) 

 
En guise de conclusion 
Témoignages importants de l’histoire des mentalités, les Artes bene 

moriendi constituent un corpus de textes surprenants dont on s’étonne qu’ils 
soient restés jusqu’à ce jour inexplorés : outre les informations qu’ils nous 

 
19  Notre trad. : Et pour cela, Platon dit que la souveraine philosophie est de penser 
sans cesse à la mort et que la mort de l’âme est la séparation de celle-ci d’avec Dieu. Il est 
aussi écrit dans Jérémie, au chapitre 2 : « Mon peuple a commis deux fautes, car il m’a 
abandonné, moi qui sui la fontaine de vie ». Saint Augustin dit aussi, dans son livre La Cité 
de Dieu, que « La mort de l’âme est quand Dieu la délaisse, comme la mort du corps est 
quand l’âme le délaisse. Et de même dit un sage clerc à la louange de la mort des bons 
seulement : « La mort n’est rien d’autre sinon une sortie de prison ». Et David le psalmiste 
dit « Tire mon âme de la prison ». La fin du bannissement est le dépôt du très lourd fardeau, 
c’est-à-dire du corps. Paul dit aussi : « Pauvre de moi, malheureux homme ! Qui sera celui 
qui me délivrera de cecorps mortel ! ». [etc.] 
20  Notre trad. : Mais parce que j’ai dit plus haut que ce livre sera adapté et traduit du latin 
vers le français, veuillez ne pas croire, par malice, que je veuille m’en prendre par arrogance 
et par gloriole à ce qui est contenu dans le texte et dans l’exposé de ce petit livre, ni par une 
hardiesse inconsidérée, mais pensez que je le fais par amour et par charité. Car je sais bien 
que, mes compétences pour cette tâche sont très minces, et ce serait pour moi une chose très 
difficile, moi qui suis pauvre et misérable, de vouloir enseigner une chose dans laquelle je 
n’ai pas été instruit et développer et donner ce qui ne m’appartient pas ou distribuer une 
nourriture à laquelle je n’ai pas gouté. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

148 

livrent sur la manière dont on a pu se préparer à la mort dans d’une pandémie 
à laquelle l’Occident chrétien n’était pas préparé ou sur les auteurs que l’on 
lisait au Moyen Âge et sur la manière dont on les comprenait, ils sont aussi le 
lieu où s’exprime la sensibilité d’un Moyen Âge qu’on considère encore trop 
souvent comme fruste et peu soucieux de spiritualité. Un projet comme celui 
qu’avait envisagé Pierre Ruelle prend alors tout son sens. 

 
Références bibliographiques 
BEATY, Nancy, 1970, The Craft of Dying : A Study of the Literary 

Traditions of the Ars Moriendi in England, London: Yale University Press. 
CHARTIER, Roger, 1976, « Les Arts de mourir, 1450-1600 », in : 

Annales, Économies, Sociétés, Civilisations, 31/1, pp. 51-75. 
FROISSART, Jean, 1835, Les Chroniques de Sire Jean Froissart, I, 

II, V (1350) d’après le texte établi par J. A. C. Buchon, Paris : Desrez. 
LANGLOIS, Ernest, 1914, Le Roman de la Rose, t. I, Paris : Didot. 
LIPS, Erik, 1988, « Sur la popularité de l'Ars moriendi aux Pays- Bas 

(1450-1530) », in : Revue du Nord, 278, pp. 489-500. 
O’CONNOR, Sister Mary Catherine, 1942, The Art of Dying Well, 

New York: Columbia University Press. 
RUELLE, Pierre, 1985, Le temps, la vie, la mort dans la conception 

médiévale, Bruxelles : Académie royale de langue et de littérature françaises 
de Belgique.  

TENENTI, Alberto, 1951 « Ars moriendi », in: Annales. Économies, 
sociétés, civilisations, 6/4, pp. 433-446. 
 

Références webographiques 
Association de Recherche sur l’Art macabre européen, Danses 

macabres d’Europe, en ligne : https://danses-macabres-europe.org 
ENGLEBERT, Annick (éd.), 2020-2021, Artes bene moriendi : In 

memoriam Pierre Ruelle, site officiel du projet éditorial de Pierre Ruelle, en 
ligne : https://moriendi.ulb.be. 

***, Gesammtkatalog der Wiegendrücke, Stuttgart, Hiersemann, 
1925, en ligne : https://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de 

***, « The Art of Dying Well », in: John Shinners (ed.), 1997, 
Medieval Popular Religion, 1000-1500, a Reader, London: Broadview Press. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:26:40 UTC)
BDD-A32983 © 2021 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

