Rainer Schubert
Wien

Lucian Blaga Die Entstehung der Metapher und der Sinn von
Kultur." Eine Einfiihrung

Abstract: Since Blaga is a comprehensive cultural philosopher, his work "The Origin of
Metaphor and the Meaning of Culture”, Vienna 2019, (i. O. Geneza metaforei i sensul
culturii) also fits into the framework of linguistics, and here again especially into German
studies, as the German language played a special role for him. Apart from the fact that he
wrote a doctoral thesis in German at the University of Vienna, which he also presented and
successfully defended, Blaga dealt a lot with German-language thinking and poetry. This
article is an introduction to Blaga's thinking about metaphor and the meaning of culture. It
is intended as a foreword to his above-mentioned book, which was recently published in
German. The author of the essay, Rainer Schubert, is also the translator of this work by
Blaga. The main concern of the article is to show that Blaga's metaphorology is compatible
with the important metaphorology of Hans Blumenberg and the technology philosopher
Gilinther Anders. Blaga's philosophy is not as isolated as some believe. Blaga's
metaphorology is more topical than ever and is essential as a counterbalance to hyper
rational thinking.

Keywords: metaphorology, culture, uniqueness of man, connectivity of Blaga's
philosophy, topicality of Blaga's philosophy, special significance of the German language
for Blaga.

Die Beantwortung der Frage nach dem Sinn von Kultur steht nach Blaga
unweigerlich in Verbindung mit der Frage, was den Menschen als solchen
ausmacht und ihm seine Einzigartigkeit im gesamten Universum garantiert.
Traditionell beschiftigt diese Frage Dichtung, Metaphysik und Religion. So
sagt Sophokles: ,,Vieles ist gewaltig, doch nichts ist gewaltiger als der
Mensch®, Aristoteles bezeichnet den Menschen als ,,Sprache habendes
Tier”, und die gesamte biblische Offenbarung richtet sich nach der
,QGottebenbildlichkeit” des Menschen. Blaga gibt auf diese Frage nicht nur
eine hochst eigenstindige, sondern auch fiir den gegenwirtig lebenden

'Lucian, Blaga: Geneza metaforei si sensulculturii [erstmals 1937], ins Deutsche
iibersetzt von Rainer Schubert, erschienen im sterreichischen Verlag new academic press,
Wien, 2019. Grundlage der deutschsprachigen Ubersetzung von Rainer Schubert ist die
Ausgabe des Werks im Verlag Humanitas 1994.

231

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Menschen duBlerst wichtige Antwort, denn es ist vor allem heutigen tags die
alles dominierende Naturwissenschaft, und hier vor allem die
Evolutionstheorie, die an einer Degradierung der Einzigkeit des Menschen
im Kosmos grofites Interesse hat. Die folgenden Zeilen dienen dazu, sich
einen Einblick in den diesbeziiglichen Problemzusammenhang aus der
Sichtweise Blagas zu verschaffen.

Der Philosoph spricht hier von einer ,,ontologischen Mutation®, die
den Menschen zum Menschen macht und ihn in seine Einzigartigkeit
gleichsam hinein katapultiert. Es ist der rétselhafte Sprung, der sich aus der
biologischen Mutation absolut nicht erkldren ldsst. Zum Unterschied vom
Tier ist der Mensch sich selbst ein Mysterium, das nicht graduell aus der
Evolution der Lebewesen hergeleitet werden kann, sondern ihn prinzipiell
aus der Gesamtheit aller anderen Lebewesen heraushebt. Zu diesem
Mysterium gehort aber auch die ihrerseits rdtselhafte Fahigkeit des
Menschen, Mysterien zu ,.enthiillen® (i. O. ,,a revela®), d.h. nicht vollig
abgetrennt von ihnen zu existieren, sondern in sie so hineingehalten zu sein,
dass wir sie zwar abschwéchen, aber nie restlos beseitigen konnen. Jeder
Versuch, sie offenzulegen, erzeugt nur wiederum neue Mysterien. Der
Mensch wird durch eine transzendente ,,Absperrung® (i. O. ,,cordon
despdrtitor”) an der endgiiltigen Enthiillung der Mysterien gehindert. Das
Los, das dem Menschen zugefallen ist, sich immer wieder an Mysterien
abzuarbeiten, ohne sie aber rational auflosen zu konnen, nennt Blaga die
»schopferische Bestimmung® (i. O. ,,destin creator”) des Menschen. In ihr
sieht er das spezifisch Menschliche und das Wesen von Kultur. Die
schopferische Bestimmung ist dabei ein auf alle Menschen zutreffender
Gattungsbegriff. Er bezieht sich nicht nur auf bestimmte Individuen. Das
Hineingehaltensein ins Mysterium ist die Seins weise des Menschen
schlechthin und Kultur charakterisiert seine grundlegende Existenzform.
Davon zu unterscheiden ist nach Blaga die Zivilisation, die der biologischen
Lebensbewiltigung und der Absicherung des Lebens dient. Der zivilisierte
Mensch und in graduell abgestufter Form das Tier kennen keine Mysterien.
Sie stehen in direktem, unmittelbarem Kontakt zur Welt. Weder der tégliche
Einkauf im Supermarkt noch irgendwelche instinktiven Reaktionen der
Tiere sind schopferische Akte. Die organisatorische Intelligenz von Mensch
und Tier hat nichts zu tun mit der eigentlichen schopferischen Bestimmung
des Menschen.

Nun gibt es nach Blaga zwei Hauptmerkmale, welchen die Kultur
unterliegt. Es sind dies die Metapher und der Stil. Beide Momente sind
zwillingshaft aneinandergebunden. ,Kulturschaffend sein®, heifit nach

232

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Blaga, sich metaphorisch auszudriicken. Das Metaphorische ist seinerseits
abhidngig vom Stil, den eine jeweilige Kultur hat. Um den ontologischen
Rang hervorzuheben, der diesen beiden Merkmalen von Kultur in Blagas
Philosophie zukommt, ist darauf hinzuweisen, dass nach thm die Metapher
kein schmiickendes Beiwerk ist, das aus Grinden der stilistischen
Niichternheit notfalls auch weggelassen werden kann, vielmehr steht die
metaphorische Ausdrucksform des Menschen in konstitutivem Zusammen-
hang mit seinem Wesen. Hineingehalten ins Mysterium, kann der Mensch
gar nicht anders, als dieses indirekt, d.h. metaphorisch zu enthiillen. Fiir
Blaga liegt sogar der entscheidende Unterschied zwischen Mensch und Tier
in der menschlichen Fahigkeit, Metaphern zu bilden, eine Féahigkeit, die sich
aus biologischer Notwendigkeit heraus nicht erkldren liee. Blaga steht
nicht an, im Metaphorischen das Wesen des Menschen iiberhaupt zu sehen.
Er sagt: ,Der Mensch ist das metaphorisierende Tier* (i. O. ,,animal
metaforizant®).

In der innigen Verschwisterung von Metapher und Stil hat der Stil
aber insofern Vorrang, als jede Metapher ihren Stil von Epoche zu Epoche
andert. In der Klassik hat die Metapher ein anderes stilistisches Geprége als
in der Barockzeit. Gemél der radikalen Zweiteilung von Biologie und
Kultur, die Blaga, wie vorhin erwéhnt, im Unterschied einer biologischen
und einer ontologischen Mutation des Menschen erblickt, wird nun vom
Autor auf ontologischer Ebene neuerlich eine radikale Zweiteilung jeweils
im Metaphorischen und im Stil vorgenommen. Blaga unterscheidet im
Bereich der Metapher die ,,verdeutlichende® (i. O. ,,metafora plasticizantd‘)
von der ,,enthiillenden* Metapher (i. O. ,,metafora revelatorie*). Im Bereich
des Stils trennt er Erkenntniskategorien von stilistischen Kategorien, wobei
er letztere ,,abyssale Kategorien (i. O. categoriile abisale) nennt. Worin
bestehen die jeweiligen Dualismen?

Das duale Denken von zwei scharf zu unterscheidenden und nicht
aufeinander reduzier baren Ebenen durchzieht das philosophische Denken
Lucian Blagas insgesamt. Es gibt nach ihm ein direktes und ein indirektes
Erfassen von etwas. Ersteres bezeichnet er in seinem Buch Die luziferische
Erkenntnis’ als ,,paradiesische” (i. O. ,,paradisiaci“). Zweiteres ebenda als
»luziferische (i. O. ,lucifericd”) Erkenntnis, bzw. als Typ I (direktes
Erfassen) oder als Typ II (indirektes Erfassen) in Wissenschaft und

2Blaga, Lucian: Cunoasterea luciferica (1933), iibers. v. Rainer Schubert, LIT-Verlag,
Wien, 2012.

233

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



kreatives Denken’. In der vorliegenden Schrift geht Blaga von der
sprachlichen Metapher aus und unterscheidet, wie eben erwéhnt,
Metaphern, die einen Gegenstand auf direkte Weise durch Ahnlichkeit
,verdeutlichen* von Metaphern, die ein Mysterium ,,enthiillen, d.h. etwas
tiberhaupt in die Sprache herautholen, was sich ihr gleichzeitig entzieht.
Diese sich der Sprache entziehenden Objekte sind all jene, die sich nicht
direkt veranschaulichen lassen. Sie kénnen nicht durch Ahnlichkeit allein
verdeutlicht werden, sondern bleiben beim Versuch, ihr Mysterium zu
enthiillen, hinter diesem Versuch zuriick. Trotz ihres anspielenden
Charakters der Ahnlichkeit sind sie dem Objekt gegeniiber auch wieder
undhnlich. Bei der verdeutlichenden Metapher wird die Undhnlichkeit auer
Acht gelassen, im Falle der enthiillenden Metapher hingegen spielt die
Unihnlichkeit in der Ahnlichkeit eine entscheidende Rolle.

Als Beispiel fiir eine verdeutlichende Metapher liefe sich nach
Blaga die Ahnlichkeit von ,.Schwalben auf Telegraphendrihten (i. O.
,rindunele asezate pe firele de telegraf*) und ,,Noten auf Notenlinien* (i. O.
»hote pe un portativ®) anfiihren. Hier verdeutlichen wir einen Gegenstands
komplex durch den anderen, der dem einen in bestimmter Hinsicht dhnelt.

Wir haben es hier mit keinem Mysterium zu tun. Der Zweck der
»enthiillenden Metapher* besteht hingegen darin, ein sich der Anschauung
entziehendes Objekt zu veranschaulichen. ,,Wenn beispielsweise der Hirt im
Schéferlied den Tod als ,Braut der Welt‘ und sein Hinscheiden als eine
,Hochzeit* bezeichnet, so enthiillt er vorstellungsmifBig eine verborgene
Seite des Gegenstandes ,Tod‘. In diesem Fall bereichert die Metapher den
eigentlichen Inhalt des Bezugsobjekts®. (i. O. ,,cind de pildd ciobanul din
Miorita numeste moartea ,,a lumii mireasa* si pieirea sa ,,0 nunta®, el
reveleaza, punind 1n imaginar relief, o laturd ascunsd a faptului ,,moarte*.
Metafora imbogateste In cazul acesta insdsi semnificatia faptului...* (vgl.
Blaga 1994: 37).

Wie oben erwédhnt, nimmt Blaga auch in Bezug auf den ,,Stil* eine
grofle Zweiteilung vor, die wiederum mit der direkten Erkenntnis von
Objekten und der indirekten Enthiillung von Mysterien zu tun hat. Diesmal
bewegen wir uns im Bereich der Kategorien. Gemédl dem Typus I des
direkten Empfangs von Objekten handelt es sich nach Blaga um
Erkenntniskategorien, beim Typus II des indirekten Enthiillens von
Objekten um die eigentlichen Kategorien des Stils oder, wie Blaga sagt, um

*Blaga, Lucian: Stiinta si creatie (1942), iibers. v. Rainer Schubert, new academic press,
Wien, 2018.

234

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



sogenannte ,abyssale Kategorien“. Mit dieser Unterscheidung erdffnet
Blaga ein in gewisser Hinsicht noch tiefliegenderes Gebiet als bei der
Unterscheidung von ,,verdeutlichenden* und ,.enthiillenden* Metaphern.
Denn das Adjektiv ,,abyssal® driickt ja nichts Geringeres aus als ,,Abgrund®,
,»Abyssos“, wie es im Griechischen heillt. Wie weit reicht er, und wogegen
muss sich hier die Schaffung von Kultur behaupten?

In diesem Zusammenhang kommt ndmlich bei Blaga auch das
,unbewusste® ins Spiel. Was ldsst sich darunter verstehen? Da das
Unbewusste heutigen tags so dominant von der Psychoanalyse vereinnahmt
und in erster Linie mit ithr in Verbindung gebracht wird, ist eine Ab-
grenzung von ihr, wie sie ja auch bei Blaga vorliegt, von groBter
Wichtigkeit. Denn das Unbewusste hat in seiner Kulturphilosophie eine
ginzlich andere Bedeutung. Sie hat weder mit ,,Trieben® noch mit ,,Ver-
dringung* zu tun, weder mit ,,Neurose* noch mit ,,Therapie®. Sie geht aber
auch den Kritikern des Begriffs ,,unbewusst” nicht in die Falle, die vom
logischen Standpunkt aus vorbringen, iiber das ,,Unbewusste konne nicht
gesprochen werden, weil es eben unbewusst sei, und sprechen lie3e sich nur
iiber Bewusstes. Das Unbewusste hat bei Blaga aber auch keinerlei
Beziehung zur Gehirnphysiologie, die zwar die Psychoanalyse ablehnt,
jedoch meint, die nervosen Prozesse im Korper und im Gehirn seien
unbewusst, bewusst nur deren korperliche Folgen. ,,Die nervosen Prozesse
im Gehirn sind unbewusst im strengsten Sinne des Wortes; man bemerkt
von ihnen ebenso wenig wie von der Tétigkeit der Leber oder der Nieren. ...
Man konnte also eine sachliche und begriffliche Verbesserung erreichen,
wenn man das Unbewusste nicht etwas Psychisches, sondern etwas
Korperliches sein 1dsst* (Rohracher 1965: 424).

Die Dimension des Unbewussten im Sinne Blagas kann aber jeder
Mensch nachvollziehen, der sich bewusst macht, dass jedes Sprechen iiber
das Unmittelbare, d.h. iiber den Eindruck, den die Welt auf ihn macht,
immer schon zu spat kommt, weil es sich um eine Vermittlung handelt, und
eben nicht um ,,Un-mittelbares (i. O. ,,imediatul®). Das Unmittelbare ist
das Mysterium schlechthin und lédsst sich rational nicht einholen. Es ldsst
sich nicht ins Bewusstsein heben. Der Anfang ist immer schon vorbei, wenn
wir meinen, anzufangen. Diese Nicht-Einholbarkeit des Anfangs ist der
Abyssos des Unbewussten. Wahrend die Wissenschaft geneigt, ja sogar
gezwungen ist, diesen Abgrund zu iiberspringen, weil er nicht objektivierbar
ist, gibt ihm Blaga eine positive Wendung und fiihrt aus, dass genau diese
Nicht-Einholbarkeit ein konstitutives Moment der schopferischen Spon-
taneitit des Menschen ausmacht. Das kulturelle Sein des Menschen, und nur

235

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



des Menschen, bedeutet, positiv verstanden, schopferisch am Anfang zu
scheitern. Verstdndlicherweise fragt man sich zunéchst, worin denn dieses
Scheitern bestehen sollte, wenn es sich beispielsweise um hochst gegliickte,
ja vollendete Kulturschopfungen handelt. Sie wéren doch das genaue
Gegenteil zu einem schopferischen Scheitern. Unter letzterem lésst sich eher
vorstellen, dass ein Kiinstler, etwa ein Komponist, unzufrieden mit seinem
Produkt, sein Notenblatt zerreiit und nochmals mit seiner Arbeit beginnt.
Offensichtlich wire dies nicht im Sinne Blagas. Das schopferische Scheitern
bezieht sich nicht auf Mingel eines kulturellen Erzeugnisses, sondern auf
die Unmoglichkeit, selbst im Falle grofSter Kunstwerke, das Mysterium der
menschlichen Existenz endgiiltig zu enthiillen. Trotz aller schopferischen
Spontaneitdt tragt das kulturelle Schaffen die Fulifessel des Mysteriums.
Kultur muss dem Mysterium abgerungen werden. Dieser Ringkampf steht
aber unter gewissen Spielregeln. Diese bezeichnet Blaga als ,,abyssale
Kategorien®. Sie sind positive Aussageweisen iiber die sich stets der Logik
entziechenden Mysterien. Sie liegen jedem schopferischen Tun des Men-
schen immer schon voraus und strukturieren es, ob der Mensch will oder
nicht. Zum Unterschied von Erkenntniskategorien, welche die menschliche
Rezeptivitdt organisieren und dementsprechend passiv sind, verstehen sich
die abyssalen Kategorien als unbewusste Leitschienen jeglicher kulturellen
Spontaneitdt des Menschen. Die abyssalen Kategorien sind verantwortlich
dafiir, dass jede Kultur Stil hat, mag er nun schlecht oder gut sein. Das
Ensemble der eine Epoche oder einen abgrenzbaren Zeitraum
bestimmenden abyssalen, d.h. stilbildenden Kategorien nennt Blaga eine
,stilistische Matrix* (i. O. ,,matrice stilistica®).

Nach Blaga gibt es also zwei unterschiedliche Garnituren von
Kategorien. Man kann sie, gemil seiner Kulturphilosophie, mit Stockwerk
und Keller vergleichen. Insofern Erkenntnis beispielsweise auch schop-
ferisch beantwortet werden kann, sei es kiinstlerisch oder in Form kreativer
Hypothesen, aber auch von Metaphern, gibt es kategoriale »Dubletten, die
allerdings nicht synonym zu verstehen sind. Eine stilistische Matrix wiirde
dann etwa iiber vier Hauptkategorien verfligen, auf die hier nur in gebotener
Kiirze verwiesen sei: 1) rdumlicher und zeitlicher Horizont, 2) Atmosphére,
3) Ausrichtung (i. O. ,,orientare) 4) Formen (i. O. ,,formative®). Was die
Vierzahl dieser Hauptkategorien betrifft, mag Kant mit seiner Vierzahl an
Kategorien Pate gestanden haben. Die kantischen Kategorien waren dann
nach Blaga jene Erkenntniskategorien, denen er die vier Typen der
abyssalen Kategorien gegeniiberstellt. Dies entspricht ganz der
tiefgreifenden Spaltung der nachkantischen Philosophie in Rationalitdt und

236

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Irrationalitét, die sich heutigen tags in der Spaltung zwischen analytischer
Philosophie und Wissenschaftstheorie auf der einen Seite, auf der anderen
in der Hauptsache im Gefolge der Philosophie Heideggers zeigt (vgl.
Stegmiiller 1976: XXXVIII ft.). Blaga gibt dieser Spaltung aber eine vollig
eigenstindige Wendung, die sich, wie vorhin erwéhnt, durch sein
Gesamtwerk zieht. Damit sind wir bei der eigens zu diskutierenden Frage
angelangt: Hat Blagas Metaphorologie, wie sie in der vorliegenden Schrift
entfaltet wird, ihres gleichen im deutschen Sprachraum oder steht sie vollig
isoliert da, wie viele auch in seinem Heimatland glauben? Gibt es
Metaphern-, Kultur- und Stiltheorien, die ein &dhnliches Ziel wie Blaga
verfolgen? Es geht also um die Anschlussfdhigkeit und die Aktualitdt seiner
Metaphorologie mit all ihren Konsequenzen.

Bemerkungen zur theoretischen Nihe zu Hans Blumenbergs
Paradigmen zu einer Metaphorologie

Auch Hans Blumenberg hat, wenn auch ein halbes Jahrhundert spiter, auf
die enorme Bedeutung des Metaphorischen hingewiesen, und zwar nicht nur
im traditionell angestammten Bereich der Dichtkunst, sondern wie auch
Blaga, im Bereich der Kultur iiberhaupt, wozu auch Philosophie,
Metaphysik und Wissenschaft zu rechnen sind. Das Metaphorische ist, wie
bei Blaga, so auch bei Blumenberg kein luxuridser Schmuck, auf den
notfalls auch verzichtet werden kann. Die Besinnung auf das Meta-
phorische, die Metaphorologie, ,,sucht an die Substruktur des Denkens
heranzukommen, an den Untergrund, die Néhrlosung der systematischen
Kristallisationen,...“ (Blumenberg 1998: 13). Am seelenverwandtesten mit
der Kulturphilosophie Blagas scheint aber der von Blumenberg ins Treffen
gefiihrte Ausdruck der ,,absoluten Metapher zu sein, denn auch in diesem
Fall geht es darum, dass der ,,Abyssos* (Blaga) nicht oder niemals restlos
sich in etwas Begriffliches konvertieren ldsst. ,,Dass diese Metaphern
absolut genannt werden, bedeutet nur, dass sie sich gegeniiber dem
terminologischen Anspruch als resistent erweisen, nicht in Begrifflichkeit
aufgelost werden konnen, ...“ (Blumenberg 1998: 12). Die absolute
Metapher ist nach Blumenberg deswegen im ,,Abyssos® anzusiedeln, weil
der Begriff nicht an ihn heranreicht und prinzipiell, d.h. ,,absolut* nicht
heranreichen kann, da, mit Blaga gesprochen, der Mensch grundsétzlich ins
Mysterium hineingehalten ist, jedoch dieses begrifflich nur in Grenzen, aber
niemals restlos auszudriicken im Stande ist. Dazu Hans Blumenberg: ,,Denn
dies ist doch die genaue Darstellung der Funktion der ,absoluten Metapher*,

237

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



die in die begreifend-begrifflich nicht erfiillbare Liicke und Leerstelle
einspringt, um auf ihre Art auszusagen.” (Blumenberg 1998: 177).

Sowohl Blaga als auch Blumenberg vertreten die Ansicht, dass die
Metapher und der damit zusammenhingende Stil eine existentielle und
pragmatische Bedeutung haben. Es gilt etwas zu bewiltigen. Die Metapher
springt nicht nur fiir den Mangel des Begriffs ein, sondern rettet den
Menschen auch vor dem Absturz ins totale Schweigen. Der Mensch
befindet sich, so Blaga ,,in einer doppelt prekédren Situation. Einerseits lebt
er in einer konkreten Welt, die er mit den ihm zur Verfiigung stehenden
strukturbedingten Mitteln nicht ausdriicken kann; andererseits lebt er
innerhalb des Horizonts des Mysteriums, das er nicht imstande ist zu
enthiillen. Die Metapher stellt hier ein ontologisches, komplementires
Moment dar, durch welches versucht wird, dieses doppelte Scheitern zu
korrigieren.” (1. O. ,,Omul, privit structural si existential, se gdseste intr-o
situatie de doua ori precard. El traieste de o parte Intr-o lume concretd, pe
care cu mijloacele structural disponibile nu o poate exprima; si el traieste de
alta parte in orizontul misterului, pe care insa nu-I poate revela. Metafora se
declarda ca un moment ontologic complimentar, prin care se incearca
corectura acestei situatii de doud ori precara” (Blaga 1994: 51).

Der ebenfalls existentiell denkende Blumenberg spricht ganz im
Sinne des Zusammenhanges von ,Metapher und ,,Stil“ von einem
,Daseinsstil“ bei der Wahl von Metaphern (vgl. Blumenberg 1998: 184)
und von den ,,pragmatischen Konsequenzen des tief eingewurzelten neu-
zeitlichen Daseinsgefiihls der Entzweiung mit der Wahrheit, das sich in der
Metaphorik der Uberwiltigung und Bewiltigung niederschligt.
(Blumenberg 1998: 44). Und insgesamt wiirde Blaga Blumenberg zu-
stimmen, wenn dieser sagt: Metaphern ,haben Geschichte in einem
radikaleren Sinn als Begriffe, denn der historische Wandel einer Metapher
bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhorizonte und Sichtweisen selbst
zum Vorschein, innerhalb deren Begriffe ihre Modifikationen erfahren®
(Blumenberg 1998: 13). Unbeschadet der Tatsache, dass es viele andere
bedeutsame Abhandlungen iiber die Metapher gibt, so kommt Blumenbergs
Metaphorologie derjenigen Blagas doch am nidchsten und spricht fiir die
Anschlussfahigkeit der Philosophie des Letzteren bei allen Unterschieden,
die es selbstverstindlich zwischen diesen beiden Denkern gibt. Unser
durchrationalisiertes und daher metaphernfeindliches wissenschaftliches
Zeitalter hidtte eine Riickbesinnung auf die Bedeutung der Metapher
dringend notig. Blagas Metaphorologie ist daher von hochster Aktualitét.

238

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Ein lehrreiches Beispiel zur Rehabilitierung der Metapher

Um nicht dem Glauben zu erliegen, der Gebrauch von Metaphern kdme nur
in den hoheren Sphéren der Kultur, wie Religion, Metaphysik, Philosophie
und Dichtung vor, sei ein Beispiel aus dem medizinischen Alltag
herangezogen, mit dessen Hilfe sich die Funktion der ,enthiillenden*
Metaphern und der dazugehorige Stil gut illustrieren 1dsst. Ein Patient klagt
tiber Kopfschmerzen. Der Arzt bittet ihn, sie ndher zu beschreiben: Sind sie
stechend, ziehend, driickend, klopfend, hdammernd? Jeder Mensch steht
irgendwann vor dem Problem, das Befinden seines eigenen Leibes in Worte
zu fassen, und niemand wird leugnen, dass es oftmals sehr schwer ist,
Gefiihle wie beispielsweise sinnliche Eindriicke, Schmerzen oder gar
Seelenzustinde zu beschreiben. Wir wissen aber auch, dass eine treffende
Beschreibung der eigenen Schmerzen eine richtige Behandlung durch den
Arzt moglich macht, eine falsche Beschreibung hingegen eine verfehlte
Therapie nach sich zieht, oder eine noch so richtige verbale Darstellung der
eigenen Befindlichkeit den bisherigen Stand der Medizin schlechterdings
ibersteigt. Ohne viel nachzudenken sagt man dann, die Beschreibung des
eigenen Zustandes sei subjektiv, die Messwerte, die sich am Bildschirm
zeigen, wiren objektiv. Was ist damit gemeint? Inwiefern handelt es sich
hier in der Sprache Blagas um einen metaphorischen Prozess, um ein
Hineingehaltensein in ein Mysterium, um dessen Enthiillung bzw. um einen
kulturellen Stil und abyssale Kategorien?

Wir gehen davon aus, dass Schmerzen eine Ursache haben. Diese
kann bekannt, aber auch unbekannt sein. Auf jeden Fall wird sie auf der
objektiven Ebene gesucht, d. h. auf derjenigen, auf welcher sich auch die
Wirkung in einem nachpriifbaren Sinn zeigt, auf einem Messgerét etwa oder
in einer flir Drittpersonen wahrnehmbaren Reaktion des Patienten. Bevor
der Schmerz aber objektiviert werden kann, bevor also seine nervisen
Ursachen bekannt sind, muss die Sprache in Form von Metaphern
aushelfen. Die Sprache erzeugt zwar nicht das Schmerzgefiihl, ersetzt aber
vorldufig die Leerstelle der bislang unbekannten Ursache und weist dem
Nachdenken den Weg dorthin. Bei einem stechenden Kopfschmerz steckt
kein wirkliches Messer im Kopf, jener fiihlt sich aber an, als ob ein Messer
in diesem steckte. Die Metapher enthiillt hier das Mysterium, d.h. den
,»Abyssos“ der bisher unbekannten objektiven Ursache des Kopfschmerzes.
Und ob der Stich als aktiv oder passiv erlebt wird, d.h. vom eigenen Willen
ausgehend oder als von aullen zugefiigt, dariiber entscheidet der Stil der

239

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Kultur, in der man lebt. Dort wo das ,,Zichen® von Schmerzen eine
entscheidende Rolle spielt, ndmlich in der Akupunktur, ldsst sich jedenfalls
sagen, dass die chinesische Kultur unter einem ziehenden Schmerz etwas
anderes versteht als die européische. Auf jeden Fall handelt es sich im Sinne
Lucian Blagas um ,enthiillende* und nicht nur um ,verdeutlichende*
Metaphern, denn Erstere erzeugen einen Inhalt, widhrend letztere einen
schon bestehenden Inhalt lediglich verdeutlichen. So gesehen ist also jeder
Mensch, der seine leibliche Befindlichkeit beschreibt, ein kulturschaffendes
Wesen. Der eigene Leib ist ein Mysterium, das sich jeder direkten
Beschreibung entzieht.

Um die seelische (=subjektive) Bedeutung der Metapher besonders
verdient gemacht hat sich Giinther Anders in jenem Kapitel seines Buches
Die Antiquiertheit des Menschen, wo es um die ,,Rehabilitierung der
Metapher* geht. Er zeigt dort, wie falsch es wire, eingeschiichtert von der
objektivierenden ~ Ubermacht der Naturwissenschaft, in  falscher
Bescheidenheit von der ,,nur* metaphorischen Rede iiber das Seelische zu
sprechen.,,Wenn der Kranke uns vorstohnt, sein Schmerz sei ,stumpf*, dann
verstehen wir genau, was er empfindet, und was er sagen will; und der
médecin imaginaire, der diese Mitteilung als ,unwissenschaftlich® oder als
,nur metaphorisch® abtite, und der dem Kranken vorwiirfe, eine
Bezeichnung zu verwenden, die einem anderen Sinnesgebiet zugehore und
sich einer ,metabasiseisallogenos‘ schuldig zu machen, wire eine Figur fiir
eine Posse iiber das wissenschaftliche Zeitalter* (Anders 1983: 78).

Das Metaphorische gehort zur Wirklichkeit des Seelischen, ja gehort
nicht nur dazu, sondern ist sie selbst. Auf Metaphern zu verzichten kdme
einer Realititsverweigerung des Menschlichen gleich und wiirde gerade
dem Wissenschaftler eine seiner wichtigsten Orientierungshilfen entziehen.
Auch wenn Lucian Blaga den Menschen noch grundsitzlicher als Giinther
Anders als das ,,metaphorisierende Tier* denkt, so wiirde er ihm doch
zustimmen, dass ,,wir im Faktum der Metaphorik gerade einen der
wesentlichsten Ziige der Seele selbst in der Hand* halten (Anders 1983: 78).

G. Anders vertritt sogar die Auffassung, dass das Metaphorische der
klassischen Dreiteilung von Geist-Seele-Leib vorausliegt und nicht einem
dieser drei Bereiche entspringt, sondern schon eine ,,vor-spezifische*
Bedeutung habe. ,,Nicht nur, was ein ,stumpfer Schmerz‘ ist, sondern sogar
auch, was ein stumpfes Messer ist, verstehen wir nur deshalb, weil wir vor-
spezifisch verstehen, was ,stumpf* ist (Anders 1983: 78).

240

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



Zur Aktualitit der Metaphorologie Blagas

Entgegen der weit verbreiteten Ansicht, ein philosophisches Werk sei
tiberholt, wenn es nicht jliingsten Datums ist, muss mit Nachdruck das
Gegenteil vertreten werden. Das Problem des Metaphorischen ist bei
weitem nicht ausgestanden, sondern wird als Kehrseite des hyperrationalen
Zeitalters immer virulenter. Daher bietet Blagas Werk aus dem Jahre 1937
Einblicke, die ungebrochen erhellend sind, wenn es um die ,,Entstehung der
Metapher und den Sinn von Kultur® geht. Dass der Mensch durch die
dominierende Ratio der Neuzeit den notwendigen und wesenskonstitutiven
Bezug zum Metaphorischen zu verlieren droht, zeige sich nach Blaga unter
anderem in der Dichtung, wo das an sich und unbedingt existierende
Mysterium des kulturellen Seins in ein erkiinsteltes Geheimnis durch
mutwillige Tabuisierung von Objekten umgewandelt wird. Als
Gegengewicht gegen die Ratio wird die absichtliche Verdunkelung des
Objekts zur Methode.

Von Mallarmé wird die souverine Selbstironie iiberliefert, die er in
seiner Antwort einem ungeduldig um die Aushéndigung eines Manuskripts
bittenden Journalisten zum Ausdruck bringt: ,,Warten Sie wenigstens, bis
ich noch ein bisschen Dunkelheit angebracht habe* (Friedrich 1962: 91).
Nach Blaga zeigen sich die interessantesten und tiippigsten Bliiten des
Metaphorischen aber im Mythos. Daher gilt auch hier, dass die Ratio
kiinstlich in den Mythos zu kippen droht, weil es den authentischen Mythos
aus der Zeit vor dem Aufkommen des Logos nicht mehr gibt. Die Ratio
wird dabei selbst zum Mythos, der damit den Charakter des wahrhaften
Mysteriums wie bei der gekiinstelten Metapher verliert. Man vergleiche zu
diesem Zweck die Kritik durch Thomas Szasz am ,Mythos der
Psychotherapie* und die ,,medizinische Behandlung in Metaphern® (Szasz
1982). Hier geht es nicht, wie bei Gilinther Anders, um die berechtigte
»Rehabilitierung der Metapher” gegeniiber der wissenschaftlichen Ratio,
sondern umgekehrt um die kiinstliche Mythisierung durch Metaphern.

Dem Mythos muss nach Blaga sein eigentlicher Sinn wieder
zuriickgegeben werden. Mythen seien die urspriinglichste Enthiillung des
Mysteriums des menschlichen Seins. Begriffe konnen hier nicht mithalten.
Wenn aber der Mythos heutigen tags rational konstruiert wird und sich der
authentische Mythos frither Jahrhunderte nicht einfachhin wiederholen,
sondern nur nachahmen ldsst, wie ist dann das Mysterium »Welt« zu
verstehen, wenn beide Wege versperrt sind, der eine durch Kiinstlichkeit,
der andere durch bloBe Imitation? Blaga gibt darauf eine umfassende
Antwort, die sein gesamtes philosophisches Werk beherrscht. Es ist der

241

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)



,»Grofle Anonyme® (i. O. ,,marele anonim®), der den Menschen einerseits
kulturschopferisch sein lédsst, ihn andererseits daran hindert, Mysterien in
etwas Rationales umzuwandeln. ,,Der Grofle Anonyme hat den Menschen
mit einer schopferischen Bestimmung ausgestattet, aber mittels trans-
zendenter Bremsen sich ihm in den Weg gestellt, Mysterien zu ersetzen. Die
Schaffung von Kultur verstehen wir daher als eine Art Kompromiss, den der
mogliche Konflikt zwischen dem ,menschlichen Sein‘ selbst und dem
,Groflen Anonymen® erfordert.” (i. O. ,,Marele Anonim a inzestrat pe om cu
un destin creator, dar prin frinele transcendente el a luat mdsura ca omul sa
nu i se poatd substitui. Creatia de culturd o intelegem deci ca un fel de
compromise solicitat de conflictul virtual dintre ,existenta umana’ insasi si
,Marele Anonim’” (Blaga 1994: 182).

Der »GroB3e Anonyme« ist nach Blaga weder ein rationaler Gedanke
noch eine nachahmende Wiederholung von etwas Gewesenem. Er ist das
schlechthin Unbekannte. Er ist der Abgrund, dem alle Gedanken abge-
rungen werden miissen. Die Welt ldsst sich aufgrund ihrer Rétselhaftigkeit
nur metaphorisch, d.h. immer nur in verschobener und nie in direkter Weise
ausdriicken. Darin besteht der Sinn von Kultur. Darin besteht aber auch
eines der Zentren der Philosophie Blagas, der ein Leben lang darum
gerungen hat, die Sprache aus dem Schweigen heraufzuholen.

Literatur

Anders, Giinther (1983): Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. I: Uber
die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution,
Miinchen: C. H. Beck.

Blaga, Lucian (1994): Geneza metaforei si sensul culturii, Bucuresti:
Humanitas, iibersetzt von Rainer Schubert, erschienen im
Osterreichischen Verlag new academic press, Wien, 2019.

Blumenberg, Hans (1998): Paradigmen zu einer Metaphorologie,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Friedrich, Hugo (1962): Die Struktur der modernen Lyrik, Hamburg:
Rowohlt.

Rohracher, Hubert (91965): Einfiihrung in die Psychologie, Wien: Urban
und Schwarzenberger.

Stegmiiller, Wolfgang (1976): Hauptstromungen der Gegenwarts-
philosophie, Bd. 1, Stuttgart: Kroner.

Szasz, Thomas (1982): Der Mythos der Psychotherapie, Wien:
Europaverlag.

242

BDD-A32150 © 2020 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:29:23 UTC)


http://www.tcpdf.org

