
347 

Die Rolle der Frau in den Texten Herta Müllers 
 

 
GRAZZIELLA PREDOIU 

Timișoara 
 
 

Ein zentraler Aspekt in Herta Müllers Werk stellt die Darstellung 
weiblicher Zusammenhänge innerhalb einer ‚Heimat‘ dar, die mit negativen 
Begrifflichkeiten assoziiert wird. Dabei erscheinen die Frauen als 
Jungfrauen, Huren und Wahnsinnige, als Opfer männlicher Brutalität, 
Lustobjekte und Komplizinnen der Macht. Die Autorin bezieht sich auf die 
Ohnmacht in der Sprechweise der Frauen, auf die weibliche Sexualität und 
ihre Opfer-Position in einer männlich dominierten Welt. Mit Ausnahme des 
homoerotischen Leo aus der Atemschaukel sind die Protagonistinnen 
Müllers Bäuerinnen, Intellektuelle, Dissidentinnen, eine Ausgewanderte. Sie 
leiden an existenzieller oder sozialer Angst, an dem Erzwungenen der 
menschlichen Verhältnisse, an der Gewalt.  

Im Rahmen dieses Beitrags wird auf drei Hypostasen des Weiblichen 
eingegangen: das junge Mädchen der Niederungen, das Verbote 
internalisieren muss und auf die Mutterfigur, welche durch die repressive 
Erziehung zur Deformation ihrer Tochter beiträgt. Um auf die Funktion der 
Frau als Lustobjekt und auf ihren Warencharakter einzugehen, trage ich in 
einem zweiten Schritt den Texten Der Mensch ist ein großer Fasan auf der 
Welt und Herztier Rechnung, wobei ich die Frauenfiguren auch als 
Komplizinnen der Macht und als Dissidentinnen präsentiere. Zuletzt gehe 
ich auf Müllers Erzählung Reisende auf einem Bein ein, welche die 
Ausgewanderte und Verlorene darstellt. Da aber das Weibliche mit der 
Beschreibung der Heimat vernetzt ist, streife ich im Rahmen meiner 
Überlegungen auch den Themenkomplex Heimat, welcher einer 
Demaskierung und Destruktion anheimfällt. 

Für Herta Müller stellt die Auseinandersetzung mit der Heimat, sei es 
das abgelegene banatschwäbische Dorf, welches als „die Fransen der Welt“1 
metaphorisch umschrieben wird, sei es die einer ubiquitären Kontrolle zum 
Opfer fallende Stadt, jener „Teppich aus Asphalt“2 ein zentrales Anliegen 

                    
1 Müller, Herta: Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm - wenn wir reden, werden 

wir lächerlich. Kann Literatur Zeugnis ablegen? In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Herta 
Müller. Text+Kritik, Hf. 155/2002, München, S. 6-16, hier S. 8. 

2 Ebd., S. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



348 

ihres Schreibens dar, wobei sich die Autorin gegen den Begriff der Heimat 
wendet. Dass sich der Heimatbegriff nicht mit der Welt des Banats deckt, 
das Unbehagen an der eigenen Heimat, bezeugt Herta Müller in dem Essay 
Heimat oder der Betrug der Dinge:  

 
Die unbewusste Fortsetzung der Verbote in meinem Kopf, war das 
‚Heimat‘? […] Die Verletzungen durch das grelle Licht im Tal, war 
das ‚Heimat‘? Später, als ich zur Schule ging, wurde das Wort 
‚Heimat‘ anders als in den besoffenen Liedern missbraucht.  […] Die 
verlogene Heimat aus den Schulbüchern hatte so wenig mit mir zu tun 
wie die besoffene ‚Heimat‘ aus den Liedern der Männer. ‚Heimat‘ auf 
dem Lande und ‚Heimat‘ in der Stadt. Dieselbe Bühne mit anderen 
Kulissen?3 

 
Müller unternimmt eine Dekonstruktion des identitätsstiftenden 

Moments Heimat, der für sie zum Inbegriff der Verlogenheit wird und setzt 
Heimat mit einem Missbrauch in Verbindung: Während der Begriff in der 
banatschwäbischen Gemeinschaft zum verklärenden Terminus wird und die 
Reflexion über die Verstrickungen während des Nationalsozialismus 
verhindert, wie auch das verordnete Deutschtum im Symbol des deutschen 
Frosches karikiert wird, dient er dem sozialistischen Rumänien dazu, die 
Menschen trotz Missstände und ethnischer Differenzen in Einigkeit zu 
wiegen. Nicht zufällig hat Müller im Rückblick die Wurzeln ihres 
Schreibens im Widerstand gegen die verordnete Identität des Deutschseins 
im rumänischen Staat als „ein Schreiben gegen diese Identität, auch gegen 
dieses Banat-Schwäbische Dorf, gegen diese sprachlose Kindheit, die alles 
unterdrückte“,4 bezeichnet. 

Herta Müllers Schreiben ist der Anti-Heimatliteratur zuzuordnen. 
Anti-Heimatliteratur bringe ich mit einer weiblichen Heimat in Verbindung, 
da die Darstellung von Geschlechterverhältnissen und die Dekonstruktion 
der für die Heimatliteratur so zentralen Mythen wie Heimat, Natur und 
Weiblichkeit wichtige Aspekte des Müllerschen Werkes darstellen. Die 
Protagonistinnen Herta Müllers erleben in der Heimat, sei es der ländliche 
oder der städtische Boden, die Macht und die daraus resultierende Angst in 
der Familie, gegenüber dem Kollektiv des Dorfes oder angesichts des 

                    
3 Müller, Herta: Heimat oder der Betrug der Dinge. In: Solms, Wilhelm (Hg.): Dichtung 

und Heimat. Sieben Autoren unterlaufen ein Thema. Marburg 1990, S. 69-83, hier S. 70. 
4 Vgl. Müllers Aussage im Kapitel Schreiben im Land der Muttersprache. In: Solms, 

Wilhelm (Hg.):  Nachruf auf die rumäniendeutsche Literatur. Marburg 1990, S. 299-305, 
hier S. 303. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



349 

omnipräsenten Überwachungsapparates. Sie manifestieren ein gebrochenes 
Verhältnis zur eigenen Herkunftswelt, denn wo Entfremdung herrscht, kann 
keine Heimat existieren.  

Im Symbol des Frosches wird die Engstirnigkeit dieser Welt 
dargestellt, da sich dieses Bild auf jede Zurechtlegung und Einschränkung 
bezieht. Die bitteren Erfahrungen der dörflichen Welt wiederholen sich im 
Überwachungsstaat Rumänien, welcher dieselben Verbote und Drohungen 
im Bild des „Frosch des Diktators“ bündelt.  

 
Der deutsche Frosch, der schon im kleinen Dorf auf das schielte, was 
später für mich der Staat werden sollte, wurde später der Frosch des 
Diktators. […] Es waren Jahre des Frosches, die in Rumänien. Zum 
deutschen Frosch kam der Frosch des Diktators hinzu.5  

 
Damit offenbart sich die städtische Welt als Verdopplung und 

verzerrtes Spiegelbild der dörflichen Welt. Praktiken der 
ideologiekonformen Wahrnehmungslenkung, für die Müller den Begriff des 
Frosches geprägt hatte, werden nicht nur in den Texten relevant, die vom 
Leben in Rumänien handeln, sondern treten als „Frosch der Freiheit“ in 
Werbeslogans binnendeutscher Lebenswirklichkeit zutage.6 Somit fürchten 
sich die weiblichen Figuren „vor drei repressiven Instanzen mit 
Überwachungscharakter“7, vor der ethnozentrischen Ideologie der deutschen 
Überlegenheit, vor dem sozialistischen Bewusstsein und vor der Ideologie 
der Zurückweisung und Abwertung des Einzelnen im Kapitalismus. 

Müllers Heldinnen erleben bereits im Kindes- und Jugendalter 
traumatisierende Erfahrungen, welche die negative Sicht auf die 
beschriebene Welt verstärken. Das Leben junger Frauen wird in den 
Niederungen8 in den wenigen Fotos zusammengebündelt, die zu seltenen 
Gelegenheiten geschossen wurden:  

 

                    
5 Müller, Herta: Der Teufel sitzt im Spiegel. Wie Wahrnehmung sich erfindet. Berlin 1990, 

S. 27. 
6 Vgl. Suren, Katja: Ein Engel verkleidete sich als Engel und blieb unerkannt. Rhetoriken 

des Kindlichen bei Natascha Wodin, Herta Müller und Aglaya Veteranyi. Sulzbach 2011, 
S. 129. 

7Pătruț, Iulia-Karin: Schwarze Schwester-Teufelsjunge. Ethnizität und Geschlecht bei Paul 
Celan und Herta Müller. Köln 2006, S. 122. 

8 Müller, Herta: Niederungen. Bukarest 1982. Des Weiteren wird die Sigle N für 
Zitierungen aus dem Band gebraucht. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



350 

An den Wänden hängen  ihre Hochzeitsbilder. Sie haben schwere 
Kränze auf der flachen Bluse und im Haar. Sie haben schöne schlanke 
Hände überm Bauch und haben junge traurige Gesichter. Und auf den 
Bildern, die daneben sind, haben sie Kinder an der Hand und runde Brüste 
unter ihren Blusen, und hinter ihnen steht ein Wagen, darauf aufgetürmt das 
Heu. [...] Ihre Schnurrbärte wachsen mit dem Alter, aus den Nasenlöchern 
und Warzen stehen Haare hervor. Sie sind behaart und haben keine Brüste 
mehr. Und wenn sie mit dem Alter fertig sind, dann gleichen sie den 
Männern und entschließen sich zu sterben (N: 33-34).  

Der Lebenszyklus der Frauen wird in einer patriarchalischen 
Gesellschaft auf Hochzeit, Kinderkriegen und Sterben reduziert, auf die 
Veränderungen im menschlichen Körper. Sie nehmen eine sozial schwache 
Position ein, ihr Wert wird nur am  Gebären und Verrichten der häuslichen 
Arbeiten gemessen. Die von Trauer gezeichneten Gesichter bei der eigenen 
Hochzeit verweisen auf ihr zukünftiges Leben als Gattinnen, so wie die 
schweren Brautkränze die Last der zukünftigen Opfer verdeutlichen, welche 
die Frauen mit stummer Resignation erdulden. Durch nie endende Plagerei, 
durch Missbrauch in der Ehe sind die Frauen zum frühzeitigen Altern und 
zum Schweigen verdammt.9 Die gleiche Abwertung klingt auch in den 
Worten der Mutter an, als diese ihrer Tochter in Andeutungen die eigene 
Hochzeitsnacht schildert. Heiraten und Kinderkriegen eröffnen keine neue 
Lebensphase, sondern sind Vorstufen des Absterbens dieser Frauenfiguren, 
denn sie bringen diese angeblich schönen und auf Fotos festgehaltenen 
Stationen im Leben einer Frau sofort mit Alter und Selbstzerstörung in 
Verbindung. Ohnmächtig ist die Mutter-Figur der Niederungen dem Vater 
ausgeliefert, im ehelichen Leben herrscht keine Zärtlichkeit, nur brutale 
Zurichtungen und das Schweigen sind an der Tagesordnung. 

Die eigenen Töchter werden ebenfalls zur Sprachlosigkeit erzogen. 
Die wenigen Male, als das kleine Mädchen seine Stimme erhebt, wird ihm 
dies von den Erwachsenen - sei es vom Großvater, welcher das leise 
Summen des Kindes mit den Worten zurechtweist, „[d]en Vogel, der 
morgens singt, frisst die Katz“ (N: 47), sei es von der Großmutter, welche 
das Verbot der Selbstwahrnehmung im Spiegel formuliert: „Der Teufel sitzt 
im Spiegel“10 - gewaltsam ausgetrieben, unabhängig davon, ob es sich um 
kindlichen Wissensdrang handelt oder um den Versuch, die emotionale 

                    
9 Vgl. Glajar, Valentina: The discourse of discontent: politics and dictatorship in Herta 

Müllers Herztier. In: Dies.: The german legacy in East Central Europe as recorded in 
recent German literature. Columbia 2004, S. 115-165, hier S. 129. 

10 Müller 1990, S. 5 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



351 

Erschütterung über das Schlachten des Kalbes durch das Formulieren von 
Analogien zu bewältigen. Dem Mädchen wird es unmöglich sein, eigene 
Bedürfnisse zu äußern, ohne bestraft zu werden:  

 
Jedes Mal fiel ich hin und begann zu weinen und wusste in diesem 
Augenblick, dass ich keine Eltern hatte, dass diese beiden niemand für 
mich waren, und fragte mich, weshalb ich da in diesem Haus mit 
ihnen saß, weshalb ich nicht endlich von hier weglief, in ein anderes 
Dorf (N: 51).  

 
Das dominante Gefühl der namenlosen Ich-Protagonistin aus den 

Niederungen gegenüber ihrem dörflichen Milieu ist das einer 
unüberbrückbaren Fremdheit. Das sensible Mädchen grenzt sich einerseits 
von der rohen Dorfwelt ab, ahmt aber andererseits in ihren Spielen gerade 
die Verhaltensweisen dieser Gemeinschaft nach. Damit offenbart Müller, 
wie es unbewusst doch von der Gesellschaft geprägt ist und wie ein 
sensibler Mensch hier „durch inneres Abstumpfen und äußeres Befolgen 
stereotyper Handlungsmuster“11 zurechtgestutzt wird.  

Die negative Sicht auf die Mutterinstanz durchzieht leitmotivisch den 
Text. Die im Sauberkeitswahn entartete Putzsucht der Mutter, die brutalen 
Erziehungsmaßnahmen und die Weitergabe tradierter Verhaltensregeln 
lasten das Verhältnis der beiden an. Eine explizite Schuldzuweisung belastet 
das Mutter-Tochter-Verhältnis,  

 
Seitdem es mich gibt, sind Mutters Brüste schlaff, seitdem es mich 
gibt, hat Mutter kranke Beine, seitdem es mich gibt, hat Mutter einen 
Hängebauch, seitdem es mich gibt, hat Mutter Hämorrhoiden und 
quält sich stöhnend auf dem Klo. Seitdem es mich gibt, spricht Mutter 
von meiner Dankbarkeit als Kind und kommt ins Weinen und kratzt 
sich mit den Fingernägeln der einen Hand an den Fingernägeln der 
anderen (N: 7).  

 
denn die Mutter nimmt die Tochter als Ergebnis ihrer unglücklichen Ehe, als 
Verursacherin ihrer körperlichen Leiden wahr. Gerade die mütterliche 
Instanz destruiert die Darstellungen weiblicher Körperlichkeit und macht 
das eigene Kind für die Veränderungen des weiblichen Körpers schuldig. 
Die Aggressivität der Mutter offenbart sich in den Erziehungsmethoden, die 
diese ausübt, den Gewaltszenen gegenüber Schwächeren. Die liebevolle 
Erziehung weicht der Ausübung einer primitiven Gewalt, in welcher 
                    
11 Suren 2011, S.166. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



352 

Ohrfeigen Teil der Sozialisation darstellen. Somit wird die Mutter zum 
„Inbegriff der Dorfmoral“12, welche tradierte Regeln der Gemeinschaft an 
die Tochter weitergibt. Dass die Großmutter in der vorhin zitierten 
Textpassage wortlos die Scherben wegfegt, deutet auf ihre stillschweigende 
Komplizenschaft hin, wie auch auf den Umstand, dass „diese Art der 
Erziehung als Produkt weiblicher Genealogie“13 aufzufassen ist. Sonst führt 
die Ausweglosigkeit ihrer Situation die Mutterfigur, welche in einer 
Ehegemeinschaft mit dem trunksüchtigen und aggressiven Vater lebt und 
sich der Kommunikationslosigkeit und Gefühlskälte in der Familie anpassen 
muss, zu einer „Überidentifikation mit den Normen der Gesellschaft.“14   

Der Tochter wird es unmöglich sein, die Mutter anzuerkennen. Durch 
den Text zieht sich das Motiv der mütterlichen „harten Hände“, die im 
Zusammenhang mit den abgearbeiteten rissigen Händen evoziert werden, 
aber auch im Kontext der Bestrafungen erwähnt werden, sodass sie „für die 
seelische Verhärtung der Frauen“15 stehen. Erst in den Schlussbildern des 
Essays „Der fremde Blick oder das Leben ist ein Furz in der Laterne“ wird 
ein ausgeblendetes Kapitel aus Mutters Vergangenheit, die Deportation und 
die Zeit im Arbeitslager thematisiert und erst hier manifestiert sich seitens 
der erwachsenen Erzählerin Verständnis für diese verbitterte Frau.16  

Dass die Mutterfigur, die zum Inbegriff des Kollektivs wird, erstarrte 
Traditionen weitergibt, wird durch die Tracht-Szene verdeutlicht. Die Tracht 
wird zum Korsett der Heimat, zum Symbol für das Eingeschlossen-Sein der 
Tochter in die Traditionen, in die Enge der dörflichen Welt, aus der es kein 
Entkommen gibt:17 

 
Ihre Töchter haben die Tracht nur scheinbar überwunden. In ihren 
Bewegungen rollen sich die Stoffballen der schwäbischen Kleider auf, 
und ihre Körper wirken trotz der Dürre so, als passten sie nicht in die 
Kleider, als befänden sie sich außerhalb der Nähte. Ihre Gehirne sind 
aber damit angezogen (N: 66). 

                    
12 Tudorică, Cristina: Rumäniendeutsche Literatur (1970-1990). Die letzte Epoche einer 

Minderheitenliteratur. Tübingen 1997, S. 112. 
13http://germanistik.univie.ac.at/fileadmin/user_upload/inst_germanistik/projekte/janke/Dip

lomarbeiten-PDF/Diplomarbeit_Neubauer.pdf [gesehen am 22.07. 2014]. 
14 Suren 2011, S. 151. 
15 Ebd., S. 168. 
16 Müller, Herta: Der fremde Blick oder das Leben ist in ein Furz in der Laterne. In: Dies.: 

Der König verneigt sich und tötet. München 2003, S. 130-150. 
17http://germanistik.univie.ac.at/fileadmin/user_upload/inst_germanistik/projekte/janke/Dip

lomarbeiten-PDF/Diplomarbeit_Neubauer.pdf [gesehen am 20.07. 2014]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



353 

Damit fungiert die Tracht als Symbol für die Einzwängung in die 
rigide, weibliche Norm und sie verweist gleichzeitig auf das symbolische 
Lebensende der Frau als Subjekt in einer Ehe. Durch die Kritik an den 
überkommenen Traditionen, an der Tracht werden Abgründe der 
scheinbaren Idylle demaskiert.  

Auch die Thematisierung roher Gewalt wird in Verbindung  mit der 
Weiblichkeit  gestellt, denn Frauen werden in der Ehe sexuell missbraucht. 
Die Erzählung Die kleine Utopie vom Tod aus dem Band Barfüßiger 
Februar skizziert den sexuellen Übergriff auf die Großmutter in der 
Hochzeitsnacht, deren Schicksal auf ihre Einsamkeit in einer männlich-
patriarchalen Welt hindeutet. Sie ist den Zugriffen des Großvaters 
ausgesetzt, der sie wie das Feld in Besitz nimmt.18 Die gängige Metaphorik 
der Frau als Feld, die vom Mann gepflügt und befruchtet wird, überführt 
Müller in ein düsteres Bild sexueller Ausbeutung eben dieses Feldes.19 Statt 
des gewünschten Sohnes bringt die Großmutter ein Mädchen auf die Welt, 
an das sie die Trauer und Einsamkeit der Frauen weitergibt. Die 
Unterordnung und Minderwertigkeit, die ganze Palette mangelnder 
weiblicher Selbstachtung, die Abhängigkeit, welche die Frauen innerhalb 
einer patriarchalischen Kultur entwickelt haben, werden an die Tochter 
„vererbt.“20 Die Mütter erziehen ihre Töchter „zu harmonisch passiver, 
fürsorglich selbstloser Weiblichkeit, die im Dienste patriarchalischer 
Bedürfnisse“21 steht. Somit verweisen die Dominanz des Großvaters als 
übergeordnete gesellschaftliche Macht, die Abwertung der Großmutter und 
die Gewalt gegen sie auf die Unterlegenheitsstellung der Frau in der von 
Herta Müller konstruierten bäuerlichen Gesellschaft. 

Fluchträume oder Ersatzwelten für das Weibliche werden nicht 
entworfen, führt doch das bewusste Verlassen des Dorfes und die Flucht in 
die Stadt in die gleiche Ausweglosigkeit im Prosatext Schwarzer Park.  

Sexuelle Unterdrückung und die Ausbeutung von Frauen sind 
wiederkehrende Themen in Müllers Romanen Der Fuchs war damals schon 
der Jäger, Herztier, Heute wär ich mir lieber nicht begegnet. Diese Texte 

                    
18 Vgl. Predoiu, Grazziella: Faszination und Provokation bei Herta Müller. Frankfurt/Main 

2001, S. 70. 
19http://germanistik.univie.ac.at/fileadmin/user_upload/inst_germanistik/projekte/janke/Dip

lomarbeiten-PDF/Diplomarbeit_Neubauer.pdf [gesehen am 22.07. 2014]. 
20 Predoiu, Grazziella: Faszination und Provokation in den Texten Herta Müllers und 

Elfriede Jelineks. In: Dies.: Erinnerung als Last und Lust. Beiträge zur Literatur aus 
Südosteuropa. Timișoara 2014, S. 13-55, hier S. 31 und Predoiu 2001, S. 70. 

21 Kraft, Helga: Vorwort. In: Kraft, Helga/Liebs, Elke (Hgg.): Mütter-Töchter-Frauen. 
Weiblichkeitsbilder in der Literatur. Stuttgart 1993, S. 1-7, hier S. 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



354 

sind in der städtischen Lebenswelt angesiedelt, beinhalten die 
Drangsalierungen durch das totalitäre Regime Rumäniens und sprechen von 
sexueller Belästigung am Arbeitsplatz, welche von der Securitate, den 
Beamten des Regimes oder von Geistlichen verübt werden.22 Müller  
dekonstruiert die Vorstellung von Weiblichkeit, denn Liebe erscheint als 
dumpfe Sexualität, als Begierde und Trieb. Bei der Beschreibung sexueller 
Handlungen herrschen Rohheit und Gewalt statt Liebe und Zärtlichkeit. Die 
Spannbreite weiblicher Unterdrückung reicht von Kriegsvergewaltigungen 
im Erzählband Niederungen, illegalen Schwangerschaftsunterbrechungen, 
unmenschlichen ärztlichen Praktiken im Zusammenhang mit Ceaușescus 
vier Kinderpolitik in dem Essayband Hunger und Seide, bis zur Prostitution 
und weiblicher Autoerotik in der Erzählung  Der Mensch ist ein großer 
Fasan auf der Welt, zu sexueller Ausbeutung im Roman Der Fuchs war 
damals schon der Jäger, der Gebrauch sexueller Anzüglichkeiten als 
Verhörmittel im Herztier und Heute wär ich mir lieber nicht begegnet, so 
wie in dem zuletzt erschienenen Essay Cristina und ihre Attrappe.  

Wie eng Sexualität mit kontrollierender Machtausübung verknüpft 
wird, wie der weibliche Körper zum Pfand und Tauschobjekt für ein Leben 
im Westen eingesetzt wird, verdeutlicht die Erzählung Der Mensch ist ein 
großer Fasan auf der Welt, in welchem sich die Tochter des Müller 
Windisch prostituieren muss, um vom Pfarrer und vom Milizmann des 
Dorfes die nötigen Ausreiseformulare zu erhalten. Amalie, welche als 
Angehörige einer zweiten Generation die Trachten-Zwänge der 
Niederungen bereits verinnerlicht hat, bietet ihren Körper zum Tausch an. 
Während sich ihr Vater noch um den guten Ruf des Mädchens fürchtet, 
betrachtet die Mutter die Situation sachbezogen. „Jetzt geht’s nicht um die 
Schande [...] jetzt geht es um den Paß.“23 Sie bereitet Amalie noch vor 
ihrem Gang zum Milizmann und Pfarrer vor, so als ob sie eine Braut 
vorbereiten würde: gefärbte Fingernägel, weiße hohe Sandalen und ein rotes 
Kleid und rät von zu viel Schminke ab: „Nicht zu grell [...] sonst reden die 
Leut“ (F: 82), als ob die Gemeinschaft nicht an diesem Tauschwert 
partizipieren würde. Ähnlichkeiten und generationsbedingte Verbindungen 
zeigt dabei die Spiegelszene: „Im Spiegel stehn die Augen von Windischs 
Frau [...] Amalie hält das Gesicht ganz nahe an den Spiegel. [...] Windischs 
Frau stellt ihre Backenknochen in den Spiegel“ (F: 81-81). Die 

                    
22 Bauer, Karin: Gender and the sexual politics of exchange in Herta Müllers prose. In: 

Haines, Brigid/Marven, Lyn (Hgg.): Herta Müller. Oxford 2013, S. 153-172, hier S. 153. 
23 Müller, Herta: Der Mensch ist ein großer Fasan auf der Welt. Berlin 1987, S. 74. Für 

weitere Zitierungen aus diesem Band wird das Kürzel F eingesetzt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



355 

Verwischung und Auflösung der Grenze zwischen Mutter und Tochter, 
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, der Riss in der zeitlichen 
Chronologie wurde zu Recht in der Sekundärliteratur als traumatische Spur 
in Müllers Werk interpretiert. Beide Frauen tragen die Narben der sozialen, 
politischen und emotionellen Verstümmelung.24  

Einmal zurückgekehrt wird stillschweigend in die Geschäftigkeit des 
Alltags geflüchtet, nur der „Saugfleck am Hals“ (F: 86) offenbart als 
offensichtliche Einschreibung des Geschehenen  den Tauschwert Amalies. 
Durch die Worte „‘Kommt essen‘, sagt Windischs Frau. Die Suppe dampft“ 
(F: 86)  gibt die Mutter der Tochter das weiter, was sie während der 
Deportation in Russland selbst erdulden musste: Prostitution als 
Überlebenszwang. Weil Katharina jetzt zu alt ist, um als Objekt der 
Begierde und als Tauschobjekt zu fungieren, muss ihre Tochter diese Rolle 
übernehmen, um der Familie ein Leben im Westen zu sichern.   

Weibliche Selbstbefriedigung als Ausnahmefall weiblicher Sexualität 
eröffnet für Katharina einen Freiraum, denn sie befriedigt sich selbst und 
sucht dadurch ein mögliches Entkommen aus der erlebten Ohnmacht an der 
Seite ihres Mannes. Der Griff nach sich selbst scheint eine Art von 
Selbstvergewisserung zu sein und entspricht gleichzeitig einer erlebten 
inneren Isolation.25 Bei der selbstbezogenen, nicht auf eine männliche Figur 
gerichteten Sexualität handelt es sich um eine Grenzüberschreitung durch 
die Protagonistin. Damit setzt die Frau, die sich angeblich aus 
gesundheitlichen Gründen ihrem Mann verweigert, diesem auch eine Art 
Widerstand entgegen. Ihrer in der patriarchalischen Gesellschaft 
zugeschriebenen Rolle als sexuelles Objekt widersetzt sich Katharina durch 
den Griff nach sich selbst, den sie als Befreiungsakt aus der männlichen 
Hörigkeit wahrnimmt. Das sexuelle Spiel mit sich selbst wird zum letzten 
Freiraum für Katharina oder Lola, die sich ohnmächtig wähnen und eine 
„Flucht“ versuchen.  

Weibliches Begehren und sexuelles Verlangen sind untrennbar an 
Machtbeziehungen gekoppelt, wobei der weibliche Körper 
instrumentalisiert und zum Tausch angeboten wird, wie es Amalia tut, die 
damit die ersehnten Ausreisedokumente erwirbt. Sexualität, betont Müller, 
wurde in Diktaturen in allen Bereichen alltäglichen Lebens missbraucht. 
„Erotik ist für Machthaber immer eine sehr attraktive Form, jemanden zu 
erpressen. Es gibt gar nichts Besseres. Wenn man mit einer Frau schläft, hat 

                    
24 Vgl. Marven, Lyn: Body and narrative in contemporary literatures in German: Herta 

Müller, Libu�e Moníková, and Kerstin Hensel. Oxford 2005, S. 85; Bauer 2013, S. 159. 
25 Predoiu 2001, S. 89. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



356 

man sie in der Hand.“26 Durch den Einsatz des Indefinitpronomen 
„jemanden“ wird jede geschlechtliche Markierung ausgeschlossen, denn 
sowohl Männer als auch Frauen können in gleichem Maße erpresst werden. 
Obwohl sich Müller dann explizite auf Frauen bezieht, hat die Realität 
eindeutig bewiesen, dass auch Männer wegen ihrer sexuellen Orientierung 
zur Zielscheibe der Erpressung werden können.27  

Geschlechtliche Ausbeutung, die Liaison zwischen Macht und 
Weiblichkeit und der Tauschwert des Einzelnen dominieren den Roman 
Herztier28, welcher am Beispiel mehrfach marginalisierter Frauen den 
destruktiven Einfluss des totalitären Regimes auf das Leben verschiedener 
ins Abseits gedrängter Individuen veranschaulicht. Die aufstiegshungrige 
Lola aus dem dürftigen Süden Rumäniens will den desolaten Verhältnissen 
entkommen, zumal ihre Physiognomie zum Spiegel ihrer Heimatregion 
wird, auch wenn die Figur gesichtslos bleibt. „Lola kam aus dem Süden des 
Landes und man sah ihr eine armgebliebene Gegend an“ (H: 9). Sie wird ein 
tragisches Opfer des Regimes. Ein Russischstudium und das politische 
Bekenntnis würden ihr als Akademikerin die siegreiche Rückkehr in die 
dörfliche Welt gestatten, die mit sozialer Achtung und Überwindung der 
Armut einhergehen. Die in der Kindheit gedemütigte Frau will sich aus der 
sie einschnürenden Enge der Geschlechterordnung befreien, scheitert aber. 
Ihr Wunsch nach Karriere und Anerkennung geht einher mit der weiblichen 
Begierde nach Liebe, die die Möglichkeit birgt, den Drangsalierungen des 
Regimes zu entkommen:   

 
Man kann sich ein Stückchen durch Liebe schonen, sich in ihr anders 
fühlen, als das im Revier der Überwachung ignorierte oder 
drangsalierte Nichts. Aber gerade deshalb wurde die Liebe auch zur 
Ersatzhandlung für alle fehlenden Freiheiten. Ich kenne kein Land, in 
dem die Liebe so hungrig war wie in Rumänien. Kreuz und quer durch 
die Hierarchien gab es in der Fabrik, in den Schulen, wo ich gearbeitet 
habe, außereheliche Beziehungen. […] Ich kenne kein anderes Land, 
in dem das Intime so durchgängig mit Lüge, Täuschung, Heuchelei, 
mit dem Zerfleischen ihrer eigenen Substanz vermengt war.29  

                    
26 Haines, Brigid/Littler, Margaret: Gespräch mit Herta Müller. In: Haines, Brigid (Hgg.): 

Herta Müller. Cardiff 1998, S.14-25, hier S. 19. 
27 Vgl. Bauer 2013, S. 154. 
28 Müller, Herta: Herztier. Reinbek bei Hamburg 1996. Für weitere Zitate aus diesem Buch 

wird das Sigle H eingesetzt. 
29 Müller, Herta: Der König verneigt sich und tötet. München 2003, S. 172. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



357 

In der Metapher des Mannes mit dem „weißen Hemd“ (H: 9), den sie 
nach Abschluss des Studiums mit ins Dorf bringen will, konzentriert sich 
für die Frau der Wunsch nach gesellschaftlichem Aufstieg. Zur 
Verwirklichung ihres Vorhabens prostituiert sie sich im verwahrlosten 
Stadtpark, um ihrem Ideal, „durch die Äste der Maulbeerbäume“ (H: 9) ins 
Dorf zu gehen, näherzukommen. Die Promiskuität mit den Männern aus 
dem Schlachthaus bietet keine Flucht, denn „das Proletariat der Blechschafe 
und Holzmelonen“ (H: 37) stillt die Uniformität seines Lebens im Suff und 
im flüchtigen Geschlechtsverkehr. Es heißt von diesen Männern, dass sie die 
„Gier eines hungrigen Hundes“ (H: 20) besitzen und die Relationen Lolas 
mit ihnen tragen die Spuren der gleichen Verwüstungen, wie die ihrer 
Kindheit. Die Prostitution30 und das politische Engagement sind Vorstufen, 
um ihrem Ideal „durch die Äste der Maulbeerbäume“ (H: 9) ins Dorf zu 
gehen, näherzukommen. Wenn Schafe, Dürre - als Chiffren für die 
Erstarrung des Landes - und Melonen als Metaphern für Armut und Mangel 
erscheinen, werden die Maulbeerbäume zum Bild des Aufbruchs aus dem 
Dorf, verbunden mit der Sehnsucht nach einem besseren Leben.  

Käufliche Liebe und Opportunismus vermögen eine Marginalisierte 
nicht von der dörflichen Armut zu befreien, sie scheitert mit ihrem Versuch, 
durch politische und erotische Selbstaufgabe Fuß zu fassen und erhängt 
sich. Otto Norbert Eke verweist auf die Tatsache, dass Lola einen störenden 
Fremdkörper in Ceaușescus verkehrte glücklose Welt darstellt. Als 
ungewolltes sechstes Kind hat sie weder familiäre Geborgenheit und Liebe 
erfahren können, noch ein Gemeinschaftsgefühl entwickeln können. Ihre 
schamlos ausgelebte Sexualität bringt sie in Konflikt mit der Disziplin des 
Staates. Sie verkörpert die literarische Darstellung der schändlichen 
Lebensbedingungen in Rumänien.31 Lolas Glücksansprüche, ihr „Hunger 
nach Lebensgefühl“32 erfüllen sich nicht in der sozialistischen Gesellschaft. 
Damit ist auch für diese Frau kein Platz in der städtischen Gesellschaft. Sie 
trägt die Narben ihrer sozialen, politischen und emotionellen 
Verstümmelung und begeht Selbstmord.   

                    
30 Es ist Norbert Otto Eke zuzustimmen, wenn er schlussfolgert, dass Müller in 

dramatischen Farben eine lieblose Gesellschaft darstellt, denn die Sexualität als Ersatz für 
Intimität und Zärtlichkeit weise auf eine Welt mit fehlender Zuneigung hin. Vgl. Eke, 
Norbert Otto: ‚Macht nichts, macht nichts, sagte ich mir, macht nichts‘: Herta Müller’s 
Romanian Novels. In: Haines, Brigid/Marven, Lyn (Hgg.): Herta Müller, Oxford 2013, S. 
99-116, hier S. 106. 

31 Vgl. Ebd. S. 107. 
32 Müller, Herta: Hunger und Seide. Reinbek bei Hamburg 1995, S. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



358 

Mit der namenlosen Ich-Figur wird der gescheiterten Aufsteiger-Frau 
das Modell der Dissidentin opponiert. Sie wird von den Regimehelfern 
drangsaliert, muss sich entwürdigenden Verhören unterziehen, ihr wird mit 
dem Tod gedroht, sie möchte Hand an sich legen und kann sich nur durch 
die Flucht in den Westen retten. Über Lolas „subversive Schrift“, das 
Tagebuch, in welchem sie sich als Leidtragende und Opfer darstellt, nimmt 
die Ich-Erzählerin den Kontakt mit den vier Kollegen auf und wird zur 
Regimegegnerin. Wenn Angst als Mittel der Herrschaftsstabilisierung dient, 
so erscheint Angst auch als Form der Dissidenz.33 Das ursprünglich auf die 
Freundschaft in der Welt verweisende Lied, welches in der Übersetzung 
Oskar Pastiors zum Zusammenhalt aufrief, soll sie in einer veränderten 
Variante, mit Bezug auf sexuelle Anspielungen laut vorsagen. „Ich hatte 
drei Freunde in jedem Stückchen Wolke/So ist das halt mit Freunden/wo die 
Welt voll Huren ist“ (H: 104). Bediente sich die Diktatur des Dorfes der 
Einteilung in Huren und Jungfrauen – ich denke dabei an den Müller 
Windisch – so übt der sozialistische Staat, der anscheinend auf die Wahrung 
der Geschlechtsordnung Wert liegt, die gleiche Trennung. Damit wird die 
Frau sowohl in der patriarchalischen Welt als auch in der städtischen Welt 
auf einen Objektstatus reduziert. Genauso ausweglos erweisen sich die 
weiblichen Lebensentwürfe der Studentinnen in der städtischen Welt wie 
jene der Bäuerinnen in der dörflichen Sphäre. Zum Scheitern verurteilt ist 
auch die weibliche Profiteurin des Regimes: die Freundin Tereza34 stirbt an 
Krebs. „Dass Tereza, die Verräterin, auch in die Reihe der Opfer der 
Diktatur genannt wird, deutet darauf hin, dass ihre Krebserkrankung als 
Ausdruck psychischer Spannungen gelesen werden kann, zwischen Liebe 
zur Freundin und dem Druck der Diktatur zerrieben.“35    

                    
33 Vgl. Eke, Otto Norbert: „Sein Leben machen/ist nicht,/Sein Glück machen/Mein Herr.” 

Zum Verhältnis von Ästhetik und Politik in Herta Müllers Nachrichten aus Rumänien. In: 
Barner, Wilfried/Müller-Seidel, Walter (Hgg.): Jahrbuch der deutschen 
Schillergesellschaft.  Stuttgart 1997, S. 481-509, hier S. 497. 

34 Herta Müller ist vom Verrat ihrer später an Krebs gestorbenen Freundin Jenny 
benommen, weil auch die engste Freundin Teil des Systems Liebe und Verrat ist: 
„Diesem Knäuel aus Liebe und Verrat war nicht beizukommen. Tausendmal habe ich 
ihren Besuch im Kopf gewälzt, um diese Freundschaft getrauert, ungläubig erfahren, dass 
Jenny nach meiner Abreise sogar mit dem Securitate-Offizier liiert war. Heute bin ich 
froh, weil die Akten zeigen, dass die Nähe zueinander aus uns selbst gewachsen war, 
nicht vom Geheimdienst eingefädelt, dass Jenny mich erst nach meiner Abreise 
bespitzelte. „Herta Müller über die Geheimpolizei. Die Securitate ist noch im Dienst.“ In: 
http://www.zeit.de/2009/31/Securitate/seite-3. [gesehen am 29.08. 2014]. 

35 Schmidt, Ricarda: Metapher, Metonymie und Moral. Herta Müllers „Herztier.“ In: 
Haines, Brigid (Hg.): Herta Müller. Cardiff 1998, S. 57-75, hier S. 64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



359 

Die dritte zur Diskussion stehende Form des Weiblichen ist die der 
ausgewanderten Irene aus Reisende auf einem Bein36. Diese verlässt aus 
politischen Gründen ihr Heimatland Rumänien, welches im Text als 
„anderes Land“ in ihren Erinnerungen aufleuchtet. Die Frau wird im Westen 
mit zunehmender Fremdheit konfrontiert. Die Landschaft ist abweisend und 
von Kälte durchsetzt, wie „ein Bühnenbild für ein Verbrechen“ (R: 31), es 
weht ein heftiger „Wind“, „der Sog war kalt“ (R: 31). Die vorbeieilenden 
Passanten vermitteln der Frau das Gefühl von innerer Leere und 
Entfremdung, welche als Begleiterscheinungen der Migration fungieren: 
„Die Kälte kam von innen. Der Mantelkragen trieb sie an den Hals. Irene 
fror“ (R: 52).  

Der Zustand der Ortlosigkeit prägt Irenes Denk- und Sichtweise. Sie 
wird zur Flaneurin, obwohl die Freiheit der Großstadterfahrung, das 
Beobachten und Beobachtet-Werden eine dem Männlichen vorbehaltene 
Erfahrung repräsentiert. Wie der Flaneur ist sie im Dazwischen, auf der 
Schwelle zwischen zwei Ländern und Kulturen angesiedelt. Die 
Beziehungen zur ihr fremden Welt werden durch Stadtspaziergänge, in 
denen sie räumlich die Stadt auslotet, geprägt. Da ihre Wahrnehmung von 
den Erfahrungen der politischen Verfolgung in dem „anderen Land“ 
vorbelastet ist, registriert sie in dem Verhalten der Menschen stets 
Heuchelei, Missachtung, Bilder des Verfalls und des Todes.  

Unter ihrem Blick zerfällt die Welt in einzelne Splitter: 
Beobachtungen, kurze Szenen, Stillleben, die nicht zu einem Ganzen 
zusammenwachsen wollen, weil „ihr Leben zu Beobachtungen, die jede 
Handlungsfähigkeit ersticken, [rinnt]“, äußert sich Katja Rauch dazu.37 Die 
Wahrnehmungen bleiben beziehungslos, es sind lauter Momentaufnahmen 
eines deprimierenden Bewusstseins: psychisch-schmerzhafte Bilder der 
Selbstentfremdung, der Unsicherheit und Verlassenheit: „In diesen 
Augenblicken wußte Irene, daß ihr Leben zu Beobachtungen geronnen war. 
Die Beobachtungen machten sie handlungsunfähig“ (R: 147). Irene fühlt 
sich „außen alt“ und „innen unmündig“, „müde“ und „innerlich wach“, 
„zerknittert und kaltgebügelt“ (R: 84). Die auf sie einstürzenden 
Erfahrungen lähmen sie und machen sie handlungsunfähig. Des Öfteren 
werden im Text Wörter wie „fremd“ und „Ferne“, „heimatlos“, „Angst“, 
„kaltes Land“, „leer“ verwendet, welche die Intensität dieses Gefühls 

                    
36 Müller, Herta: Reisende auf einem Bein. Berlin 1989. Für weitere Zitierungen aus dem 

Band wird das Sigle R eingesetzt. 
37 Rauch, Katja: Balanceakt im neuen Land. Herta Müllers Reisende auf einem Bein. In: 

Neue Züricher Zeitung, 23.11.1987,  S. 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



360 

verstärken sollen. Häufig tauchen Vergleiche zwischen dem „anderen Land“ 
und dem „hier“ auf. Sowohl Rumänien als auch Deutschland sind für Irene 
schmerzliche Welten, die eine wegen der Vertrautheit, die andere wegen der 
Fremdheit: 

 
In dem anderen Land habe ich verstanden, was die Menschen so 
kaputtmacht. Die Gründe lagen auf der Hand. Es hat sehr weh getan, 
täglich die Gründe zu sehen. Und hier, sagte Irene. Ich weiß, es gibt 
Gründe. Ich kann sie nicht sehen. Es tut weh, täglich die Gründe nicht 
zu sehen (R: 90). 

 
Auch in Deutschland gibt es Teile jener Machtstrukturen, unter denen 

die Protagonistin in Rumänien gelitten hatte, wie es eine Vorladung bei der 
Ausländerbehörde und dem Bundesnachrichtendienst zeigt. Der westliche 
Beamte, der in seiner bürokratischen Korrektheit über die Felder des 
Fragebogens irrt, kann die Individualität und die Lebensumstände Irenes, 
die sie aus ihrem Heimatland vertrieben haben, nicht erfassen. Er erinnert 
sie an ihr Heimatland, denn seine Uniform, die Mimik und Gestik scheint 
ein Spiegelbild rumänischer Bürokraten zu sein.38 „Der Beamte trug einen 
dunklen Anzug, wie Irene sie kannte aus dem anderen Land [...]. Auch die 
Haltung des Kopfes, das Gesicht halb im Profil, den Kopf ein wenig nach 
unten gewandt, kannte Irene (R: 28).  

Der Zustand der Fremde prägt ihre Existenzweise, der sich auch in 
ihrer Bleibe niederschlägt. Für Irene sind sie Transiträume, auf die eher der 
Terminus Durchgangslager als der eines Zuhauses zutrifft. Irene richtet ihre 
Wohnung nicht ein, verleiht ihr keine Identität, so als ob sie nur ein Gast in 
der eigenen Behausung wäre. Deswegen kauft sie sich nur ein Gästebett, 
denn sie durchläuft die Stationen einer zunehmenden Fremdheit und 
Isoliertheit. Ohne Flucht- und Haltepunkt lebt die Protagonistin im Zustand 
der „Vorläufigkeit.“39 Zwar erhält die Reisende auf einem Bein die deutsche 
Staatsbürgerschaft, sie kommt aber in Deutschland nicht an. Die „Reisende 
auf einem Bein und auf dem anderen Verlorene“ (R: 92) bleibt im 
Transitorischen beheimatet, zwischen Heimat und Fremde. 

Zuvor unternimmt Irene mehrere Versuche, um in der neuen Welt 
heimisch zu werden. Die Liebe als Suche nach Nähe und Geborgenheit in 
einer Partnerschaft ist ihre erste Strategie. Die Orientierungslosigkeit der 
                    
38 Vgl. Brodbeck, Nina: Schreckensbilder: Zum Angstbegriff in Herta Müllers Werk 

(unveröffentliche Dissertation Universität Marburg) 2000. S. 160. 
39 Otto, Norbert, Eke: Die erfundene Wahrnehmung. Annäherung an Herta Müller. 

Paderborn 1991, S. 89. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



361 

Frau kann durch Sexualität nicht überwunden werden, denn die Liebe findet 
kein Zuhause, alle Begegnungen Irenes mit Männern scheitern, der Versuch 
der Rückgewinnung einer Heimat misslingt. Von den drei Männern, mit 
denen sie sich in dem Westen befreundet, wird die junge Frau 
gleichermaßen verraten. Von dem Studenten Franz wird sie in Deutschland 
nicht erwartet, denn er kann sich nicht festlegen, ist ein „Zauderer“ (R: 41), 
der ihre Sehnsucht nicht erfüllen kann.40  Ihre zweite Beziehung in 
Deutschland, der Soziologe Stefan, lässt ebenfalls keine Nähe zu, er ist 
dauernd unterwegs und hofft durch sie seine Lebensangst bewältigen zu 
können. Sie vermutet, dass sie stellvertretend für alle Personen, mit denen 
Stefan jemals ein Verhältnis hatte, fungiert: „Es ist seltsam, sagte Irene. 
Wenn du von Frauen erzählst, bin ich viele Frauen zugleich. Ich kenne sie 
nicht. [...] Es ist verbrauchte Liebe nachgestellt mit mir“ (R. 126). Mit ihrem 
letzten Freund, dem bisexuellen Buchhalter, Thomas erlebt Irene in der 
Fremde den Verlust. Symptom der gescheiterten Verbindung ist die Kälte 
zwischen den beiden.  

Ihre Freundschaften finden keine Orientierung, die Fremde wird auch 
in ihnen nicht zur Heimat, wobei „die enttäuschte Liebe Symptom einer 
Fremdheit“41 , „eine[r] seltene[n] Nähe und häufige[n] Ferne“ (R: 159)  ist. 
Irenes Ankunft scheitert somit an der Beziehungslosigkeit der Menschen, 
die unfähig zu dauerhaften Bindungen sind. Waren die gesellschaftlichen 
Deformationen, die sich in den psychischen Verkrüppelungen der Männer, 
die Irene umgeben, in Rumänien offensichtlich, so fehlten sie auch im 
Westen nicht. Die Menschen, denen Irene begegnet, bleiben austauschbar, 
zufällige Gestalten. „KALTES LAND KALTE HERZEN“  (R: 97) 
synthetisiert die Frau ihre Erfahrungen.   

 
Fazit: In Müllers Oeuvre sind die Protagonistinnen Leidtragende, 

Opfer sowohl in der patriarchalischen Welt, in der sie sich einer autoritären 
Vater- und Mannfigur oder aber der Norm zu unterwerfen haben, als auch in 
der städtischen Welt. Sie geben ihre Einsamkeit an ihre Töchter weiter, der 
sie die gleiche unterwürfige Rolle beibringen. Auch instrumentalisieren 
                    
40 Beim unbekannten Wort „Zauderer“ denkt Irene an „Zauberer“, wobei sich in diesem 

Wortspiel die geänderte Einstellung der Frau gegenüber dem Mann äußert: „Zauderer, 
sagte Irene, ein seltenes Wort. Man denkt an Zauberer, aber an einen der nicht mehr 
kann“ (R: 42). An der Schwarzmeerküste war Franz für Irene tatsächlich wie eine Art 
‚Zauberer‘, da sie sich ein glückliches Leben im Westen erhoffte. In Deutschland wird er 
entzaubert, weil die Frau erkennt, dass er nicht zu ihr steht. 

41 Harnisch, Antje: “Ausländerin im Ausland”: Herta Müllers Reisende auf einem Bein. In: 
Monatshefte, 4/1997, S. 507-521, hier S. 511. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



362 

Frauen ihren Körper, nutzen ihre Sexualität aus, um Privilegien zu ergattern. 
In der städtischen Welt werden Frauen entweder zu Komplizinnen der 
Macht oder aber zu Opfern dieser. Sie sind zugleich Täter und Leidtragende. 
Ihren Aufstiegswillen können sie nicht befriedigen, durchleiden seelische 
Traumata oder gehen am seelischen Druck zugrunde. Die meisten Frauen 
sind Dissidentinnen, denen das ubiquitäre Auge der Macht nachlauert. Aber 
auch die Flucht in den Westen bietet keinen Freiraum für Frauen. Das 
Beispiel Irenes beweist, dass der Anschluss an die westliche Gesellschaft 
misslingt, dass Angst und Kommunikationslosigkeit Begleiterscheinungen 
der Migration repräsentieren. Den Zustand der Trostlosigkeit vermag die 
Liebe nicht zu überbrücken, weil die dort eingegangen Beziehungen vom 
gleichen Kältegefühl geprägt sind.  
 
 
Primärliteratur: 
 
Müller, Herta: Niederungen. Bukarest 1982. 
Müller, Herta: Der Mensch ist ein großer Fasan auf der Welt. Berlin 1987. 
Müller, Herta: Reisende auf einem Bein. Berlin 1989 
Müller, Herta: Barfüßiger Februar. Berlin 1990. 
Müller, Herta: Der Teufel sitzt im Spiegel. Wie Wahrnehmung sich erfindet. Berlin 1990. 
Müller, Herta: Hunger und Seide. Reinbek bei Hamburg 1995. 
Müller, Herta: Herztier. Reinbek bei Hamburg 1996. 
Müller, Herta: Der König verneigt sich und tötet. München 2003. 
Müller, Herta: Der fremde Blick oder das Leben ist in ein Furz in der Laterne. In: Dies.: 

Der König verneigt sich und tötet. München 2003, S. 130-150. 
Müller, Herta: Heimat oder der Betrug der Dinge. In: Solms, Wilhelm (Hg.): Dichtung und 

Heimat. Sieben Autoren unterlaufen ein Thema. Marburg 1990, S. 69-83. 
Müller, Herta: Schreiben im Land der Muttersprache. In: Solms, Wilhelm (Hg.):  Nachruf 

auf die rumäniendeutsche Literatur. Marburg 1990, S. 299-305. 
Müller, Herta: Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm - wenn wir reden, werden 

wir lächerlich. Kann Literatur Zeugnis ablegen? In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): 
Herta Müller. Text+Kritik. Hf. 155/2002, München, S. 6-16. 

 
Sekundärliteratur:  
 
Bauer, Karin: Gender and the sexual politics of exchange in Herta Müllers prose. In: 

Haines, Brigid/Marven, Lyn (Hgg.): Herta Müller. Oxford 2013, S. 153-172. 
Brodbeck, Nina: Schreckensbilder: Zum Angstbegriff in Herta Müllers Werk. 

(unveröffentliche Dissertation Universität Marburg) 2000. 
Otto, Norbert, Eke: Die erfundene Wahrnehmung. Annäherung an Herta Müller. Paderborn 

1991. 
Eke, Norbert Otto: ‚Macht nichts, macht nichts, sagte ich mir, macht nichts‘: Herta Müller’s 

Romanian Novels. In: Haines, Brigid/Marven, Lyn (Hgg.): Herta Müller. Oxford 
2013, S. 99-116. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora



363 

Eke, Otto Norbert: „Sein Leben machen/ist nicht,/Sein Glück machen/Mein Herr.” Zum 
Verhältnis von Ästhetik und Politik in Herta Müllers Nachrichten aus Rumänien. In: 
Barner, Wilfried/Müller-Seidel, Walter (Hgg.): Jahrbuch der deutschen 
Schillergesellschaft.  Stuttgart 1997, S. 481-509. 

Glajar, Valentina: The discourse of discontent: politics and dictatorship in Herta Müllers 
Herztier. In: Dies.: The german legacy in East Central Europe as recorded in recent 
German literature. Columbia 2004, S. 115-165. 

Haines, Brigid/Littler, Margaret: Gespräch mit Herta Müller. In: Haines, Brigid (Hg.): 
Herta Müller. Cardiff 1998, S.14-25. 

Harnisch, Antje: “Ausländerin im Ausland”: Herta Müllers Reisende auf einem Bein. In: 
Monatshefte, 4/1997, S. 507-521. 

Kraft, Helga: Vorwort. In: Kraft, Helga/Liebs, Elke (Hgg.): Mütter-Töchter-Frauen. 
Weiblichkeitsbilder in der Literatur. Stuttgart 1993, S. 1-7. 

Littler, Margaret: Beyond Alienation. The City in the Novels of Herta Müller und Libu�e 
Moníková. In: Haines, Brigid (Hg.): Herta Müller. Cardiff 1998, S. 36-57. 

Marven, Lyn: Body and narrative in contemporary literatures in German: Herta Müller, 
Libuše Moníková, and Kerstin Hensel. Oxford 2005.  

Pătruț, Iulia-Karin: Schwarze Schwester-Teufelsjunge. Ethnizität und Geschlecht bei Paul 
Celan und Herta Müller. Köln 2006. 

Predoiu, Grazziella: Faszination und Provokation bei Herta Müller. Frankfurt/Main 2001. 
Predoiu, Grazziella: Erinnerung als Last und Lust. Beiträge zur Literatur aus Südosteuropa. 

Timișoara 2014.   
Rauch, Katja: Balanceakt im neuen Land. Herta Müllers Reisende auf einem Bein. In: Neue 

Züricher Zeitung, 23.11.1987,  S. 7. 
Schmidt, Ricarda: Metapher, Metonymie und Moral. Herta Müllers „Herztier.“ In: Haines, 

Brigid (Hg.): Herta Müller. Cardiff 1998, S. 57-75. 
Simmel, Georg: Zur Psychologie der Mode. Soziologische Studie. In: Simmel, Georg: 

Aufsätze und Abhandlungen 1894 bis 1900. herausgegeben von Heinz-Jürgen 
Dahme, Bd. 5, Frankfurt/Main 1992. 

Suren, Katja: Ein Engel verkleidete sich als Engel und blieb unerkannt. Rhetoriken des 
Kindlichen bei Natascha Wodin, Herta Müller und Aglaya Veteranyi. Sulzbach 
2011. 

Tudorică, Cristina: Rumäniendeutsche Literatur (1970-1990). Die letzte Epoche einer 
Minderheitenliteratur. Tübingen 1997. 

 
Internetquellen: 
 
http://germanistik.univie.ac.at/fileadmin/user_upload/inst_germanistik/projekte/janke/Diplo
marbeiten-PDF/Diplomarbeit_Neubauer.pdf [gesehen am 22.07. 2014]. 
 
„Herta Müller über die Geheimpolizei. Die Securitate ist noch im Dienst.“ In: 
http://www.zeit.de/2009/31/Securitate/seite-3. [gesehen am 29.08. 2014]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:34 UTC)
BDD-A32077 © 2019 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

