
Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

LE MALENTENDU COMME FONDEMENT DE LA COMMUNICATION 
INTERCULTURELLE 

 
Michel BOURSE 

Galatasaray University 
 

Abstract: The meeting in a situation of cross-culturality  especially in the general context of 
globalization - often takes the form of a confrontation and what manifests itself there is 
misunderstanding. This misunderstanding instituted yet new relationship between the interlocutors: it 
is about contingency, but also about building and opening new options, where there were only settled 
possibilities. If the differences in values - and codes  interfere while meeting people of different 
cultures, it is also understandable that intercultural communication presents itself as a "scene" in 
which coexist both conflict and cooperation. Admittedly the ways in which the misunderstanding is 
expressed differ by one culture to another. Communication is then precisely the means to the 
interlocutors to stage it from which the meaning can emerge. The intercultural communication thus 
constitutes the essential part of the voluntary link that unites the interlocutors with each other, even 
though everything divides them (languages, cultures, ideologies, etc.).  
 
Keywords: communication, cosmopolitanism, cross-cultural, misunderstanding  
 
Tout a commencé par la question de la langue : je vis en Turquie depuis 15 ans et je ne parle 
pas le turc (sauf de quoi se débrouiller au jour le jour). Ce qui ne manque pas de susciter force 
critiques. Je suis confronté très souv beaucoup   et particulièrement de 
mes filles  voire même à la colère de certains, qui ne comprennent pas les raisons de mon 

 de parler leur langue ou celle du pays où je vis! 
l e de ne pas vouloir pa  et heureusement  
cette excuse ne va plus êtr é 
beaucoup de mois à enseigner mais aussi en Macédoine du Nord où pendant 3 année
chargé de construire une faculté de communication pluri langue et pluri ethnique dans un 
contexte de post guerre civile. 
 Certainement, apprendre une langue entraîne Mais 
cette ouverture peut aussi se faire san a langue. 
pays et de sa culture ne passe pas obligatoirement par la langue. Pour faire simple, il y a plein 
de manières de connaître 
Turquie que nombre de Turcs qui sont pourtant ultra nationalistes) : la vue, les odeurs, les 
partages, la cuisine, les lectures via la traduction, les films et tout simplement la discussion 

Ce sont autant 
permett   e 
R. Barthes sur le Japon ( ). Peut-on connaitre le Japon ?, telle est la 
question que se pose R. B ne parle pas le japonais et 

siatique sans toujours, 
 acclimater notre inconnaissance par des langages connus ». Ce qui 

 observés dans la rue, dans le théâtre, le graphisme, la nourriture, 
 n système symbolique inouï, entièrement dépris du 

nôtre. » Pour lui, tout fait texte :   ainsi 
que R. Barthes va prendre comme objets  : 
la langue, l -Tokyo-, les usages, les caractéristiques et 

ant il en extrait le sens : par exemple 
et à la créativité de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

chacun de la cuisine japonaise. Ainsi, bien que ne parlant pas le japonais, R. Barthes nous 
entraîne à découvrir et comprendre tout ce qu'il y a à vivre, à découvrir, à comprendre du 

anecdotes, ou plus encore aux instantanés. Aussi, éveillé à tout événement, à tout étonnement, 
on peut être  -
japonais de Tokyo et ami de R. Barthes, de « discerner les subtilités sous les conventions, le 
saugrenu dans le banal, l'implicite dans les silences, la dérive sous les normes. » Cette 
question a resur
philosophe ghanéen Kwame Appiah et surtout de son livre Pour un nouveau cosmopolitisme 
(Appiah 2008) utrui et dans lequel il 
présente son concept de « curiosité cosmopolitique ».  
 il nous faut fixer quelques cadres à partir desquels 
on peut compr l 
nous faut expliquer ce qui caractérise la communication interculturelle. 
 Ce qui se trouve derrière la critique a

de la transparence. Disons le tout de suite, non seulement je ne partage pas ce 
souci  si tout est tra  mais en plus il me semble dangereux : 

i de tous les tyrans une réalité 
concrète : ce qui existe ce sont des êtres humains liés les uns aux autres par une série illimitée 
de relations sociales et culturelles. Autrement dit, la communication ne peut préexister aux 
individus. Ce sont eux qui la produisent collectivem
moyen des processus communicationnels t donc toujours un agencement provisoire et au 

une transparence, ne peut jamais y parvenir complètement.  
 Ce qui caractérise en effet la communication intercultu éments 
proviennent de sources diverses et qui donc ne sont jamais tout à fait intégrés les uns aux 
autres. Ces éléments intègrent tout à la fois les croyances, les sentiments, les représentations, 
etc. Rien de plus logique alors que d  et récepteurs, dans une situation 

a pas de version pl
processus de communication qui ne serait réussie que si les coactants1 acceptent de mal se 
comprendre. Cette logique s
coordonner, de dissiper les désaccords et, si possible, de fabriquer du consensus. 

 Communiquer avec Autrui-étranger nécessite alors une disponibilité : il faut se sentir 
ouvert à la rencontre, accepter les propositions qui ne vont pas nécessairement dans le sens de 

elatio , 
souvent par un échange de signaux verbaux ou non verbaux. Communiquer procède alors de 

x venant du coactant, 
comprendre ses codes de communication, affronter son regard et ses gestes. La réussite ici 
tient beaucoup à la gestuelle personnelle, aux mimiques du visage, au regard et à de multiples 
micro-événements, la plupart du temps inconscients. 
 Ce qui est en effet en jeu dans la communication n'est pas la vérité d nformation 
mais la rec
processus communicationnel soit réussi, il faut alors apprendre à communiquer et, si les codes 

terculturelle, accepter de les négocier. 

1 Le terme de « coactant  « interactant » e 
conception de échange. Il est ici question de sujets pluriels, mettant en 
scène de nombreux acteurs.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

térêts communs pour 

communication et de pensée  partagées et qui échappent à une conception par trop mono-
culturelle. 
décrire mais se présente comme un « certain rapport », essentiellement dynamique, entre deux 
entités qui se donnent mutuellement un sens. Ce qui communique, ce ne sont ni des cultures 
ni des identités, mais des personnes qui véhiculent ou médiatisent des rapports entre cultures 
et/ou identités.  
 R mettre 

entre les acteurs en relation, mais que tout sépare en fait. Mais cet idéal 
iser. Les 

ts en termes linguistiques et 
en termes de pragmatique. 
  : le premier est ce
être reçu et compris en raison du 

cé ne peut être compris que 
complémentaires.  
 Le second niveau touche à la structure psychique des coactants : il y a des éléments 
structuraux de désir et de répugnance ou tout simplement de pouvoir qui résultent de la 
biographie de chacun et qui le rend imperméable à certaines informations ou bien le conduit à 
leur attribuer un sens d  

es effets de 
compréhension e  
 Un troisièm coactants 
qui appartiennent à des groupes sociaux et culturels différenciés peuvent, du fait de leurs 
vécus, et de leurs différentes expériences antérieures, résister à certaines informations. On 
peut ici penser aux rôles que jouent les stéréotypes : nous sommes ainsi, dans toute 
communication interculturelle, tous affectés par nos pré ffort particulier 

ulturelles, les énoncés 
produits sont le plus souvent interprétés et interrogés non pas au niveau de leur réalité 
effective mais bien souvent au niveau de leur réalité fantasmée. Chacun des coactants met en 
scène une image de lui-

redoute pour soi. 
 On peut alors comprendre que la communication interculturelle 
« communication partagée » que des acteurs sociaux élaborent, activent et modifient dans des 

 spécifiques qui les 
conduisent à agir en tant que coactant. Mais il semble évident que, dans ce processus, les 

 afin de parvenir à 
des conclusions désirables : cette sélection v
personnelle et culturelle.  
 On doit alors  espace 
communicationnel », dans lequel, indépendamment de toute référence obligée à la langue de 

 
leur appartenance culturell
interculturelle : construire une réalité ensemble qui soit signifiante pour toutes les personnes 
qui sont provisoirement en interrelation. Cette construction pass ord par les éléments 
non verbaux de la communication, puis et de façon plus efficiente, par la construction d
langage commun. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 On peut comprendre alors que la communication interculturelle est un processus fort 
complexe, celle-ci se manifestant à au moins trois niveaux.  
 Il . Il est 
clair que la 
cependant pas une obligation. Si la communication supp mmun 

s la même 
langue. Cette condition peut être nécessaire - la connai
permettant et signifiant en même temps la connaissance de sa culture et de ses référents 
culturels - e E. Benveniste le montre, 

expression mais elle renvoie à tout un univers de 
représentations, de modes de pensée, de symboles et de valeurs par lesquels une culture existe 
comme système de significations partagées. Ce
langue dans une autre. Toute parole nous initie ainsi à une autre pensée et nous donne un sens 
qui dépasse les significations disponibles  celles qui pourraient être proposées par une langue 
commune - autour duquel elle se constitue.  
 , chaque culture a une façon particulière 
de mettre en jeu dans la communication, le corps, la gestuell

stique joue un rôle important, il ne peut 
-Orecchioni. On 

peut comprendre aussi que chaque cult
interpersonnelles en particulier au 2 (usages, coutumes, codes 
de politesse, etc.) qui structurent et facilitent les échanges. Tous ces codes varient 

re et posent donc, au même titre que la langue, des problèmes de traduction et 
ompréhensions 

ence. Les différences sont à la 
les sont 

généralement méconnues et réinterprétées, à partir des éléments de sa propre culture 
autrement dit au travers des normes, des valeurs et des habitudes de la cul
Cette dimension culturelle de la communication possède un contenu identitaire et personnel 
(notre histoire de vie, nos expériences, nos savoirs, notre culture) et un contenu collectif et 
interculturel - ou peut-être transculturel - (les normes, les croyances, les valeurs, les mythes, 
etc.). Plus ces contenus comporteront des références communes aux interlocuteurs en 
présence, plus il y aura de probabilité que la communication dans le respect des différences 
soit facilitée et serve à acc  
 Enfin, cette complexité se manifeste aussi au dans 

nication interculturelle. Ce contexte est lui aussi porteur de normes, 
de valeurs, de rituels et tend à préstructurer les conditions à venir de la communication. 
G. Bateson (Bateson 1980) mo
la nature de la communication. La notion de contexte est pour lui « primaire et fondamental ». 
Tout message et toute interaction trouvent donc un sens au sein des contextes où ils sont émis 
et reçus.  
 
Cette représentation se matérialise essentiellement dans les rituels, les règles et usages et plus 
globalement dans la symbolisation dont la langue est une des composantes essentielles - mais 

 

2 Par exemple, le fait que les Turcs tolèrent assez bien, dans une discussion animée, que plusieurs personnes 
parlent à la fois e ce comportement sera jugé tout à fait impoli en 
Allemagne. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 : nous ne le voy
parviennent quotidiennement et qui accentue
images en tiennen r 
les stéréotypes et qui con
peut construire le langage 
exprime un véritable pouvoir symbolique, « pouvoir de constituer le do  
de faire voir et de faire croire, de confirmer ou de transformer la vision du monde et par là 

de » (Bourdieu 1982). On expérimente ainsi trop souvent le 
ard des autres et des étrang

nos propres normes culturelles, à ce que nous avons assimilé comme étant « la » norme 
universelle et obligée. Nous avons a
par rapport à nos propres réalités culturelles. Tout ce qui ressort, qui fait contraste avec nos 
habitudes est tout de suite rel
sommes immergés dans une autre culture que la nôtre et que nous voyons ou vivons un 
phénomène qui correspond à notre perception de la réalité, nous ne le remarquons presque pas 
et trouvons cela évident et normal. À ces comportements spontanés, on peut aussi ajouter la 
« généralisation » ontanément tendance à 
tirer des conclusions générales. 
  tout communique » donc et pas seulement les paroles 

 que nous avons de notre propre comportement et 
 pose en termes de conduites, plus précisément comme un 

ensemble de comportements culturels, ayant, pour nous et pour lui, une ou des signification 
(s).  
 La communication interculturelle ne peut donc se constituer que dans une relation 
plurielle et dans la réciprocité : ni exclusion 
communication interculturelle ne peut être la simple addition ou juxtaposition de cultures 
extérieures et étrangè
ce qui signifie en même temps que dans cette union chacun se sait uni aux autres dans ses 
valeurs propres. 
 
La question du malentendu 
Généralement le malentendu trouve sa source dans une incompréhension. On peut 
comprendre cependant que dans le malentendu,  le fait de ne pas connaître le point de vue 

es à ses énoncés voire à son 
ion claire, nous inventons les détails qui nous 

manquent.  
 Dans ce processus pourtant le malentendu pe  
condition même d'une rencontre véritable (La Cecla 2002). En comprenant bien la nature du 
malentendu, nous pouvons être en mesure de concevoir des solutions appropriées. Il suffit de 
comprendre le mécanisme et le jeu de forces pour identifier les cibles sur lesquelles il faut 
intervenir. Mais cette compréhension ne suffit pas à régler le malentendu : il faut aussi obtenir 

à partir de nos craintes. La 
situation se complique encore davantage lorsque le malentendu survient entre des membres de 
groupes culturels différents : le malentendu est donc constitutif de la relation entre les êtres.  
Cette difficulté de compréhension est universellement reconnue comme la source de multiples 
conflits. Mais on peut aussi la considérer  comme une chance dans la mesure où, comme 

Franco La Cecla : « certaines cultures [en ont fait] un art de la rencontre ». Le 
malentendu aurait ainsi une fonction sociale : il serait « la sociabilité même »  la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

base de l'échange et du voisinage. Une bonne logique de communication reposerait donc très 
souvent sur n ne 
reposerait pas uniqueme
question du malentendu y est fondamentale. 
 
la communication interculturelle. terculturel porte en effet sur un état de fait, à savoir que 
les personnes manifestent des comportements et affirment des opinions qui obéissent à des 
déterminants culturels différenciés. Les différences de valeurs et de codes interférent ainsi 
dans la communication et peuvent expliquer les difficultés et malentendus qui se manifestent 
dans la rencontre entre des personnes qui appartiennent à des cultures différentes. Car en effet 
tout langage et tout comportement débordent la seule fonction de communication : ils 
expriment un ordre symbolique où les représentations, les valeurs et les pratiques sociales 
trouvent leurs fondements. C'est ainsi, par la communication, langage et comportement 
mélangés, que tel groupe social accède à une formulation de son identité et à l'image de son 

est 
également du comportement. 
 Le comportement change aussi en fonction des situations -étranger, dans 

ulturalité, les interlocuteurs ne se connaissent pas nécessairement, 

à construire. Chaque identité manifestée  - 
s'exprime alors comme une différence vis-à-vis des autres. Cette différence semble 
irrépressible. La rencontre prend alors la forme d'une confrontation. 
être assimilable : entre une culture et une autre existe ainsi toute une part d'inconciliable, 
d'incompris et d'intraduisible. F. de Cecla postule en conséquence l'existence de pratiques 
dans lesquelles les personnes et les cultures prennent a priori en compte cette 
« mécompréhension » mutuelle et s'arrangent avec elle. Il y aurait même une sorte de 
« solidarité » dans l'incompréhension réciproque 
être dû au désir de contrôler le partenaire, qui engendre les pathologies liées à 

 
 On peut ici ajouter que dans la relation à autrui - à l'Autre, à l'étranger - rien n'est 
simple ni neutre et tout peut revêtir un aspect très vite passionnel. La perception de l'Autre 
n'est pas un phénomène passif : il s'agit bien d'un processus actif par lequel l'esprit effectue 
une synthèse des informations, impressions, sensations qui lui parviennent de la réalité qui 
l'environne. Cette synthèse est orientée par les jugements déjà acquis du sujet : elle fait appel 
à sa mémoire, à son éducation, à son imagination. On sait, en particulier, combien l'école 
dispense à la fois une langue, mais aussi une culture, une idéologie et une mémoire historique 
particulières, qui constituent autant de liens problématiques entre les coactants. 
  donc la forme 
d'une confrontation, et pose deux types de questions. Des questions éthiques s'il s'agit de 
définir quelles sont les règles générales auxquelles chacun devrait se plier, par-delà ses 
propres systèmes de valeurs, lorsqu'il entre en relation avec les « autres ». Des questions 
politiques, puisque toute confrontation, même soumise à des lois éthiques, suppose des 
rapports de force, des divergences d'opinions ou d'intérêts, et une certaine part de conflit. Ici 
aussi, on pourra distinguer deux modalités de confrontation des identités : une modalité 
régressive, la violence, et une modalité émancipatrice, qui fait usage de toutes les ressources 
de la communication (dialogue, négociation coopérative ou conflictuelle) comme alternative à 
la violence. Le dialogue interculturel ou l

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

suppose donc que l'on a quelque chose en commun (à tout le moins des règles du jeu éthiques 
ou politiques, etc.) pour pouvoir parler de ses différences.  
 
Sommes nous pour autant condamnés à la mésentente ? 
Comment des cultures différentes peuvent-elles cohabiter en paix et communiquer sans 
partager forcément les mêmes valeurs ? Désormais chacun de nous gère plusieurs identités 
(Bourse 2018): peu ou prou, nous sommes tous devenus pluriels. Du coup la problématique de 

 
nouveau « cosmopolitisme ». Comment communiquer ense

ppiah (Appiah 2008), en développant chacun « une 
attitude et une curiosité cosmopolites ». Pour l uteur d ailleurs, le terme de 
« cosmopolitisme » doit être préféré aux mots de multiculturalisme ou de mondialisation 
parce qu dessine une perspective : celle de débattre de la possibilité d corder les 
valeurs des peuples en se fondant sur effort de ces derniers en vue de leur compréhension 
mutuell  en ef fe t  le propre de l humain, mais aussi, précise-t-il, le cours que prend 
désormais notre histoire. C  ainsi à partir du constat de la diversité et du mélange que 
nous devons interroger le phénomène de la communication interculturelle, ce qui introduit au 
cosmopolitisme qui, au-delà des différences, unit l humain dans sa diversité. 
 Comme le remarque Kwame Appiah, si les so
la mondialisation, par beaucoup se ressembler, elles divergent cependant sur certaines valeurs 
ou ne leur accordent pas la même importance. Mais, comme il affirme à plusieurs reprises 
dans son ouvrage, nous pouvons 
valeurs. uvons nous entre-tuer, tout en partageant les mêmes principes. 
Les conflits les plus véhéments ne se nouent-ils pas autour de la significatio l faut 
attribuer à des valeurs identiques -tend toute communication 
interculturelle : ce sont les pratiques et non les principes qui nous permettent de vivre 
ensemble en paix. Et dans cette perspective, ce que nous avons en commun constitue le point 
de départ de toute communication interculturelle. Dès que nous sommes parvenus à cette 
reconnaissance, nous nous donnons en même temps « la possibilité de profiter de la 

ore » :  La communication 
donc e ». (Appiah 2008:150) 

 Car, en effet, toute communication interculturelle doit être conçue comme la 
 forme » nouvelle. Dans le contexte général de la mondialisation, 

interaction entre les identités culturelles des coactants est désormais beaucoup plus 
complexe que celle qui est exprimée par la mémoire individuelle ou collective. Ces 
questions ne sont évidemment pas nouvelles. Certes, nous sommes depuis toujours 
confrontés aux problèmes de compréhension des autres, à celui d entamer une relation avec 
eux et de construire un univers dans lequel nous pourrions développer une authentique 
interculturalité. Pendant les trente dernières années cependant, ces questions sont devenues 
plus fortes et urgentes. Les pratiques d ation et d autres formes de mobilité ont en 
effet contribué à créer ce sentiment d urgence. La pluralité des valeurs, déduite de la 
diversité des cultures et de leur égale légitimité, pose ainsi un des défis les plus complexes 
à la communication interculturelle. 
 d illeurs en reprenant l gumentaire de Kant, que K. Appia nterroge : 
quelle place devons-nous réserver aux étrangers dans la mesure où leurs valeurs ne 

ccordent pas aux nôtres, étant entendu que nous voulons établir ensemble un accord ? Il 
est certain cependant que dans un tel contexte, l interaction et la communication ne 
conduisent pas nécessairement à la disparition par acculturation des différences culturelles : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

les différences peuvent persister malgré le contact et l interdépendance entre les groupes 
culturels. Il faut donc considérer influence réciproque de toutes les cultures activées lors de 

nteraction pour comprendre les processus d émergence et de construction de sens. 
 K. Appiah met en évidence les deux axiomes essentiels sur lesquels le 
cosmopolitisme est fondé, à savoir l universalisme et le respect de la différence : le premier 

 nous avons des responsabilités les uns envers les autres », le 
  veut que nous respections non seulement la 

valeur de la vie humaine en général mais de toute vie humaine en particulier, ce qui implique 
que nous nous intéressions aux pratiques et aux croyances qui lui ont donné sens ». Nous avons 
donc des obligations envers les autres et nous devons respecter la valeur liée à toute vie 
humaine, étant entendu que ces deux obligations peuvent entrer en conflit : « les cosmopolites 
partent du principe que toutes les cultures possèdent dans leur vocabulaire des valeurs 
suffisamment de points communs pour pouvoir entamer une conversation » (Appiah 2008:97). 
Il faut donc respecter 
cert sages locaux, mais aussi de cette extension maximale de la dignité à tous les 
individus. 
 Dans le quatrième chapitre, auteur identifie trois types de conflits de valeurs et donc 
de mésentente.  
 Dans certains cas, nous ne partageons pas le même vocabulaire3 (Appiah 2008 :82) 
des valeurs s 
partenaires ne maîtrise pas. Par exemple (Appiah 2008:84), le co  abusua » touchant 
à la question de la parenté chez les Akans, groupe ethnique du Ghana. L'« abusua » est un 

Si on ne tente pas 
ccord se produira : « Et le désaccord atteint 

son niveau maximal lorsque, dans un ies fait appel à un concept que 
 » (Appiah 2008:83). Et K. Appiah ajoute que 

 
« s plus simplement de se comprendre ». 
 Dans d utres types de conflits nous donnons à un même vocabulaire différentes 
interprétations4 (Appiah 2008:98): K.  la « Déclaration 
Universelle pour une éthique universelle » par un parlement international de chefs religieux et 

nous ne sommes pas 
nces et vécus culturels, sur ce qui est 

uelle. Le problème ici ne tient pas seulement au fait que 
 la valeur dont il est question », mais plutôt 

 termes de valeur » à des cas inconnus de lui « 
une certaine sagesse ». Ainsi, du fait même que le langage soit une « texture ouverte », il est 
par essence contestable : « me les interlocuteurs qui partagent un vocabulaire moral 
identique  ». 
 Dans d utres enfin, nous donnons à des valeurs identiques un poids différent. Par 
exemple ce qui touche à la peine du mort. Tout 
nécessaire de punir les coupables : mais, pour autant, cette punition peut-elle prendre la forme 
de la peine capitale ? 
partagent les mêmes valeurs, mais qui les pondèrent et/ou les graduent différemment. 

3 «  
 indifférenciés ». 

4 Témoin les controverses autour de la politesse ou celles autour des valeurs morales dont les termes utilisés 
pour les désigner possèdent « une texture ouverte  ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Ces trois types de conflits de valeurs se retrouvent dans les situations 
 : les raisons qui 

nous poussent aux désaccords peuvent être surmontées. Elles sont de deux ordres : 
nous exagérons le rôle du raisonnement dans la possibilité ou impossibilité d ntendre sur 
les valeurs.  plupart des conflits communicationnels ne naissent pas, en 
premier lieu, de la seule confrontation des valeurs. st ce dernier point que auteur détaille 
dans le chapitre cinq (La primauté de la pratique) : il est possible de vivre en harmonie 
sans être d cord sur des valeurs sous-jacentes sauf peut-être sur la valeur cosmopolite du 
vivre ensemble. Mais nverse est vrai aussi : nous pouvons nous affronter alors que nous 
sommes d ccord sur des valeurs. Au contraire, les conflits naissent plutôt entre deux 
parties qui voient un bien dans une même chose. Seul le débat qui naît du partage imaginatif 
de ce que signifie vivre ensemble peut aider, au-delà ou en deçà des valeurs, à communiquer 
et à vivre ensemble (Appiah 1996:103-104). 
 Le « cosmopolitisme  implique ainsi un grand respect pour 
l Autre, ses croyances, ses rêves et ses utopies5 (Appiah 1996:106). D où la nécessité de 
comprendre les étrangers non plus dans abstrait, mais dans le concret des vies quotidiennes 
ou des récits partagés6 (Appiah 1996:144). uteur met ainsi l cent sur une « curiosité 
cosmopolite » (Appiah 1996:148) qui nous permet d pprendre chez les autres et nous 
émerveiller par les comportements, les attitudes et les rêves des autres : « Je dirai q  
existe des valeurs qui sont et qui doivent être universelles, tout comme il existe quantité de 
valeurs qui sont et qui ne peuvent être que locales ». Ce qui importe alors, c st d ordonner 
ces valeurs afin d n faire un héritage commun et partagé. 
 Aussi faut-il penser la diversité culturelle, non pas dans le cadre d un universalisme 
systématique, mais dans le contexte d un nouveau moment de la modernité, basé sur des 
processus de traductions et d changes, et sur une forme de subjectivité errante, nomade, et 
donc sur une éthique de l instabilité. i que K. Appiah préconise « une 
conversation au-delà des frontières » qui nous guiderait et nous encouragerait à reconnaître 
nos « obligations envers les autres êtres humains ». Avec un langage commun de valeurs, 
nous pouvons souvent nous guider les uns les autres, dans un esprit cosmopolite, vers des 
réponses communes ; et même, nous pouvons accepter que nous ne nous accordions pas ! 

exempl   (Appiah 1995:60). 
Le débat, même conflictuel, est im

 Et cet 
alignement des réact
et la texture de nos relations. Nos réactions à un film, lorsque nous en discutons entre nous, 
renforcent notre compréhension commune et les valeurs que nous partageons. 
 Nous pouv  
de la co t ne doit pas être 

faut c tage et 

 
 Il reste néan  se comprendre » ?  

5 « La règle d or est sous-tendue par l idée que nous devons respecter et prendre en compte les intérêts 
des autres. Elle suppose que nous apprenions à connaître les autres et leur situation puis que nous fassions appel 
à notre imagination pour faire un bout de chemin dans leurs chaussures ». 

6 « n vous aura traduit la langue que vous ne maîtrisez pas ou 

bien évidemment) de peine à comprendre leurs e vos voisins de 
palier ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Le philosoph ogeant sur «  » 
définit la mésentente comme « un type déterminé de situation de parole 
interlocuteurs  » (Rancière 1995). La 
mésent La 
mésentente est plus fondamentale encore : elle indique une situation de parole non pas « entre 
celui qui dit blanc et celui qui dit noir » mais « un conflit entre celui qui dit blanc et celui qui 

 » (Rancière 12). Elle se distingue ainsi du 
« différend e pas sur les seuls mots ou 
les jeux de langage ni même sur la présence de règles pour juger des genres de discours 
hétérogènes mais plutôt « sur la situation même de ceux qui parlent » (Rancière 14)
donc « la mésentente » et non pas le consensus qui constitue à la fois la communication mais 
aussi la démocratie.  
 Comme la politique, la communication -à-

age de significations entre tous les coactants. La 
communication émergerait justement avec la mésentente se 
manifeste une confrontation entre deux ou plusieurs mondes. Elle est, pour reprendre 

, «  » (Rancière 39). 
 On peut alors comprendre que la communication interculturelle peut constituer cette 
« scène de la mésentente » au sens où elle se présente comme une scène où se joue à la fois du 
conflit et de la coopération. S
cult  telle à partir du 
moment où il y a relation. La communication est alors justement le moyen pour les coactants 
de la mettre en scène et ainsi par là de conférer à leurs relations une certaine stabilité7 
(Rancière 85). 
  quent en réalité, 

 de référents culturels 
 Tout se joue ici dans ce qui est communiqué et dans une 

sorte de jeu de la vérité et du non-dit, où les stratégies des coactants orientent à la fois les 
contenus et les modalités. remier enjeu de la communication autour duquel 
est organisée la co  
lien communicatif et au-delà du lien social. 
 La construction de la « scène de la mésentente staurer la 
communication interculturelle autorise en effet une mise en forme de la parole adaptée aux 
circonstances et à ce que les coactants ont à rgumenter pour convaincre, 
de se mettre ensemble pour prendre par exemple une décision collective dont les attendus 
seront entièrement contenus dans les 
dans le débat.  
 L ité de communication c
coactants entre eux que tout pourtant divise (langues, cultures, idéologies, etc.). Cette 
situ
communiquer de telle ou telle façon. Nous passons en effet, les uns avec les autres, et 
particulièrement dans les si
implicites. unicative 
interculturelle, et ainsi nous devenons des coactants, autrement dit des acteurs qui agissent 
avec les autres. 

7 « 
la communauté et la non-communauté. Et une telle conjonction relève toujours du paradoxe et du scandale qui 
bouleverse les situations légiti  » 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability  INNO-LSP 2019 
The Annals o a: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020 

 

 Confrontée ainsi aux conflits ou à la mésentente, la communication interculturelle, 
loin de rencontrer ses limites, découvre au contraire sa propre multidimensionnalité et 
contribue ainsi à structurer un certain désordre. Car, si la mésentente peut apparaître comme 
une crise de communication entre les acteurs, on peut aussi comprendre que, dans son 
ambivalence, elle est aussi un moyen de communication et, au-delà, une forme de 
structuration de la communication. Comprenons alors que la communication interculturelle 

un lieu de désindividuation (en ce sens, elle 
peut être un lieu de violence, et au-delà, un lieu de canalisation de cette violence), ensuite 

Tout collectif. 
 La communication interculturelle renvoie ainsi à une dynamique du conflit souvent 

nges qui permettent à la fois les conflits et les 
échanges et en même temps de structurer les relations interpersonnelles. Mais si la 
communication interculturelle engendre des malentendus, ce faisant, elle met en scène des 
incertitudes qui peuvent être elles-mêmes créatrices de la rencontre. Se comprendre 
impliquerait alors que les coactants prennent en compte cette mésentente mutuelle : on peut 
communiquer malgré, voire quelques fois, grâce au malentendu. 
 Il y aurait ainsi une « solidarité » dans la mécompréhension réciproque. F. La Cecla 
suggère même que «  où les 
cultures, en se découvrant différentes, se révèlent et se confrontent » (La Cecla 21). En 
particulier, comme il le suggère, les malentendus peuvent offrir aux coactants un espace 

 : il peut constituer une opportunité, pour tous, de traduction et de négociation. 
En conséquence, le malentendu peut se concevoir comme « solution 
prendre conscience de ce que pe  : par le malentendu nous 

tre, de son étrangeté. Il offre ainsi la 
possibilité de se rencont
communication équivaut à une traduction : elle offre un lieu ou un moment où 

me F. La Cecla relisant le poète M. 
Blanchot, « la distance qui nous sépare est en même temps la profondeur commune qui nous 
unit et que nous ne co  » (La Cecla 37). Le malentendu est 

liberté possible : individus et cultures restent ainsi inaliénables, insaisissables mais peuvent se 
er, se comprendre. 

 
Bibliographie 

K. Appiah, « Race, Culture, Identity: Misunderstood Connections », dans Color Conscious, The 
 Political Morality of Race, Princeton, Princeton University Press, 1996. 
Appiah, K. Pour un nouveau cosmopolitisme, Odile Jacob, 2008. 
Bateson, Gregory. , Paris: Seuil, 1980, Tome I. 
Bourdieu, Pierre. Ce que parler veut dire, Paris: Fayard, 1982. 
Bourse, Michel. Variations sur le discours identitaire, Paris: 8. 
La Cecla, F. Le malentendu, Paris: Balland, 2002. 
Rancière, Jacques. La mésentente, Paris: Galilée, 1995. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)
BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

