Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

LE MALENTENDU COMME FONDEMENT DE LA COMMUNICATION
INTERCULTURELLE

Michel BOURSE
Galatasaray University

Abstract: The meeting in a situation of cross-culturality — especially in the general context of
globalization - often takes the form of a confrontation and what manifests itself there is
misunderstanding. This misunderstanding instituted yet new relationship between the interlocutors: it
is about contingency, but also about building and opening new options, where there were only settled
possibilities. If the differences in values - and codes — interfere while meeting people of different
cultures, it is also understandable that intercultural communication presents itself as a "scene" in
which coexist both conflict and cooperation. Admittedly the ways in which the misunderstanding is
expressed differ by one culture to another. Communication is then precisely the means to the
interlocutors to stage it from which the meaning can emerge. The intercultural communication thus
constitutes the essential part of the voluntary link that unites the interlocutors with each other, even
though everything divides them (languages, cultures, ideologies, etc.).

Keywords: communication, cosmopolitanism, cross-cultural, misunderstanding

Tout a commencé par la question de la langue : je vis en Turquie depuis 15 ans et je ne parle
pas le turc (sauf de quoi se débrouiller au jour le jour). Ce qui ne manque pas de susciter force
critiques. Je suis confronté trés souvent a I’étonnement de beaucoup — et particulierement de
mes filles — voire méme a la colére de certains, qui ne comprennent pas les raisons de mon
incapacité a faire I’effort de parler leur langue ou celle du pays ou je vis! J’ai bien eu jusque la
I’excuse de ne pas vouloir parler la langue d’Erdogan mais désormais — et heureusement —
cette excuse ne va plus étre aussi performative. Ce fut aussi le cas en Roumanie ou j’ai passé
beaucoup de mois a enseigner mais aussi en Macédoine du Nord ou pendant 3 années j’étais
chargé de construire une facult¢ de communication pluri langue et pluri ethnique dans un
contexte de post guerre civile.

Certainement, apprendre une langue entraine de s’ouvrir sur la culture du pays. Mais
cette ouverture peut aussi se faire sans I’apprentissage de la langue. La connaissance d’un
pays et de sa culture ne passe pas obligatoirement par la langue. Pour faire simple, il y a plein
de maniéres de connaitre un pays et sa culture (bien souvent il s’avere que je connais mieux la
Turquie que nombre de Turcs qui sont pourtant ultra nationalistes) : la vue, les odeurs, les
partages, la cuisine, les lectures via la traduction, les films et tout simplement la discussion
dans une langue tierce que I’Autre et moi pouvons partager. Ce sont autant d’éléments qui
permettent de faire une découverte authentique de I’Autre. On peut ici se référer a I’ceuvre de
R. Barthes sur le Japon (L ’empire des signes). Peut-on connaitre le Japon ?, telle est la
question que se pose R. Barthes alors méme qu’il ne parle pas le japonais et qu’il est trés
sceptique quant a la capacité de 1’Occidental a appréhender la réalité asiatique sans toujours,
comme il 1’écrit, « acclimater notre inconnaissance par des langages connus ». Ce qui
I’intéresse, a partir de traits observés dans la rue, dans le théatre, le graphisme, la nourriture,
sur les visages, c’est de « flatter [’idée d’un systéeme symbolique inoui, entierement dépris du
nétre. » Pour lui, tout fait texte : le Japon nous met ainsi en situation d’écriture. C’est ainsi
que R. Barthes va prendre comme objets d’étude les faits les plus banals, les plus quotidiens :
la langue, la nourriture, I’agencement de la ville -Tokyo-, les usages, les caractéristiques et
I’expression des visages pour nous dire le Japon. Ce faisant il en extrait le sens : par exemple
il célebre I’esthétique, le raffinement, et la part belle laissée au choix et a la créativité de

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

chacun de la cuisine japonaise. Ainsi, bien que ne parlant pas le japonais, R. Barthes nous
entraine a découvrir et comprendre tout ce qu'il y a a vivre, a découvrir, & comprendre du
Japon. Connaitre un pays exige ainsi d’étre curieux, d’étre disponible aux rencontres, aux
anecdotes, ou plus encore aux instantanés. Aussi, éveillé a tout événement, a tout étonnement,
on peut étre & méme, comme I’écrit Maurice Pinguet ancien directeur de I’'Institut franco-
japonais de Tokyo et ami de R. Barthes, de « discerner les subtilités sous les conventions, le
saugrenu dans le banal, l'implicite dans les silences, la dérive sous les normes.» Cette
question a resurgi pour moi a la lecture d’une ceuvre que j’estime fondamentale, celle du
philosophe ghanéen Kwame Appiah et surtout de son livre Pour un nouveau cosmopolitisme
(Appiah 2008) dans lequel il examine cette question de la langue d’Autrui et dans lequel il
présente son concept de « curiosité cosmopolitique ».

Mais avant d’en venir a ce concept il nous faut fixer quelques cadres a partir desquels
on peut comprendre ce qui se joue dans une communication interculturelle. Tout d’abord il
nous faut expliquer ce qui caractérise la communication interculturelle.

Ce qui se trouve derriere la critique adressée a celui qui ne parle pas langue de I’ Autre
c’est le souci de la transparence. Disons le tout de suite, non seulement je ne partage pas ce
souci — si tout est transparent a quoi bon s’entretenir? — mais en plus il me semble dangereux :
c’est le souci de tous les tyrans ! De fait, la communication n’est pas en soi une réalité
concrete : ce qui existe ce sont des étres humains liés les uns aux autres par une série illimitée
de relations sociales et culturelles. Autrement dit, la communication ne peut préexister aux
individus. Ce sont eux qui la produisent collectivement en I’organisant symboliquement au
moyen des processus communicationnels. C’est donc toujours un agencement provisoire et au
fond hétérogene d’éléments résultants de 1’action propre des coactants et qui, s’il vise bien
une transparence, ne peut jamais y parvenir complétement.

Ce qui caractérise en effet la communication interculturelle c’est que ces €éléments
proviennent de sources diverses et qui donc ne sont jamais tout a fait intégrés les uns aux
autres. Ces ¢léments integrent tout a la fois les croyances, les sentiments, les représentations,
etc. Rien de plus logique alors que d’admettre qu’émetteurs et récepteurs, dans une situation
d’interculturalité, disposent nécessairement de versions différentes de I’interaction et qu’il n’y
a pas de version plus objective qu’une autre. Il faut ainsi replacer I’altérité au coeur du
processus de communication qui ne serait réussie que si les coactants' acceptent de mal se
comprendre. Cette logique s'inscrit dans un modele de dialogue dans lequel il s’agit bien de
coordonner, de dissiper les désaccords et, si possible, de fabriquer du consensus.

Communiquer avec Autrui-étranger nécessite alors une disponibilité : il faut se sentir
ouvert a la rencontre, accepter les propositions qui ne vont pas nécessairement dans le sens de
ce que I’on désire. Dans cette démarche active vers I’Autre la relation peut alors s’engager,
souvent par un échange de signaux verbaux ou non verbaux. Communiquer procéde alors de
toute une chaine d’événements qui consiste a accepter les signaux venant du coactant,
comprendre ses codes de communication, affronter son regard et ses gestes. La réussite ici
tient beaucoup a la gestuelle personnelle, aux mimiques du visage, au regard et a de multiples
micro-événements, la plupart du temps inconscients.

Ce qui est en effet en jeu dans la communication n'est pas la vérité d’une information
mais la recherche d’une connivence, une complicité morale et intellectuelle. Pour que le
processus communicationnel soit réussi, il faut alors apprendre & communiquer et, si les codes
sont différents, comme c’est le cas dans la relation interculturelle, accepter de les négocier.

! Le terme de « coactant» est préféré a celui d° «interactant » ou d’interlocuteur : il renvoie a une
conception de la communication selon une logique de 1’échange. 1/ est ici question de sujets pluriels, mettant en
scene de nombreux acteurs.

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

L’objectif est ici de comprendre, par exemple, quels sont les centres d’intéréts communs pour
pouvoir partager principes, idées et modes d’action afin d’organiser des styles de
communication et de pensée partagées et qui échappent a une conception par trop mono-
culturelle. On comprend par la que I’altérité n’est pas un phénomene objectif qu’on pourrait
décrire mais se présente comme un « certain rapport », essentiellement dynamique, entre deux
entités qui se donnent mutuellement un sens. Ce qui communique, ce ne sont ni des cultures
ni des identités, mais des personnes qui véhiculent ou médiatisent des rapports entre cultures
et/ou identités.

Réussir une communication en situation d’interculturalité c’est alors permettre
I’intercompréhension entre les acteurs en relation, mais que tout sépare en fait. Mais cet idéal
d’une interaction réussie n’est pas, comme on peut le comprendre, aisé a réaliser. Les
mécanismes a mettre en ceuvre sont connus : ils peuvent étre décrits en termes linguistiques et
en termes de pragmatique.

Il y a ici plusieurs niveaux d’analyse : le premier est celui de 1’énoncé qui peut ne pas
étre recu et compris en raison du manque d’informations préalables. Dans le cas de
I’interculturalité un énoncé ne peut étre compris que grace a une série d’informations
complémentaires.

Le second niveau touche a la structure psychique des coactants : il y a des éléments
structuraux de désir et de répugnance ou tout simplement de pouvoir qui résultent de la
biographie de chacun et qui le rend imperméable a certaines informations ou bien le conduit a
leur attribuer un sens déformé. L’écart entre les coactants n’est donc pas dii & un déficit
d’identit¢ mais aux rapports et effets de pouvoir qui viennent brouiller les effets de
compréhension entre les individus, empéchant parfois méme la communication de s’établir.

Un troisiéme niveau d’analyse, d’ordre sociologique, concerne les cas ou les coactants
qui appartiennent a des groupes sociaux et culturels différenciés peuvent, du fait de leurs
vécus, et de leurs différentes expériences antérieures, résister a certaines informations. On
peut ici penser aux rdles que jouent les stéréotypes : nous sommes ainsi, dans toute
communication interculturelle, tous affectés par nos préjugés, a moins qu’un effort particulier
ne nous permette d’échapper a leur emprise. Dans les relations interculturelles, les énoncés
produits sont le plus souvent interprétés et interrogés non pas au niveau de leur réalité
effective mais bien souvent au niveau de leur réalité¢ fantasmée. Chacun des coactants met en
scéne une image de lui-méme et d’autrui, souvent instrumentalisée en fonction de ce que I’on
espere ou de ce qu’on redoute pour soi.

On peut alors comprendre que la communication interculturelle est d’abord une
« communication partagée » que des acteurs sociaux €laborent, activent et modifient dans des
contextes d’interaction sociale et historique en fonction d’enjeux spécifiques qui les
conduisent a agir en tant que coactant. Mais il semble évident que, dans ce processus, les
acteurs en interrelation sélectionnent souvent I’information et les stratégies afin de parvenir a
des conclusions désirables : cette sélection vise a préserver I’intégrité de leur identité
personnelle et culturelle.

On doit alors conclure & I’existence d’un champ interculturel ou « espace
communicationnel », dans lequel, indépendamment de toute référence obligée a la langue de
I’ Autre, pourrait s’élaborer un discours commun entre les personnes, et cela, quelle que soit
leur appartenance culturelle et/ou linguistique. Tel est bien I’objectif de la communication
interculturelle : construire une réalité ensemble qui soit signifiante pour toutes les personnes
qui sont provisoirement en interrelation. Cette construction passe d’abord par les éléments
non verbaux de la communication, puis et de facon plus efficiente, par la construction d’un
langage commun.

10

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

On peut comprendre alors que la communication interculturelle est un processus fort
complexe, celle-ci se manifestant & au moins trois niveaux.

Il y a d’abord la complexité qui touche a la langue et aux codes linguistiques. Il est
clair que la maitrise de la langue de I’Autre, méme si elle se révele essentielle, n’est
cependant pas une obligation. Si la communication suppose I’existence d’un code commun
aux interlocuteurs, elle n’implique pas en effet que les coactants s’expriment dans la méme
langue. Cette condition peut étre nécessaire - la connaissance de la langue de I’Autre
permettant et signifiant en méme temps la connaissance de sa culture et de ses référents
culturels - mais elle n’est pas toujours suffisante. Comme le linguiste E. Benveniste le montre,
une langue n’est pas un simple outil d’expression mais elle renvoie a tout un univers de
représentations, de modes de pensée, de symboles et de valeurs par lesquels une culture existe
comme systéme de significations partagées. Ces ¢léments sont difficiles a traduire d’une
langue dans une autre. Toute parole nous initie ainsi a une autre pensée et nous donne un sens
qui dépasse les significations disponibles — celles qui pourraient étre proposées par une langue
commune - autour duquel elle se constitue.

Naturellement, comme nous I’avons compris, chaque culture a une fagon particuliére
de mettre en jeu dans la communication, le corps, la gestuelle, la gestion de I’espace et du
temps. Aussi s’il faut bien admettre que le code linguistique joue un rdéle important, il ne peut
le faire qu’en interférence avec d’autres comme 1’a bien montré C. Kerbrat-Orecchioni. On
peut comprendre aussi que chaque culture organise d’une fagon différenciée les relations
interpersonnelles en particulier au travers des rituels d’interaction® (usages, coutumes, codes
de politesse, etc.) qui structurent et facilitent les échanges. Tous ces codes varient d’une
culture a I’autre et posent donc, au méme titre que la langue, des problémes de traduction et
d’interprétation et risquent donc d’étre la source de malentendus ou d’incompréhensions
d’autant plus complexes que les coactants n’en ont pas conscience. Les différences sont a la
fois subtiles et complexes mais, surtout dans les situations d’interculturalité, elles sont
généralement méconnues et réinterprétées, a partir des éléments de sa propre culture
autrement dit au travers des normes, des valeurs et des habitudes de la culture d’appartenance.
Cette dimension culturelle de la communication posséde un contenu identitaire et personnel
(notre histoire de vie, nos expériences, nos savoirs, notre culture) et un contenu collectif et
interculturel - ou peut-&tre transculturel - (les normes, les croyances, les valeurs, les mythes,
etc.). Plus ces contenus comporteront des références communes aux interlocuteurs en
présence, plus il y aura de probabilité que la communication dans le respect des différences
soit facilitée et serve a accroitre leur niveau d’intersubjectivité.

Enfin, cette complexité se manifeste aussi au niveau du contexte de 1’énonciation dans
lequel s’inscrit la communication interculturelle. Ce contexte est lui aussi porteur de normes,
de valeurs, de rituels et tend a préstructurer les conditions a venir de la communication.
G. Bateson (Bateson 1980) montre bien que c’est le contexte et non le message qui explique
la nature de la communication. La notion de contexte est pour lui « primaire et fondamental ».
Tout message et toute interaction trouvent donc un sens au sein des contextes ou ils sont émis
et regus.

On peut aussi ajouter que d’une maniere générale la relation a 1’ Autre est représentée.
Cette représentation se matérialise essentiellement dans les rituels, les régles et usages et plus
globalement dans la symbolisation dont la langue est une des composantes essentielles - mais
pas la seule. Ainsi s’explique le fait que bien souvent nous ne percevons qu’une image de

2 Par exemple, le fait que les Turcs tolérent assez bien, dans une discussion animée, que plusieurs personnes
parlent a la fois et s’interrompent mutuellement, alors que ce comportement sera jugé tout a fait impoli en
Allemagne.

11

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

I’Autre : nous ne le voyons qu’a travers des images, par le biais d’informations qui nous
parviennent quotidiennement et qui accentuent ce décalage envers la réalité de I’Autre. Des
images en tiennent lieu, images en lesquelles se reconnaissent ce qu’il est convenu d’appeler
les stéréotypes et qui constituent autant de réalités virtuelles d’autrui dans lesquelles chacun
peut construire son propre fantasme. C’est en ce sens que P. Bourdieu affirme que le langage
exprime un véritable pouvoir symbolique, « pouvoir de constituer le donné par [’énonciation,
de faire voir et de faire croire, de confirmer ou de transformer la vision du monde et par la
laction sur le monde, donc le monde » (Bourdieu 1982). On expérimente ainsi trop souvent le
fait que notre attitude spontanée a I’égard des autres et des étrangers est d’abord la référence a
nos propres normes culturelles, a ce que nous avons assimilé comme étant « la» norme
universelle et obligée. Nous avons aussi tendance a mettre 1’accent sur tout ce qui est différent
par rapport a nos propres réalités culturelles. Tout ce qui ressort, qui fait contraste avec nos
habitudes est tout de suite relevé et noté¢ comme remarquable. Et a I’inverse, lorsque nous
sommes immergés dans une autre culture que la nbtre et que nous voyons ou vivons un
phénomeéne qui correspond a notre perception de la réalité, nous ne le remarquons presque pas
et trouvons cela évident et normal. A ces comportements spontanés, on peut aussi ajouter la
« généralisation » : des phénomeénes isolés que I’on observe, on a spontanément tendance a
tirer des conclusions générales.

Dans I’échange interculturel « tout communique » donc et pas seulement les paroles
échangées. Dans ces échanges, |’expérience que nous avons de notre propre comportement et
du comportement d’autrui se pose en termes de conduites, plus précisément comme un
ensemble de comportements culturels, ayant, pour nous et pour lui, une ou des signification
(s).

La communication interculturelle ne peut donc se constituer que dans une relation
plurielle et dans la réciprocité : ni exclusion de 1’Autre, ni fusion avec I’Autre. La
communication interculturelle ne peut étre la simple addition ou juxtaposition de cultures
extérieures et étrangeres les unes aux autres. Elle ne peut étre qu’une union de significations,
ce qui signifie en méme temps que dans cette union chacun se sait uni aux autres dans ses
valeurs propres.

La question du malentendu

Généralement le malentendu trouve sa source dans une incompréhension. On peut
comprendre cependant que dans le malentendu, c’est le fait de ne pas connaitre le point de vue
de I’Autre qui nous permet d’attribuer des significations erronées a ses énoncés voire a son
comportement. En I’absence d’information claire, nous inventons les détails qui nous
manquent.

Dans ce processus pourtant le malentendu peut &tre, c’est la thése que je défends, la
condition méme d'une rencontre véritable (La Cecla 2002). En comprenant bien la nature du
malentendu, nous pouvons étre en mesure de concevoir des solutions appropriées. 1l suffit de
comprendre le mécanisme et le jeu de forces pour identifier les cibles sur lesquelles il faut
intervenir. Mais cette compréhension ne suffit pas a régler le malentendu : il faut aussi obtenir
I’information exacte pour remplacer celle que nous avons imaginée a partir de nos craintes. La
situation se complique encore davantage lorsque le malentendu survient entre des membres de
groupes culturels différents : le malentendu est donc constitutif de la relation entre les étres.
Cette difficulté de compréhension est universellement reconnue comme la source de multiples
conflits. Mais on peut aussi la considérer comme une chance dans la mesure ou, comme
I’exprime Franco La Cecla : « certaines cultures [en ont fait] un art de la rencontre ». Le
malentendu aurait ainsi une fonction sociale : il serait « la sociabilité méme » parce qu’il est la

12

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

base de I'échange et du voisinage. Une bonne logique de communication reposerait donc tres
souvent sur des effets de décalage et de malentendu. Ainsi le succés d’une communication ne
reposerait pas uniquement sur la compréhension exacte de I’intention de communication. La
question du malentendu y est fondamentale.

Une des conséquences principales qu’on peut tirer d’une telle problématique concerne
la communication interculturelle. L’interculturel porte en effet sur un état de fait, a savoir que
les personnes manifestent des comportements et affirment des opinions qui obéissent a des
déterminants culturels différenciés. Les différences de valeurs et de codes interférent ainsi
dans la communication et peuvent expliquer les difficultés et malentendus qui se manifestent
dans la rencontre entre des personnes qui appartiennent a des cultures différentes. Car en effet
tout langage et tout comportement débordent la seule fonction de communication : ils
expriment un ordre symbolique ou les représentations, les valeurs et les pratiques sociales
trouvent leurs fondements. C'est ainsi, par la communication, langage et comportement
mélangés, que tel groupe social accéde a une formulation de son identité et a I'image de son
identité. C’est aussi par le langage qu’il s’y oppose et ce qui est vrai du langage I’est
¢galement du comportement.

Le comportement change aussi en fonction des situations : avec 1’ Autre-étranger, dans
les situations d’interculturalité, les interlocuteurs ne se connaissent pas nécessairement,
n’interagissent pas vraiment ensemble et spontanément et I’interaction est alors un processus
a construire. Chaque identité manifestée — au travers d’une langue ou d’un comportement -
s'exprime alors comme une différence vis-a-vis des autres. Cette différence semble
irrépressible. La rencontre prend alors la forme d'une confrontation. L’ Autre semble ne pas
étre assimilable : entre une culture et une autre existe ainsi toute une part d'inconciliable,
d'incompris et d'intraduisible. F. de Cecla postule en conséquence l'existence de pratiques
dans lesquelles les personnes et les cultures prennent a priori en compte cette
« mécompréhension » mutuelle et s'arrangent avec elle. Il y aurait méme une sorte de
« solidarité » dans l'incompréhension réciproque ! C’est le refus de reconnaitre ce fait, peut
étre di au désir de controler le partenaire, qui engendre les pathologies lices a
I’incommunicabilité.

On peut ici ajouter que dans la relation a autrui - a 1'Autre, a l'étranger - rien n'est
simple ni neutre et tout peut revétir un aspect treés vite passionnel. La perception de I'Autre
n'est pas un phénomene passif : il s'agit bien d'un processus actif par lequel 'esprit effectue
une syntheése des informations, impressions, sensations qui lui parviennent de la réalité qui
l'environne. Cette synthese est orientée par les jugements déja acquis du sujet : elle fait appel
a sa mémoire, a son éducation, a son imagination. On sait, en particulier, combien 1'école
dispense a la fois une langue, mais aussi une culture, une idéologie et une mémoire historique
particuliéres, qui constituent autant de liens problématiques entre les coactants.

La rencontre des identités dans une situation d’interculturalité prend donc la forme
d'une confrontation, et pose deux types de questions. Des questions éthiques s'il s'agit de
définir quelles sont les régles générales auxquelles chacun devrait se plier, par-dela ses
propres systémes de valeurs, lorsqu'il entre en relation avec les « autres ». Des questions
politiques, puisque toute confrontation, méme soumise a des lois éthiques, suppose des
rapports de force, des divergences d'opinions ou d'intéréts, et une certaine part de conflit. Ici
aussi, on pourra distinguer deux modalités de confrontation des identités : une modalité
régressive, la violence, et une modalité émancipatrice, qui fait usage de toutes les ressources
de la communication (dialogue, négociation coopérative ou conflictuelle) comme alternative a
la violence. Le dialogue interculturel ou la cohabitation dans une situation d’interculturalité

13

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

suppose donc que l'on a quelque chose en commun (a tout le moins des régles du jeu éthiques
ou politiques, etc.) pour pouvoir parler de ses différences.

Sommes nous pour autant condamnés a la mésentente ?

Comment des cultures différentes peuvent-elles cohabiter en paix et communiquer sans
partager forcément les mémes valeurs ? Désormais chacun de nous gére plusieurs identités
(Bourse 2018): peu ou prou, nous sommes tous devenus pluriels. Du coup la problématique de
la communication interculturelle s’integre dans une nouvelle configuration : celle d’un
nouveau « cosmopolitisme ». Comment communiquer ensemble a 1’ére de la mondialisation
sinon, comme I’affirme le philosophe K. Appiah (Appiah 2008), en développant chacun « une
attitude et une curiosit¢ cosmopolites». Pour 1Dauteur d’ailleurs, le terme de
« cosmopolitisme » doit étre préféré aux mots de multiculturalisme ou de mondialisation
parce qu’il dessine une perspective : celle de débattre de la possibilit¢ d’accorder les
valeurs des peuples en se fondant sur I’effort de ces derniers en vue de leur compréhension
mutuelle. C’est en effet le propre de ’humain, mais aussi, précise-t-il, le cours que prend
désormais notre histoire. C’est ainsi a partir du constat de la diversité et du mélange que
nous devons interroger le phénoméne de la communication interculturelle, ce qui introduit au
cosmopolitisme qui, au-dela des différences, unit I’humain dans sa diversité.

Comme le remarque Kwame Appiah, si les sociétés humaines ont fini, sous I’effet de
la mondialisation, par beaucoup se ressembler, elles divergent cependant sur certaines valeurs
ou ne leur accordent pas la méme importance. Mais, comme il affirme a plusieurs reprises
dans son ouvrage, nous pouvons vivre ensemble sans étre nécessairement d’accord sur les
valeurs. A I’inverse, nous pouvons nous entre-tuer, tout en partageant les mémes principes.
Les conflits les plus véhéments ne se nouent-ils pas autour de la signification qu’il faut
attribuer a des valeurs identiques ? C’est I’enjeu principal qui sous-tend toute communication
interculturelle : ce sont les pratiques et non les principes qui nous permettent de vivre
ensemble en paix. Et dans cette perspective, ce que nous avons en commun constitue le point
de départ de toute communication interculturelle. Dés que nous sommes parvenus a cette
reconnaissance, nous nous donnons en méme temps «la possibilité de profiter de la
découverte d’éléments que nous ne partageons pas encore»: [..] La communication
transculturelle n’est [donc] immensément difficile qu en théorie ». (Appiah 2008:150)

Car, en effet, toute communication interculturelle doit étre congue comme la
construction d’une « forme » nouvelle. Dans le contexte général de la mondialisation,
I’interaction entre les identités culturelles des coactants est désormais beaucoup plus
complexe que celle qui est exprimée par la mémoire individuelle ou collective. Ces
questions ne sont ¢évidemment pas nouvelles. Certes, nous sommes depuis toujours
confrontés aux problémes de compréhension des autres, a celui d’entamer une relation avec
eux et de construire un univers dans lequel nous pourrions développer une authentique
interculturalité. Pendant les trente derniéres années cependant, ces questions sont devenues
plus fortes et urgentes. Les pratiques d’immigration et d’autres formes de mobilité ont en
effet contribué a créer ce sentiment d’urgence. La pluralit¢ des valeurs, déduite de la
diversité des cultures et de leur égale 1égitimité, pose ainsi un des défis les plus complexes
a la communication interculturelle.

C’est d’ailleurs en reprenant I’argumentaire de Kant, que K. Appiah s’interroge :
quelle place devons-nous réserver aux étrangers dans la mesure ou leurs valeurs ne
s’accordent pas aux ndtres, étant entendu que nous voulons établir ensemble un accord ? 1l
est certain cependant que dans un tel contexte, l’interaction et la communication ne
conduisent pas nécessairement a la disparition par acculturation des différences culturelles :

14

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

les différences peuvent persister malgré le contact et 1’interdépendance entre les groupes
culturels. 11 faut donc considérer I’influence réciproque de toutes les cultures activées lors de
I’interaction pour comprendre les processus d’émergence et de construction de sens.

K. Appiah met en ¢évidence les deux axiomes essentiels sur lesquels le
cosmopolitisme est fond¢, a savoir ['universalisme et le respect de la différence : le premier
axiome renvoie a I’idée que « nous avons des responsabilités les uns envers les autres », le
second ajoute I’idée complémentaire qui « /[...] veut que nous respections non seulement la
valeur de la vie humaine en général mais de toute vie humaine en particulier, ce qui implique
que nous nous intéressions aux pratiques et aux croyances qui lui ont donné sens ». Nous avons
donc des obligations envers les autres et nous devons respecter la valeur liée a toute vie
humaine, étant entendu que ces deux obligations peuvent entrer en conflit : « les cosmopolites
partent du principe que toutes les cultures possedent dans leur vocabulaire des valeurs
suffisamment de points communs pour pouvoir entamer une conversation » (Appiah 2008:97).
Il faut donc respecter les différences dans leur coexistence, du moment qu’elles participent
certes d’usages locaux, mais aussi de cette extension maximale de la dignité a tous les
individus.

Dans le quatriéme chapitre, I’auteur identifie trois types de conflits de valeurs et donc
de mésentente.

Dans certains cas, nous ne partageons pas le méme vocabulaire® (Appiah 2008 :82)
des valeurs : le désaccord essentiel surgit ici de I’émergence d’un concept que 1’un des
partenaires ne maitrise pas. Par exemple (Appiah 2008:84), le concept d’« abusua » touchant
a la question de la parenté chez les Akans, groupe ethnique du Ghana. L'« abusua » est un
concept strictement culturel et nouveau pour nos regards d’Occidentaux. Si on ne tente pas
d’apprendre ce que recouvre ce concept, le désaccord se produira : « Et le désaccord atteint
son niveau maximal lorsque, dans un débat, I'une des parties fait appel a un concept que
l’autre partie ne posséde tout simplement pas » (Appiah 2008:83). Et K. Appiah ajoute que
c’est justement dans ce type de désaccord que I’objectif de la communication n’est pas de
« 8 entendre mais plus simplement de se comprendre ».

Dans d’autres types de conflits nous donnons & un méme vocabulaire différentes
interprétations* (Appiah 2008:98): K. Appiah donne I’exemple de la « Déclaration
Universelle pour une éthique universelle » par un parlement international de chefs religicux et
qui, en particulier, touchait a I'immoralité sexuelle. Il est clair ici que nous ne sommes pas
toujours d’accord, en fonction de nos appartenances et vécus culturels, sur ce qui est
considéré comme de I’immoralité sexuelle. Le probléme ici ne tient pas seulement au fait que
I’'un des interlocuteurs ne comprend pas « la valeur dont il est question », mais plutdt
qu’appliquer des « termes de valeur » a des cas inconnus de lui « requiere de |’entendement et
une certaine sagesse ». Ainsi, du fait méme que le langage soit une « texture ouverte », il est
par essence contestable : « [...] méme les interlocuteurs qui partagent un vocabulaire moral
identique trouveront toujours quantité d’occasions de s affronter ».

Dans d’autres enfin, nous donnons a des valeurs identiques un poids différent. Par
exemple ce qui touche a la peine du mort. Tout le monde s’accorde certes sur le fait qu’il est
nécessaire de punir les coupables : mais, pour autant, cette punition peut-elle prendre la forme
de la peine capitale ? 1l y a donc des gens de part et d’autre du débat sur la peine capitale qui
partagent les mémes valeurs, mais qui les ponderent et/ou les graduent différemment.

LRI

3 «[...] notre vocabulaire du jugement est extrémement varié. Certains termes — “’bon’’, “’juste”’, <’devoir”’
—sont [...] plutot indifférenciés ».

4 Témoin les controverses autour de la politesse ou celles autour des valeurs morales dont les termes utilisés
pour les désigner posseédent « une texture ouverte... ».

15

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Ces trois types de conflits de valeurs se retrouvent dans les situations
d’interculturalité. Cependant, nous pouvons trés bien nous mettre d’accord : les raisons qui
nous poussent aux désaccords peuvent &tre surmontées. Elles sont de deux ordres : d’une part
nous exagérons le role du raisonnement dans la possibilité ou I’impossibilité de s’entendre sur
les valeurs. D’autre part, la plupart des conflits communicationnels ne naissent pas, en
premier lieu, de la seule confrontation des valeurs. C’est ce dernier point que 1’auteur détaille
dans le chapitre cinq (La primauté de la pratique) : il est possible de vivre en harmonie
sans étre d’accord sur des valeurs sous-jacentes sauf peut-étre sur la valeur cosmopolite du
vivre ensemble. Mais I’inverse est vrai aussi : nous pouvons nous affronter alors que nous
sommes d’accord sur des valeurs. Au contraire, les conflits naissent plutét entre deux
parties qui voient un bien dans une méme chose. Seul le débat qui nait du partage imaginatif
de ce que signifie vivre ensemble peut aider, au-dela ou en deca des valeurs, & communiquer
et a vivre ensemble (Appiah 1996:103-104).

Le « cosmopolitisme » revendiqué par I’auteur implique ainsi un grand respect pour
I’Autre, ses croyances, ses réves et ses utopies® (Appiah 1996:106). D’ou la nécessité de
comprendre les étrangers non plus dans I’abstrait, mais dans le concret des vies quotidiennes
ou des récits partagés® (Appiah 1996:144). L’auteur met ainsi I’accent sur une « curiosité
cosmopolite » (Appiah 1996:148) qui nous permet d’apprendre chez les autres et nous
émerveiller par les comportements, les attitudes et les réves des autres : «Je dirai qu’il
existe des valeurs qui sont et qui doivent étre universelles, tout comme il existe quantité de
valeurs qui sont et qui ne peuvent étre que locales ». Ce qui importe alors, ¢’est d’ordonner
ces valeurs afin d’en faire un héritage commun et partagé.

Aussi faut-il penser la diversité culturelle, non pas dans le cadre dun universalisme
systématique, mais dans le contexte d’un nouveau moment de la modernité, basé sur des
processus de traductions et d’échanges, et sur une forme de subjectivité errante, nomade, et
donc sur une éthique de [I’instabilité. C’est ainsi que K. Appiah préconise « une
conversation au-dela des frontiéres » qui nous guiderait et nous encouragerait a reconnaitre
nos « obligations envers les autres étres humains ». Avec un langage commun de valeurs,
nous pouvons souvent nous guider les uns les autres, dans un esprit cosmopolite, vers des
réponses communes ; et méme, nous pouvons accepter que nous ne nous accordions pas !
Témoin I’exemple proposé par I'auteur de la discussion autour d’un film (Appiah 1995:60).
Le débat, méme conflictuel, est important parce que I’évaluation commune des histoires est
I’un des principaux moyens humains d’apprendre a aligner nos réactions sur le monde. Et cet
alignement des réactions est, a son tour, I’une des fagons dont nous maintenons le tissu social
et la texture de nos relations. Nos réactions a un film, lorsque nous en discutons entre nous,
renforcent notre compréhension commune et les valeurs que nous partageons.

Nous pouvons donc faire sens I’un pour I’autre : ce que 1’on partage est un élément clé
de la communication interculturelle. Et ce que nous partageons n’est pas et ne doit pas étre
obligatoirement universel. Le point important est qu’il faut comprendre ce qu’on partage et
I’adoption de ce qu’on partage de fagon réciproque et pour cela les individus n’ont pas besoin
d’appartenir a une méme communauté.

Il reste néanmoins & s’interroger sur ce que peut signifier « se comprendre » ?

5 «La régle d’or est sous-tendue par I’idée que nous devons respecter et prendre en compte les intéréts
des autres. Elle suppose que nous apprenions a connaitre les autres et leur situation puis que nous fassions appel
a notre imagination pour faire un bout de chemin dans leurs chaussures ».

6 « La plupart du temps, dé&s lors que quelqu’un vous aura traduit la langue que vous ne maitrisez pas ou
qu’il vous aura expliqué le sens d’un symbole ou d’une coutume inconnus, vous n’éprouverez pas plus (ni moins
bien évidemment) de peine & comprendre leurs agissements que vous n’en avez a comprendre vos voisins de
palier ».

16

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Le philosophe J. Ranciére s’interrogeant sur « /’embarras propre a la politique »
définit la mésentente comme « un type déterminé de situation de parole : celle ot ['un des
interlocuteurs a la fois entend et n’entend pas ce que dit [’autre » (Ranciére 1995). La
mésentente n’est ni le conflit ni le malentendu reposant sur I'imprécision des mots. La
mésentente est plus fondamentale encore : elle indique une situation de parole non pas « entre
celui qui dit blanc et celui qui dit noir » mais « un conflit entre celui qui dit blanc et celui qui
dit blanc, mais n’entend pas la méme chose » (Ranciére 12). Elle se distingue ainsi du
« différend » conceptualisé par J.F. Lyotard parce qu’elle ne porte pas sur les seuls mots ou
les jeux de langage ni méme sur la présence de regles pour juger des genres de discours
hétérogenes mais plutdt « sur la situation méme de ceux qui parlent » (Rancieére 14). C’est
donc « la mésentente » et non pas le consensus qui constitue a la fois la communication mais
aussi la démocratie.

Comme la politique, la communication serait ainsi le lieu de la mésentente, c’est-a-
dire le lieu d’un désaccord sur le partage de significations entre tous les coactants. La
communication émergerait justement avec la mésentente puisqu’en effet elle est le lieu ou se
manifeste une confrontation entre deux ou plusieurs mondes. Elle est, pour reprendre
I’expression de J. Ranciere, « l'institution du litige » (Ranciére 39).

On peut alors comprendre que la communication interculturelle peut constituer cette
« scene de la mésentente » au sens ou elle se présente comme une sceéne ou se joue a la fois du
conflit et de la coopération. Si les modalités d’expression de la mésentente different d’une
culture a une autre, d’un contexte a un autre, elle existe pourtant en tant que telle a partir du
moment ou il y a relation. La communication est alors justement le moyen pour les coactants
de la mettre en scéne et ainsi par l1a de conférer a leurs relations une certaine stabilité’
(Ranciere 85).

L’incommunication entre les coactants n’exclut pas qu’ils communiquent en réalité,
méme s’il s’agit d’une communication faussée souvent par insuffisance de référents culturels
communs et qui meéne a I’'impasse. Tout se joue ici dans ce qui est communiqué et dans une
sorte de jeu de la vérité et du non-dit, ou les stratégies des coactants orientent a la fois les
contenus et les modalités. C’est pourquoi le premier enjeu de la communication autour duquel
est organisée la confrontation a I’Autre, est celui de la construction ou de la destruction du
lien communicatif et au-dela du lien social.

La construction de la «scéne de la mésentente » que se propose d’instaurer la
communication interculturelle autorise en effet une mise en forme de la parole adaptée aux
circonstances et a ce que les coactants ont a dire. Elle permet d’argumenter pour convaincre,
de se mettre ensemble pour prendre par exemple une décision collective dont les attendus
seront entierement contenus dans les points de vue individuels qui s’affrontent pacifiquement
dans le débat.

L’activité de communication constitue ainsi I’essentiel du lien volontaire qui unit les
coactants entre eux que tout pourtant divise (langues, cultures, idéologies, etc.). Cette
situation s’accompagne cependant d’une intention de communiquer et surtout de
communiquer de telle ou telle facon. Nous passons en effet, les uns avec les autres, et
particuliérement dans les situations d’interculturalité, des contrats de communication
implicites. Nos actes de parole interagissent avec les autres dans 1’approche communicative
interculturelle, et ainsi nous devenons des coactants, autrement dit des acteurs qui agissent
avec les autres.

7 « L affirmation d’un monde commun s’effectue ainsi dans une mise en scéne paradoxale qui met ensemble
la communauté et la non-communauté. Et une telle conjonction reléve toujours du paradoxe et du scandale qui
bouleverse les situations légitimes de communication [...] »

17

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)



Innovative Trends in Teaching Language for Specific Purposes in the Context of the Current Social Instability — INNO-LSP 2019
The Annals of Ovidius University of Constanga: Philology Series Vol. XXXI, 1/2020

Confrontée ainsi aux conflits ou a la mésentente, la communication interculturelle,
loin de rencontrer ses limites, découvre au contraire sa propre multidimensionnalité et
contribue ainsi a structurer un certain désordre. Car, si la mésentente peut apparaitre comme
une crise de communication entre les acteurs, on peut aussi comprendre que, dans son
ambivalence, elle est aussi un moyen de communication et, au-dela, une forme de
structuration de la communication. Comprenons alors que la communication interculturelle
est un lieu de tensions, d’abord parce qu’elle est un lieu de désindividuation (en ce sens, elle
peut étre un lieu de violence, et au-dela, un lieu de canalisation de cette violence), ensuite
parce qu’elle est aussi un lieu de création d’un Tout collectif.

La communication interculturelle renvoie ainsi a une dynamique du conflit souvent
génératrice de poles de tensions et d‘échanges qui permettent a la fois les conflits et les
échanges et en méme temps de structurer les relations interpersonnelles. Mais si la
communication interculturelle engendre des malentendus, ce faisant, elle met en scéne des
incertitudes qui peuvent é&tre elles-mémes créatrices de la rencontre. Se comprendre
impliquerait alors que les coactants prennent en compte cette mésentente mutuelle : on peut
communiquer malgré, voire quelques fois, grace au malentendu.

Il y aurait ainsi une « solidarité » dans la mécompréhension réciproque. F. La Cecla
suggere méme que « ce sont les malentendus qui parfois deviennent l'espace méme ou les
cultures, en se découvrant différentes, se révélent et se confrontent» (La Cecla 21). En
particulier, comme il le suggére, les malentendus peuvent offrir aux coactants un espace
d’explication : il peut constituer une opportunité, pour tous, de traduction et de négociation.
En conséquence, le malentendu peut se concevoir comme « solution » en ce qu’il permet de
prendre conscience de ce que peut étre I’expérience de I’Autre : par le malentendu nous
prenons conscience de la profonde différence de I’Autre, de son étrangeté. Il offre ainsi la
possibilité de se rencontrer et de se (re) connaitre. C’est en ce sens d’ailleurs que la
communication équivaut a une traduction: elle offre un lieu ou un moment ou
I’incommunicabilité doit transiger. Comme I’exprime F. La Cecla relisant le poéte M.
Blanchot, « la distance qui nous sépare est en méme temps la profondeur commune qui nous
unit et que nous ne connaitrons jamais ['un de I’autre » (La Cecla 37). Le malentendu est
alors la condition méme d’une rencontre véritable. Le malentendu et 1’équivoque rendent la
liberté possible : individus et cultures restent ainsi inaliénables, insaisissables mais peuvent se
rencontrer, s’inviter, se comprendre.

Bibliographie

K. Appiah, « Race, Culture, Identity: Misunderstood Connections », dans Color Conscious, The
Political Morality of Race, Princeton, Princeton University Press, 1996.

Appiah, K. Pour un nouveau cosmopolitisme, Odile Jacob, 2008.

Bateson, Gregory. Vers une écologie de [’esprit, Paris: Seuil, 1980, Tome I.

Bourdieu, Pierre. Ce que parler veut dire, Paris: Fayard, 1982.

Bourse, Michel. Variations sur le discours identitaire, Paris: L’Harmattan, 2018.

La Cecla, F. Le malentendu, Paris: Balland, 2002.

Ranciére, Jacques. La mésentente, Paris: Galilée, 1995.

18

BDD-A31709 © 2020 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:56 UTC)


http://www.tcpdf.org

