
 

LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS 
 

Alina Silvana FELEA 
alina.felea@unitbv.ro  

Université « Transilvania » de Braşov (Roumanie) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: Forma, Form, Forme, Gestalt is a millenary concept with multiple attributes, the ancient 
Eidos, a metaphysical notion that both Plato and Aritotle relied on. Form is a type of nucleus or essence that 
encompasses seemingly morphologic information which is passed on from one generation tot the next. It is the proof of 
homogeneity as well as of the structural and organizational unity of the biologic, psychological and artistic dimensions 
of our world. Form is the one that systematizes, renders meaning to all things, it is a potential state inscribed onto 
nature. It can become visible in various contexts, including the artistic ones, due to the ability of the artist to notice, 
distinguish and retrieve it. 

Keywords: form, nucleus, essence, metaphysics, archetype. 

 
 
Ce concept polyphonique, instaurant tellement de valences qu’il est presque 

impossible de le rattacher à une définition, a des sens supposés expliquables. Il est 
seulement possible d’évoquer sa fécondité. Tant de significations qui ne s’alignent pas dans 
un ordre d’intelligibilité s’unifiant dans une seule épistémè ! Un paradigme vieux, 
millénaire, qui s’avère finalement un concept atemporel1. La notion est chargée de tant de 
sens, non pas à cause de sa longévité... plutôt sa longévité est expliquable par une intuition 
profonde qu’elle traduit. Il y a un noyau dur, non pénétrable qui fait ricocher les outils 
théoriques. Par contre, l’aura de ce concept est riche en expressions et en contenus, ses 
connotations sont pérennes. On a des formes en art, en biologie et en mathématiques, on 
parle de la forme logique mais aussi de la forme spatiale, de la forme figée, statique aussi 
que de la forme dynamique. 

Depuis l’antiquité la notion est présente en métaphysique comme un essentialisme 
metaphysique, elle vit en épistémologie, constitue un élément central plus tard en 

 
1 On le trouve, par exemple, dans la langue allemande moderne, Bild, et la famille du mot : bilden, Bildung, 
ambilden, umbilden... Bild signifie forme, mais aussi figure, métaphore, portrait. Bilden, c’est former et éduquer, 
umbilden, transformer. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 186 

phénoménologie, faisant aussi l’objet des démarches cognitives. Ses connotations : essence, 
figure, type, modèle enrichissent la notion. En ce qui concerne les concepts de système et 
structure qui entrent aussi dans son champ sémantique, ils ont eu un rôle assez important 
pour la cohérence interne de cet univers de significations de la forme : l’unification de la 
valeur psychologique avec celle biologique. Parce que tout est forme dans la nature, de plus 
il y des formes fictives dans notre esprit qui sont des cadres pour les uns, des contenus, 
essence pour d’autres... 

Eïdos, le concept de la métaphysique grecque signifiait pour Platon l’absolu de 
l’Idée, Forme en soi et pour soi, fixe, immuable et éternelle, statique, entité qu’il était 
nécessaire de redupliquer dans ce monde imparfait2.  

Quant à Aristote, il présente dans l’Organon sa vision de l’eidos qui signifie ce 
grain d’éternité qui se transmet d’un individu à l’autre, assurant la perpétuité de l’espèce car 
c’est elle qui dure et pas les êtres individuels. Il s’agit de la continuité d’un processus propre 
aux hommes, plantes et animaux, un vrai liant constituant l’unité des genos c’est à dire des 
genres. Eidos est donc comme un noyau ou l’essence qui détient l’information 
morphologique transmissible d’une génération à l’autre. Pour la métaphysique grecque 
cette information s’inscrit dans la matière et crée une cohésion suprasensible. La dynamis 
de la forme s’incarnant d’une matérialisation à l’autre n’est pas mimesis, mais constitution, 
ou reconstitution si on va dans le sillage de Platon, d’une forme typique ou, utilisant le 
terme que Kant donne toute sa signification, téléologie. 

La théorie kantienne de la Forme est célèbre et elle peut être lue en particulier dans 
la Critique du Jugement et l’Opus Postumum. Mais à vrai dire le questionnement sur la 
problématique des formes naturelles est essentiel pour le système kantien en son entier. Il y 
a une analogie entre formes biologiques et formes esthétiques, correspondance qui exprime 
peut-être un principe-moteur actionnant à divers niveaux du vivant et du spirituel. La 
contingence de la forme représente un des caractères propres des choses. Et puisqu’on 
parle de la téléologie, la finalité interne objective implique la détermination réciproque 
entre les parties et le tout. Chaque partie est dépendante des autres et le tout est dépendant 
de ses parties, ce qui est le principe de base de la morphologie. En fait on peut observer 
une puissante tradition et continuité de la morpho-esthétique qui voit dans la forme une 
force créatrice, un archétype ou un Ur-Bild3. L’idée d’organisation et d’auto-organisation à 
l’intérieur du système est aussi téléologique. C’est toujours Kant qui parlait des formes a 
priori de la sensibilité, le temps et l’espace étant le terrain où nos perceptions s’enracinent. 

La période 1890-1960. Le temps est venu pour un essor remarquable de la 
psychologie expérimentale, Gestalttheorie, représentant l’adoption de la notion de la forme 
par les sciences du comportement et le développement d’une théorie des „qualités de la 
forme”. Von Ehrenfels en 1890 identifie des Gestaltqualitäten des figures et des objets4 et 
utilise le concept de F. Brentano, d’intentionnalité pour démontrer que dans nos 
perceptions des formes ce sont les qualités formelles qu’on vise. La Gestalt Psychologie – 

 
2 Il s’impose pourtant une distinction entre idea ou type et son double, eidos dont la signification renvoie à la 
problématique d’une forme immanente. Nous allons retrouver ces deux sens comme deux volets essentiels du 
concept. Les Grecs utilisaient des synonimes pour eidos, premièrement morphè qu’on peut traduire par le corps 
tangible, concret, réel, et aussi par ce qui se transmet d’une génération à l’autre, donc toujours un type. Un autre 
terme qui se trouvait en relation de synonymie était ruthmos, exprimant la forme capable de changer, de devenir, la 
connotation temporelle étant réintroduite plus tard parmi les sens de la forme par les termes en Ur..., spécialement 
dans le vocabulaire allemand, ex. Urtypus, terme traduit en français par les termes prototype ou archétype.  
3 Le terme a été utilisé à la fin du XIXème siècle par Jakob Burckhardt.  
4 Gestalt est un mot de la philosophie phénoménologique allemande qui signifie figure et à travers laquelle un 
objet est identifié par un sujet. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 187 

la Psychologie des Formes – décrit les processus cognitifs déterminés par les perceptions, 
étant principalement intéressée par les constructions globales et systématiques de notre 
cerveau. Cette psychologie va contribuer décisivement au lancement des termes de système 
et de structure, même si c’était dans la biologie que la notion de système faisait son entrée5.  

Pour se référer à l’idée d’organisation, Jean Piaget utilise les notions de schème et 
schéma, mais plus tard elles seront assimilées dans la notion plus générale de « structure 
opératoire » qui constitue l’une des expressions les plus importantes de la psychologie de 
Piaget. Tous ces termes : forme, schème, structure, figure, système, organisation paraissent 
des synonymes ou en tout cas facilement interchangeables. Mais qu’est-ce que c’est un 
système ? Un organisme peut être vu comme un système : il est une totalité qui a sa propre 
organisation, c’est à dire les parties se subordonnent à l’ensemble et le tout est dépendant 
de ses parties qui s’agencent dans la totalité. Un modèle d’interdépendance, de circularité et 
d’organisation interne ! La Gestalt ou la forme est donc cette totalité qui n’est pas la 
résultante d’une addition, totalité appelée tantôt système tantôt structure. La conception 
systémique a été essentielle pour la Gestalt Psychologie.  

Les Gestalt peuvent être vues aussi comme des cadres qui ont le rôle d’orienter et 
indiquer un trajet dont les éléments ne sont pas une réalité totalement neuve. Dans la 
conversation usuelle, par exemple, nous fixons notre attention sur les éléments connus et 
qui font sens pour construire des totalités cohérentes, des figures. Un point de départ, mais 
également un point d’arrivée. L’acte de lecture aussi peut être vu comme un processus 
pendant lequel nous recevons des informations qu’on traite, mais également le texte est un 
prétexte similaire à un ecran sur lequel chacun « projette » ses propres Gestalts, 
informations préalables, visions, conceptions sur le monde et la vie : Yves Citton appelle 
projection l’opération par laquelle le lecteur met en forme (Gestalt) les informations qu’il 
reçoit au cours et à travers sa lecture (Citton, 2007). La forme peut donc être comprise 
également comme une modalité de compréhension, une hypothèse de cohérence, elle peut 
être le cliché qui contrôle beaucoup de nos activités, nous orientant les perceptions et 
l’interpretation de ces perceptions. Ce sont les automatismes qui, tout nous offrant le 
sentiment de sécurité, nous empêchent pourtant de dépasser leurs cadres. Cette fois-ci, la 
conception de la Gestalt est une conception des cadres qui bornent l’horizon, le contraire 
de la forme qui ouvre les horizons, la forme génératrice, le principe-guide pour l’action 
créatrice et non seulement. 

 
La forme perceptible, la forme spatiale 
La forme – eidos – est destinée d’apparaître, elle a une topographie spécifique qui 

tend se matérialiser et connaît d’avatars immatériels comme les nombres mathématiques et 
les figures géométriques. On peut se rendre compte qu’une forme immatérielle, éternelle 
ne peut pas « descendre » purement et simplement dans le matériel sans altération, la 
matière signifiant finitude déterminée par l’espace et le temps. Une reproduction physique 
de la forme est logiquement impossible. C’est pour cette raison que Platon parle de 
l’imperfection des images. Même s’il s’agit des eikastiké techné, ou les images copies, 
icônes, eikona ressemblant au modèle. D’autant plus si on parle des phantastiké techné qui 
simulent la ressemblance, donnant naissance aux images phantomatiques, eidola, les idoles. 
Le sens premier, le sens qu’on a dans l’esprit lorsqu’on parle de la forme est en directe 
liaison avec la matière, avec ce qui peut être vu, ce qui occupe une place dans l’espace et 
peut durer dans le temps. Il n’est pas exagéré à dire que par l’intermède des formes nous 

 
5 Le biologiste autrichien L. von Bertalanffy utilisait en 1928 l’expression Allgemeine Systemlehre, donc une théorie 
totalisante ou unifiante des systèmes.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 188 

apparaît le monde extérieur. Une forme matérielle est une forme qu’on saisit à l’aide de 
notre vue, donc la question de la perception est impliquée dans toute discussion 
concernant ce qui a une configuration dans l’espace.  

Même si on n’ait pas un critère infaillible pour reconnaître ou attester une identité 
de forme, deux objets ayant une même forme, par exemple, on peut ajouter comme Locke 
le faisait, à la forme spatiale d’autres attributs que leur perceptibilité. Le philosophe parlait 
de la solidité, l’étendue, le nombre et le mouvement ou par contre le repos. On peut penser 
aussi à la symétrie ou à l’ordre comme des traits que la forme peut avoir et qui attirent 
l’attention sur elle. De toute façon, pour être évidente, une forme statique est prégnante, 
comme se trouvant sous un fascicule de lumière dans son contexte, sur un fond 
quelconque. Donc la force de la forme, son identité est donnée par sa prégnance6, sa 
distinction. Il est alors logique que le contraste plus grand fait plus visible un objet qui se 
détache de son fond. De plus, cet objet s’offre à la vue comme un tout, les parties qui le 
constituent ne sont pas saisies séparément, elles sont en cohésion. Et le tout dont on parle 
des qualités spécifiques qui ne se constituent pas, on a vu, de la simple addition des aspects 
et caractéristiques des parties qui configurent la totalité. Ce dont on y parle est l’holisme 
formiste. D’autres lois de la forme spatiale : la loi de la fermeture et de la complétion – les 
objets à contours fermes et complets sont plus évidents et s’imposent d’autant plus à notre 
attention que ceux incomplets et à contours imprécis. 

Dans le domaine du vivant, de la biologie, la forme est celle d’un organisme qui, bien 
sûr, n’est pas statique et alors la forme est identifiée à l’ontogenèse, un principe reconnu et 
attribué à la forme des organismes depuis l’antiquité. Aujourd’hui on dit que la forme est 
déterminée par le programme génétique, donc par l’ADN. C’est une matrice inscrite dans 
l’organisme, représentant les caractéristiques ontogénétiques transmissibles mais qui peuvent, 
en certaines conditions, être soumises à des changements. Ce type de forme ne constitue pas 
notre intérêt principal, mais on ne peut pas l’omettre d’autant plus que nous plaidons pour 
l’hypothèse et la conception de l’isomorphisme, de l’homogénéité et l’unité de structure et 
organisationnelle entre les dimensions biologique, physique et psychologique de notre 
monde. L’équivalent de la forme physique, dans le plan artistique littéraire, même si 
immatériel, est l’œuvre dans sa réalisation formelle, technique, structurelle. Au XXe siècle on 
a eu cette conception qui identifiait la notion de la forme avec l’idée de littérature7. 

 
Convergences 
C’est une conception qui fait apparaitre les aspectes convergents. Des homologies 

peuvent être observées, par exemple, entre les formes naturelles et les formes artistiques. 
Ce qui veut dire que les formes ne sont pas tout à fait aux aléas du hasard. La nature ne se 
présente pas seulement comme une source d’inspiration qu’on a la conscience, elle est aussi 
un terrain de manifestation tout comme l’esprit peut être un terrain similaire. On peut 
parler alors d’un point de départ, d’un déterminant générateur pour être ainsi dans 
l’essentialisme métaphysique ou dans le vitalisme romantique. 

Puisque la totalité de notre univers se constitue de ces parties qui se correspondent, 
on décèle en ce sens la loi de la communion organique entre les phénomènes biologiques et 
celles propres au monde spirituel, social ou psychique. Les gestalten sont en fait les totalités 
organisées. La forme est une possible liaison entre l’intérieur et l’extérieur, réalisant un 
équilibrage entre les deux. 

 
6 Le principe de Birkhoff dit que ce sont les axes de symétrie qui font une forme d’autant plus prégnante. 
7 Ce n’était pas, bien sûr, la seule définition de la littérature, mais elle a eu son prestige spécialement grâce aux 
recherches de l’école formale russe qui ont eu leur écho dans le monde occidental. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 189 

On a appris de la métaphysique d’Aristote que la morphè, la forme doit être 
comprise comme une réalité ontologique dépassant les perceptions. La matière qui se 
présente comme amorphe est modelée en et par la forme, une sorte d’expression du 
principe de l’être même. Un objet qui cesse d’être purement et simplement matière et 
détient une forme est un objet qui manifeste sa particularité, occupe une place dans 
l’espace, se différencie d’autres, devient une empreinte d’un principe intérieur, réalisation 
d’existence. La forme peut avoir par conséquent ce pouvoir, cette fonction de structuration 
et de cohérence. La thèse se propage dans le temps et dans divers domaines. En biologie, il 
y a des théories supposant que les organismes ont la configuration qui suggère l’existence 
d’une « forme intérieure » qui ne peut être connue directement mais seulement par le biais 
des aspects physiques qui apparaissent comme des effets de cette cause insondable 
autrement. Une forme indique vers ce qui est particulier mais elle n’omet pas, au contraire 
elle permet l’observation des caractères essentiels. 

Pour Thomas d’Aquin, dans « les choses sensibles se trouve un élément intelligible, 
la forme » (Janneau, 1963 : 132). Enfin, un autre exemple, Paracelse, dans son Lexicon, 
identifiait une forme des objets dans leur « teinture » mais aussi une forme dans la 
« texture » de ces objets, c’est à dire d’une part ce qui est visible et d’autre part ce qui se 
constitue dans une essence et peut être saisie par la cognition.  

Le principe de fonctionnement de la forme est un principe vital, formant, il est une 
vraie « force formatrice », bildende Kraft, qui ne peut être à vrai dire sondé, connu à l’aide 
des outils mécaniques. Pour cette raison, la question de la forme se trouve au croisement 
de deux valences opposées qu’elle peut réunir : l’immanence et la transcendance :  

 
« Toute oeuvre d’art, s’il lui est reconnu une valeur esthétique, permet de retrouver 

la forme transcendante en question, parce qu’elle est à l’origine de ces rapports entre les 
lignes, les surfaces, les couleurs, les valeurs visuelles ou tactiles, les thèmes iconographiques 
également, qui éclatent en une symphonie d’accords, sonnants ou dissonants (...) caractérisant 
l’oeuvre réussie, magique, fascinante. » (Bernard-Weil, 1992 : 229)  

 
On ne peut pas oublier la relation fondamentale et tellement traditionnelle, 

puisqu’elle est millénaire, entre le fond, le contenu et la forme. Dans l’esthétique de 
Benedetto Croce par exemple la poésie est l’art supérieur qui fait que l’intuition coïncide à 
l’expression et le contenu avec la forme – il s’agit de la vieille dichotomie formée des 
principes qui apparissent comme oposés et faisant la distinction entre idée, symbole, 
pensée et leur expression. La poésie a la capacité d’unir dans une totalité harmonieuse le 
mot, la lettre et l’esprit, par contre la « littérature » a un caractère différent puisqu’elle 
sépare et fait la différence entre la forme – pour certains, le style – et le contenu. Dans le 
même esprit dichotomique, pour l’art de l’avangarde la forme se sépare du contenu, cette 
fois-ci pourtant la forme est prioritaire au moins comme principe générateur, c’est elle qui 
détermine le contenu. La même chose va être affirmé par Paul Valéry qui nous disait que 
les belles oeuvres sont « les filles de leur forme » ...  

 
Logos spermatikos 
A-t-elle ou pas, la matière, inscrit dans ses tréfonds ce plan, ce programme a priori 

qui peut se révéler à un moment donné (ou pas !) par le biais de la forme ? ! Autrement dit, la 
forme est elle-même l’idée première, une sorte d’idéalité transcendante, supérieure, le design 
invisible mais en attente de la matérialisation ? ! Les uns disent que la matière ne détient pas, 
dans sa structure, une forme préfigurée et que c’est la pensée de l’artiste qui la crée pour 
l’imprimer dans la matière (même impalpable des mots ou des sons). Bien sûr il s’agit de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 190 

vieille dispute : découverte ou création vs invention. La conception contraire, d’un Thomas 
d’Aquin par exemple, soutient que seulement la nature a la capacité de produire des 
substances. L’artiste qui travaille une matière perd la forme initiale de cette matière, tout en 
gardant sa substance. Une nouvelle forme va habiller cette substance que l’artiste prend pour 
la modeler. Si on voit les choses sous cet angle, substantiel, en sa matière mais aussi dans sa 
forme, ne peut pas être que l’objet naturel et non pas l’objet d’art.  

Mais dans la conception du Logos spermatikos la forme n’est pas un vêtement. La 
forme est déjà là, elle est la substance échappant à notre conscience ou à notre capacité 
d’observation. Raison pour laquelle les grands artistes sont considerés depuis toujours des 
visionnaires. La forme est un schéma, une matrice dans la matière informe ou amorphe qui 
représente un vrai noyau, une essence, ayant un pouvoir générateur de manifestation et de 
devenir… : E. Delacroix exprimait ce processus : 

 
« L’idée première, le croquis, qui est en quelque sorte l’oeuf ou l’embryon de 

l’idée, est loin ordinairement d’être complet ; il contient tout si l’on veut, mais il faut 
dégager ce tout, qui n’est autre chose que la réunion de chaque partie. Ce qui fait 
précisément de ce croquis l’expression par excellence de l’idée, c’est non pas la suppression 
des détails, mais leur complète subordination aux grands traits qui doivent saisir avant 
tout... Les premiers linéaments par lesquels un maître habile indique sa pensée contiennent 
le germe de tout ce que l’ouvrage présentera de saillant. » (Delacroix, 1950 : 169) 

 
Le point de départ, l’embryon ou l’oeuf contient dans son « ADN » la totalité 

d’une forme qui devient, est en croissance grâce au travail de l’artiste. Mais cet état 
potentiel d’une Forme qui peut ordonner, former, donner un sens et une structure, une 
configuration, qui se présente comme une vraie « idole modelante », l’expression de 
Novalis, n’est pas à la merci exclusive de l’artiste créateur. C’est un état potentiel inscrit 
dans toute la nature, qui a une force intérieure déterminante dont un artiste peut avoir 
l’intuition mais non la possibilité exclusive de découverte, contrôle et expression. On parle, 
par exemple, des formes de vie justement pour exprimer cette réalité du palier intuitif 
plutôt que conscient que nous utilisons pour mettre en forme notre vie, à tous les niveaux : 
biologique, social, économique, religieux, esthétique etc. 

L’artiste apparaît comme un intermédiaire, rôle qui ne peut et ne doit pas 
minimaliser le mérite de son geste créateur. Parfois l’appel de ce principe, qui n’a rien de 
corporel ou perceptible par les sens, a une telle force que l’artiste n’a pas un autre choix que 
de le suivre jusqu’à la mise en forme. Il peut choisir la stratégie. L’artiste définit, concrétise, 
cherche la matérialisation de ce projet, ce plan, processus qui n’est pas toujours facile à 
realiser, parce que le chemin vers les raisons premières est une épreuve, un défi qui demande 
des tâtonnements et des efforts pour se réaliser. Les formes sont aussi considérées conatus, 
des traces que l’artiste a la capacité d’identifier, d’observer et de collecter pour configurer 
dans l’espace concret et de celui spirituel, pour leur donner une identité. Frenhofer, le peintre 
bizarre du Chef d’oeuvre inconnu de Balzac, obsédé par l’idée de l’art parfait qui surprend et 
capte l’essence de la vie, l’esprit ou l’âme des êtres, la physionomie des choses8, parle de la 
Forme. Mais non pas des apparences de la Forme qui trompent les artistes superficiels ou 
trop pressés. Il y a une intimité de la Forme qui ne se révèle à n’importe qui, elle doit être 
suppliquée avec amour et persévérance puisqu’elle se dissimule et reste cachée. Elle a un 

 
8 Un personnage symbolisant la poursuite folle de la perfection dans l’art, jamais satisfait par son œuvre, 
préparé à mourir pour l’art éternel et parfait, impossible à atteindre pourtant, faisait exclamer Cézanne : 
Frenhofer c’est moi ! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 191 

moment propice qu’on doit attendre et puis conquérir la Forme : Elle est harcelée par l’artiste 
de génie, obligée se soumettre et se rendre. Elle est un Protée beaucoup plus difficile à 
surprendre ou à voir que le Protée du conte parce qu’elle fait plutôt connaître son apparence 
que sa vraie nature. Mais dans sa révélation absolue l’effet et la cause ne sont que l’une et la 
Forme-essence n’est pas du tout facile à capturer.  

« Double Gestalt », “sort of vicious circle where reality and fiction engender one 
another in a perfectly reversible causal relation” (Ouellet, 1996 : 76), c’est ça la Forma 
mentis! Similaire au mimosa, rencontre du végétal et de l’animal, symbole utilisé par 
Derrida pour représenter ces réalités, oscillant tellement entre des pôles qu’on a 
l’impression qu’ils n’existent plus ou que les frontières entre eux s’effacent jusqu’à leur 
disparition : réalité et fiction, art et social, science et littérature, vie et mort... On dit que 
notre cerveau n’est pas un recorder mais un processeur9.  

Pour certains, la mise en forme de toutes les informations que nos sens reçoivent, de 
tous les événements, auxquels nous participons ou pas, est de la fiction. Le processus même 
de structuration est vu comme fictionnel et si on a dans la mémoire l’ancien sens de la fiction, 
mensonge, il en résulte qu’on est dans une perpétuelle erreur. Il n’est pas exclu qu’on soit en 
erreur mais pas tout le temps et certainement la fiction n’est pas notre source avérée et 
constante d’erreurs, fabulations, évasions dans l’imaginaire et des distractions futiles. Notre 
cerveau ne fait pas appel, de temps en temps, à la fiction pour se détendre ou pour une sorte 
de relaxation-perte du temps, comme la visite au zoo ou dans un jardin botanique.  

La fiction est une Forme fondamentale et dans l’oscillation qui définit notre vie, 
elle peut être considérée la partie non vue de la lune, à condition de ne pas minimiser 
l’importance de cette terra incognita parfois, autrefois terra cognita... La forma mentis 
implique une activité continue entre les deux pôles, facta et ficta, une activité mentale qui 
configure dans la vie et pour la vie, soit-elle réelle ou imaginaire, vie imaginaire qui n’est ni 
frivole ni secondaire. La fiction est un chemin qui a une égale importance que la réalité ou 
l’activité rationnelle journalière. Elle est déjà là ou elle est toujours là, une forme a priori 
kantienne. Ou pour faire recours à l’épistémè antique et à l’idée de l’incription des Formes 
éternelles dans l’âme de chaque mortel, formes qu’on peut se rappeler, dit-on, par le 
processus de l’Anamnesis. Des lignes parallèles qui de temps en temps se rencontrent.  

Notre cerveau choisit l’une ou l’autre sinon les deux en les mélangeant. On est 
pourtant capable de les distinguer10, de faire la différence entre actualité et virtualité. La 
fiction est une catégorie cognitive issue de notre besoin de compréhension elle est une 
modalité plastique et flexible d’aborder la réalité ou de l’enrichir ou de la contredire ou de 
la concurrencer.  

 
intus concipere, foris exprimere... ! 
Le formisme dans l’esthétique n’est pas exempt d’indécisions, confusions et 

d’ambiguïtés. Et tout part de la nature plurivalente de la Forme même : métaphysique, 
transcendante, physique, morphologique, phénoménologique. Fait explicable par une 
simple observation. La forme artistique n’est que l’une des manifestations de la Forme 
puisque toute la vie dans sa grande diversité et dans sa polyphonie part d’une essence, d’un 
principe générateur, fondamental. Le sublime de Kant ou peut être le punctum de Barthes 
ou l’aura de Walter Benjamin. Il n’est plus le temps, bien sûr, d’un essentialisme fort, de 

 
9 Marie-Laure Ryan soutient cette idée. 
10 Le principal symptôme d’une maladie mentale est justement l’incapacité de faire la distinction entre fiction et 
réalité. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 192 

type platonicien, nous optons pourtant pour l’essentialisme, même s’il soit la variante 
faible, moderne de l’ancien essentialisme. 

Dans leur dynamique, les formes énergétiques se rencontrent, parce qu’on sait que la 
Gestalt n’est pas une forme statique, immobile, rigide ; elle est à la fois intérieure (innere, en 
allemand) et extérieur (äussere), forme invisible et visible, intus concipere, foris exprimere, 
intelligible et sensible. De la transcendance à la matière, processus visant l’incarnation de la 
forme et processus inverse, de la matière à la spiritualisation de la Forme.  

Il est peut-être utile de faire ici une analogie avec les images numériques. 
L’ordinateur « traite » des images de la réalité concrète, sensible, des images 
photographiques ou vidéographiques, ce qui veut dire qu’il réalise diverses opérations de 
filtrage ou d’extraction des traits, des caractéristiques propres aux images et aux objets 
représentés par les images. La route est donc äussere – innere. Mais il y a aussi des images 
numériques de synthèse qui sont le « produit » exclusif de l’ordinateur, elles sont générées 
par des opérations mathématiques, conceptuelles et ne partent pas d’une réalité 
antécédente. Ces images se trouvent en amont de la réalité, n’ayant pas un modèle 
extérieur : innere – äussere. Cette analogie peut nous suggérer que la Forme abstraite, 
conceptuelle ou spirituelle n’est pas toujours présente dans la réalité ou qu’elle n’a pas un 
correspondant automatique, visible dans le sensible, la réalité. De plus, il y a ce double 
sens, de l’intérieur vers l’extérieur et de l’extérieur vers l’intérieur mais il reste la question si 
la Forme est toujours déterminante ou il a y des contextes, des situations modelant la 
Forme d’une façon décisive. Ses valences sont assurément modélisables, mais peuvent-t-ils, 
les facteurs extérieurs changer d’une manière fondamentale la Forme ? Probablement que 
non ; elle ne serait plus la Forme, principe générateur ! Certes est le fait qu’on accorde une 
attention plus grande à l’exogène, puisque pour la plupart la Forme reste seulement une 
intuition difficilement vérifiable, en dépit de cette cohérence générale, impliquant même le 
chaos parfois, qui orchestre la réalité. Une réalité qui n’est pas invariablement le terrain 
manipulable, passif, inférieur dans ses initiatives.  

La fiction est parfois l’une des traductions de cette ou ces formes11, une notion et 
une « réalité » qui a connu un grand succès au parcours du XXe siècle. Toute la littérature a 
été conçue comme fiction, « processus fictif » parce qu’elle implique ou est le résultat de 
l’imagination. Ainsi la poésie même est devenue à son tour de la fiction exemplaire, 
puisqu’elle est l’expression par excellence de l’imagination et du miracle de la création, de 
l’activité créatrice. La fiction a été vue comme indissociable de l’idée de création artistique, 
de l’imagination, ces notions se trouvant assez souvent dans une relation de synonymie. 
L’une des explications est le resserrement du terrain de la littérature impliquant la valeur, 
restée dans la sphère aseptique du canon, du curriculum scolaire. Or la littérature de 
kiosque, qu’on avale sans beaucoup de discernement ou d’interprétation, la paralittérature a 
suffoqué ce que traditionnellement était considéré comme esthétique. On avait besoin 
d’une notion aussi générale que la notion de littérature d’autrefois mais sans les restrictions 
de sens paru lorsqu’elle a été associée au prestige de la valeur esthétique. La fiction 
comprenant toute production verbale de l’imagination est devenue un mot passe-partout. 

D’ici jusqu’à un panfictionnalisme qui ne faisait plus la distinction ontologique 
entre la fiction et la non fiction n’était qu’un pas. Pourtant la fiction a ses caractéristiques 
différentielles, elle ne peut pas être confondue à la réalité, même si parfois la réalité peut 
être vue comme une construction semblable à la fiction. En conditions normales, la Forma 
mentis les réunit sans (d’habitude !) les confondre, dans la réalité que dans la fiction. 

 
11 Il n’y a pas une seule forme ou s’il y a, elle a des valences multiples, une essence avec des valences multiples. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



LA FORME OU LE LOGOS SPERMATIKOS – Alina Silvana FELEA 
 
 

 193 

Bibliographie : 
 

CITTON, Yves, (2007), Lire, interpréter, actualiser. Pourquoi les études littéraires ?, Paris, Editions 
Amsterdam  

DELACROIX, E., (1950), Journal, t.II, Paris, Plon, p.169. 
JANNEAU, E., (1963), La philosophie médiévale, Paris, PUF, p.95. 
GAYON, Jean, WUNENBURGER, Jean-Jacques, (1992), Les figures de la forme, Paris, Editions 

L’Harmattan. 
BERNARD-WEIL, Elie, (1992), « Du rythme à la forme, via le modèle de la régulation des couples 

ago-antagonistes formes « physiologiques » et formes « pathologiques », en Les figures de la 
forme, p Paris, Editions L’Harmattan, p.229. 

OUELLET, Pierre, (1996), The Perception of Fictional Worlds, in Călin-Andrei Mihăilescu et Walid 
Hamerneh (eds.), Fiction Updated. Theories of Fictionality, Narratology and Poetics, University of 
Toronto Press, pp.76-90. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:47 UTC)
BDD-A31659 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

