
83

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

CZU: 398(478)(092)
ORCID: 0000-0002-7707-525X

 

Mariana COCIERU
Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

(Chişinău)

VICTOR CIRIMPEI – CONTRIBUȚII LA 
CERCETAREA MENTALULUI MITOLOGIC 

ROMÂNESC

Victor Cirimpei – contributions to the research 
of the Romanian mythological mental

Abstract: Examination of ethnological studies of Victor Cirimpei, predominantly 
those related to autochthonous romanian mythology, demonstrates once again the depth of 
a researcher thinking equally concerned not only mythology, but also ethnic thracian-daco- 
romanian constituent, comic folklore, literary history and criticism. This approach comes  
to shape one investigational side of the renowned folklorist (reached the honorable age of 
80 years), as evidence of the many achieved in modern romanian ethnology. Impresses not 
only scientific results reached by the investigator when proceeding to examine a subject of 
mythology, but also the method how such drains, faces, compares with the eloquent presents 
in system conceptions of ancient peoples of the world. Exegete value consistes in investiga-
tion of some segments less studied in Romanian folklore, in identification of inedite topics, 
that contribute to development of science and filling the evidence gaps in the research domain.

Keywords: mythology, deities, mythological creatures, pantheon of deities, 
V. Cirimpei, etnological research.

Rezumat: Examinarea studiilor etnologice ale lui Victor Cirimpei, cu predilecție a ce-
lor ce țin de mitologia autohtonă românească, ne demonstrează încă o dată profunzimea gân-
dirii unui cercetător preocupat în egală măsură nu numai de mitologie, ci și de constituentul 
etnic traco-daco-român, comicul folcloric, istoria și critica literară. Demersul respectiv vine să 
contureze una din laturile investigative ale renumitului folclorist (ajuns la onorabila vârstă de 
75 de ani), drept mărturie a celor multe realizate în domeniul etnologiei moderne românești. 
Impresionează nu doar rezultatele științifice la care ajunge cercetătorul atunci când purcede 
să examineze un subiect din mitologie, dar și modalitatea cum diseacă, confruntă, compară cu 
prezențe elocvente din sistemul de concepții străvechi ale popoarelor lumii. Meritul exegetu-
lui e în abordarea unor segmente mai puțin studiate în folcloristica românească, în identifica-
rea unor subiecte inedite, care să contribuie la dezvoltarea științei și la completarea unor goluri 
evidente din domeniul cercetării.

Cuvinte-cheie: mitologie, divinități, făpturi mitologice, panteonul zeităților, 
cercetare etnologică.

FOLCLORISTICĂ

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



84

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

Cercetările etnologului Victor Cirimpei privind segmentul mitologic autohton  
denotă o cunoaștere primordială a subiectului respectiv, raportat fiind la mitologiile  
străvechi „bine conservate datorită scrisului timpuriu al lumii vechi (sumeră și akkadă, 
hitită, hanaaneică și biblică, hindusă, iraniană, greacă și romană)” (Cirimpei, 2002(1),  
p. 120; Cirimpei, 1992(1), p. 117). Privită în retrospectivă, istoria evoluției gândirii mi-
tologice universale dezvăluie mărturii ale confirmării celei românești. Exegetul Victor 
Cirimpei mărturisește, pe bună dreptate, că poporul român a apărut în perioada când „gân-
direa de tip mitologic” sau „fantezistă”, completându-se cu „viziuni realiste”, trecuse pe 
plan secund și aceasta grație afirmării masive a creștinismului – adversar înverșunat al 
„păgânismului” mitologic (Cirimpei, 1991(1), p. 150). Aflarea de multe secole a popo-
rului român în creștinism a determinat reconsiderarea totalității viziunilor arhaice păgâ-
ne, mitologice și folclorico-mitologice despre diversele lucruri și fenomene din existența 
umană. Prin urmare, miturile, fără pretenția de a fi un gen de artă a cuvântului (Мифы 
народов мира, p. 14), reprezintă tentative de percepere a lumii înconjurătoare, de 
conștientizare a viziunii asupra epocii din care au parvenit, o fuziune sentimentală a 
omului cu fenomenele axis mundi (de unde – personificarea elementelor neînsuflețite în 
mituri, legende, basme) (Ibidem. A se vedea: Лосев, p. 83-96). Acestea au evoluat până 
a fi „valorificate artistic în rituri, ceremonii, orații, cântece, dansuri, înscenări populare” 
(Cirimpei, 2002(1), p. 121), devenind astfel parte componentă a folclorului mitologic, iar 
prin extindere – subiecte, motive, procedee poetice de inspirație și pentru celelalte arte.

Referindu-se la spațiul românesc, cercetătorul V. Cirimpei consemnează că 
reminiscențe ale mitologiei arhaice avem prezente în „descântec, basm, colindă, orația 
mare de Anul Nou, povestea cu animale; în unele povestiri și legende (ultimele două fiind 
numite uneori, impropriu, mituri), cântece lirice, de ritual, baladice; în formule invocative 
și de incantație, teatru popular-folcloric și alte specii ale creației orale anonime românești” 
(Ibidem). În aceeași ordine de idei, etnologul întreprinde o concludentă clasificare, deși o 
numește aproximativă, a personajelor mitice benefice și malefice, deosebind:

„a) responsabili ai sferelor de importanță esențială pentru om (Caloianul, Daina/ 
Fata-Pădurii, Doamna-Florilor, Drăgaica, Muma/ Vâlva-Pădurii, Paparuda, ursitoare-
le), pe lânga aceștia – cu funcții în anumite medii de activitate (Clatină-Munți, Faurul-
Pamântului, Sfarmă-Piatră, Strâmbă-Lemne; Gerilă/ Zgriburilă, Flămânzila, Ochilă/ 
Lungilă/ Țintilă, Păsărilă, Setilă) și făcători de rele (Boala-Vacilor, Ceasul-Rău, Ciuma, 
Deochiul, Holera, Moartea, Pustia, Stahia, Vântul-Rău, Zburătorul);

b) stapâni ai luminii și atmosferei (Baba-Dochia, Crăciun, Crivăț, luceferii, Miezul-
Nopții, Murgilă, Soarele);

c) viețuitoare secunde – animale, păsări, insecte etc. (Albina, Ariciul, Calul, Cerbul, 
Corbul, Dulful-Mării, Șarpele, Vidra, Vâlva);

d) plante-copaci (bradul/ copacul-Vâlvei, mărul, stejarul) și plante-ierburi (iarba-
fiarelor, mătrăguna, pelinul, sânziana);

e) ape (Apa-Sâmbetei, Dunărea, Marea Neagră)” (Ibidem).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



85

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

Vin să întregească panteonul divinităților mitice personaje-mulțimi de gen mas-
culin (balaurii, belciugarii, moroii, pricolicii, strigoii, uriașii, zmeii) și feminin (dânsele, 
ielele, joimărițele, nemaipomenitele, rusaliile, sânzienele, șoimanele, zânele).

În studiile întreprinse V. Cirimpei examinează și latura istorică cu privire la 
cunoașterea, înregistrarea și cercetarea mitologiei folclorice românești. Punctul de por-
nire îl identifică în cele câteva relatări ale grămăticilor anonimi (A se vedea: Chițimia; 
Istoria) despre anumite fenomene naturale inexplicabile și în operele de referință ale mi-
tropolitului Dosoftei (poemul Domnii Țărâi Moldovei), ale cronicarilor Miron Costin și 
Ion Neculce. Autorul colecției istorico-folclorice O samă de cuvinte „semnalează felurite 
întâmplări excepționale din punctul de vedere al vechilor credințe populare, având con-
vingerea că în felul acesta contribuie la păstrarea pe cale scrisă a unor fragmente de istorie 
mai mult sau mai puțin arhaică” (Cirimpei, 1991(1), p. 158). 

De o atenție deosebită și apreciere înaltă a valorii consemnărilor privind „vechi 
zeități și practici magice” în operele Descrierea Moldovei și Hronicul vechimei a romano-
moldo-vlahilor se bucură eruditul gânditor Dimitrie Cantemir. Anume aici ne îndeamnă 
V. Cirimpei să descoperim nume ale panteonului politeist cu semnificații deja pierdute, 
prezente odinioară în fondul de credințe arhaice ale moldovenilor. Astfel zeități și făpturi 
mitice, precum: Doina, Heoile, Zânele, Sânzienele, Joimărițele, Frumoasele, Ursitele, 
Zburătorul, Tricoliciul, Striga, Stahia; Farmecul, Descântecul, Legătura, Dezlegătura 
ș. a.; descrieri ale unor credințe și practici magice precreștine cu referire la unele din acestea: 
Turca, Vergelatul, Călușarii, Păpăluga, Drăgaica, consemnate de Dimitrie Cantemir, 
dar și complexul orizont filozofic al marelui umanist și cărturar vor deveni subiecte de 
investigație pentru demersurile științifice ulterioare ale cercetătorului Victor Cirimpei: 
Urme folclorico-mitologice moldovenești de vechime proto-indo-europeană; Folclorul 
mitologic; Dimitrie Cantemir: constituentul etnologic; Dimitrie Cantemir: plaiul natal și 
datinile sale; Dimitrie Cantemir și Moldova din stânga Prutului (Ca o lecție de istorie); 
Dimitrie Cantemir – etnolog; Vechi realități etnologice românești în atenția lui Dimitrie 
Cantemir și Bogdan Petriceicu Hasdeu, aspecte ale examinărilor ulterioare; Paralela 
Dosoftei – Cantemir; Ponderea etnologicului în scrisul cantemirean; Reminiscențe de 
credințe vechi la românii din stânga Nistrului; Dimitrie Cantemir: Norocul ca divinitate; 
Doina/Daina – zeitate precreștină la români, bulgari, lituanieni etc. (Cirimpei, 1985(1); 
Cirimpei, 1988; Cirimpei, 1991(2); Cirimpei, 2003(1); Cirimpei, 2008(1); Cirimpei, 
2008(2); Cirimpei, 2008(3); Cirimpei, 2008(4); Cirimpei, 2003(2); Cirimpei, 2003(3); 
Cirimpei, 2006; Cirimpei, 2003(4); Cirimpei, 1998(1)).

Etnologul V. Cirimpei ne mărturisește că perioada de după Dimitrie Cantemir și 
până la Ion Budai-Deleanu intră într-un con de umbră de aproape un veac, mostrele gân-
dirii mitologice rămânând în afara preocupărilor oamenilor de cultură. Prin apariția operei 
Țiganiada are loc reabilitarea reconsiderărilor de mitologie autohtonă. În comentariile 
care însoțesc textul poetic, autorul Ion Budai-Deleanu consemnează și explică existența 
unui șir de zei, zâne și sfinți de origine folclorică, operând cu conceptele: „suprăstăciune” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



86

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

(superstiție), „crezătorie veche”, „crezătorie deșartă”, „vrăjitúri”, „mitologhie” (noțiunea 
respectivă, remarcă folcloristul V. Cirimpei, este utilizată pentru prima dată într-o operă 
artistică din arealul documentar investigat).

Îndemnați de spiritul epocii pașoptiste, oamenii de cultură au conștientizat necesi-
tatea culegerii și valorificării mitologiei, a creației etnofolclorice: „Romantismul, remarcă 
V. Cirimpei, sporește interesul pentru mitologie. Începe colectarea și valorificarea legen-
delor, basmelor și miturilor propriu-zise, ia naștere așa-numita școală mitologică – miturile 
fiind considerate un important izvor al culturii naționale, ele ajutând la explicarea genezei 
și semnificației multor fenomene folclorice” (Cirimpei, 2002(1), p. 122). Nu vom insista 
prea mult asupra acestui aspect, considerând oportun a remarca doar că retrospectiva is-
torică este întregită de către exegetul V. Cirimpei cu nume de referință din spațiul cultural 
românesc, precum: Gheorghe Asachi, Gheorghe Săulescu, Constantin Negruzzi, Teodor 
Stamati (asupra preocupărilor folcloristice ale căruia va insista mai detaliat în lucrarea 
Realizări ale folcloristicii timpurii moldovenești, 1978), Alecu Russo, Vasile Alecsandri, 
Olga Nakko, Ion Sbiera, Ion Creangă, Mihai Eminescu etc. Dacă personalitățile enunțate 
mai sus au consemnat, s-au inspirat, au descris ori au înregistrat tangențial reminiscențe 
ale gândirii mitologice autohtone, atunci cercetările realizate de folcloriștii, etnografii și 
etnologii Bogdan Petriceicu Hasdeu [este primul culegător de folclor al românilor din 
Bucovina, Basarabia și stânga Nistrului], Teodor Burada, Nicolae Densușianu, Simion 
Florea Marian, Iuliu A. Zanne, Elena Niculiță-Voronca, Artur Gorovei, Mihail Canianu, 
Gheorghe Teodorescu-Kirileanu, Tudor Pamfile, Alexei Mateevici, Victor Moisiu, Leca 
Morariu, Dumitru Furtună, Dumitru A. Vasiliu, Marcel Olinescu, Petru Caraman, Petre 
Ștefănucă, Mircea Eliade [acesta a întreprins investigații fundamentale asupra mitologiei 
românilor, incluzând-o în sistemul de concepții străvechi ale popoarelor lumii], Romulus 
Vulcănescu, Victor Kernbach, Mihai Coman, Victor Cirimpei [completăm noi] etc. vin 
să contureze profund și complex orizontul cognitiv al mitologiei folclorice românești. 
Cel din urmă, de altfel unicul în spațiul de la est de Prut, este preocupat mai profund de 
segmentul mitologiei autohtone la românii din Republica Moldova, Ucraina și Federația 
Rusă, fără a neglija însă și străduințele celorlalți folcloriști la evidențierea parțială a unor 
reminiscențe de natură mitologică în investigarea unor specii, subiecte din folcloristica 
românească a spațiului basarabean.

Valorificarea și promovarea creațiilor folclorico-mitologice ale românilor din 
Republica Moldova, Ucraina, Federația Rusă, culese în secolele XIX-XX, are loc prin 
lansarea celor trei mari proiecte în cea de a doua jumătate a secolului trecut: Creația po-
pulară moldovenească (în 16 volume, Chișinău, Știința, 1975-1983); Editarea folclorului 
pe zone etnografice, la Chișinău (Folclor din părțile Codrilor (1973), Folclor din Bugeac 
(1982), Folclor din Nordul Moldovei (1983), Folclor din Stepa Bălților (1986), Folclor 
din Câmpia Sorocii (1989), Folclor din Maramureș (1991), Folclor din Țara Fagilor 
(1993), Cât îi Maramureșul... (1993) și seria Mărgăritare (în 15 volume, 1981-1985, 
destinată elevilor).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



87

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

Multe materiale inedite se află încă depozitate în câteva arhive, la care face referință 
cercetătorul însuși: „La o examinare de ansamblu a materialelor etnologice orale (predo-
minant etnografice și de folclor) din Arhiva Științifică Centrală a Academiei de Științe  
a Moldovei, fondul 19, inventar 3 <...> – cea mai reprezentativă colecție, cu 453 de  
volume-manuscrise din anii 1945–2011 (plus rapoartele-descrieri din câțiva ani ale etno-
grafilor din aceeași Academie), precum și materialele altor depozite arhivistice de același 
gen din Republica Moldova și din România (cele basarabene), constatăm existența unei 
bogate comori de giuvaiere ale mentalității și inteligenței populare – mitice, istorice și  
artistice; această comoară-tezaur fiind extrasă, fărâmă cu fărâmă, din graiul viu al  
românilor de diferite vârste, femei și bărbați, persoane cu nume concrete, dar și de la unii, 
puțini la număr, anonimi, din localități, foste un timp sovietice, altele aflate și acum sub 
administrare statală ucraineană; localități ale Basarabiei, Bucovinei de nord, Transilvaniei 
de est (nord-carpatice) și din stânga Nistrului” (Cirimpei, 2011, p. 44).

Printre preocupările etnologului V. Cirimpei, cea cu referire la dimensiunea mito-
logiei autohtone se rezumă la „deslușirea mitologică a lumii și perceperea evenimente-
lor anului solar (prin datini, credințe, descântece, practici magice, semne prevestitoare, 
farmece, vrăji, obiceiuri pentru zile sfinte precreștine și creștine, ziceri și cântări de cult, 
colinde, orații)” (Ibidem). Parțial și celelalte două subdiviziuni ale ordinii diacronice apro-
ximative, realizată de cercetător cu privire la documentarea mostrelor de etnologie româ-
nească, includ creații cu substrat mitic: „cunoașterea vieții omului și a mediului natural, 
cultural și istoric al societății (cântece de legănare a pruncului, practici, ziceri, cântece și 
jocuri ale copiilor; cântece, strigături și balade de dragoste; cântece de armată și război, 
cutume prenupțiale, orații și strigături de nuntă; datini, obiceiuri, cântece, glume și strigă-
turi de familie; deplângerea și pomenirea morților; informații, amintiri, legende, povestiri 
și cântări istorice)”; „gândirea artistică (asemănări, comparații și aprecieri neobișnuite; 
expresii idiomatice, zicători și proverbe; întrebări șmechere și ghicitori; narațiuni fantas-
tice, nuvelistice, comice și alegorice; balade, cântări de vitejie, cântece filozofice, poezii 
distractive, teatru folcloric; plăsmuiri folclorizate și de album)” (Ibidem).

Panteonul zeităților mitice, consemnat de numeroși cercetători ai mitologiei autoh-
tone și asupra căruia insistă și etnologul V. Cirimpei, a suferit de-a lungul anilor, începând 
cu era creștinismului, mari transformări. În baza celor relatate de Dimitrie Cantemir în se-
colul al XVII-lea, folcloristul deduce că la momentul istoric respectiv, „mitologia națională 
cu zeități” devenise „una cu spirite, în primul rând, neautoritare, demonice și, mai apoi, 
autoritare, cu nume – nu însă și cu funcții – de sfinți creștini” (Cirimpei, 1991(1), p. 164). 
Cât privește concepția actuală a omenirii, aceasta nu poate accepta și venera zeități ca: 
Lado, Peruna, Mano, Colinda, Zburătorul, Drăgaica, Paparuda, ursitele, Doina ș. a., 
care încă pe vremea lui Dosoftei, Miron Costin, Ion Neculce, Dimitrie Cantemir erau per-
cepute ca ireale („din păgâni tocmeale” – considera cărturarul Dosoftei), fantastice, care 
aparțin nemijlocit fabulosului, propriu creațiilor populare epice.

Cu toate acestea, ne informează cercetătorul, și astăzi mai persistă în gândirea po-
pulară a comunităților rurale reminiscențe ale celei mitologice, dacă ne referim, mai ales, 
la respectarea unor interdicții, existența unor credințe și superstiții referitoare la unele  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



88

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

sărbători calendaristice, dar și privind existențialul familial (preponderent, cele ce țin 
de înmormântare, nerespectarea unor cutume fața de „dalbul de pribeag” se crede că 
vor genera urmări nefaste pentru cei din jur), consimțirea repercusiunilor benefice sau 
malefice ale practicării descântecelor (chiar dacă unele mostre au fost adaptate religiei 
creștine), vrăjilor, farmecelor ș. a. Prin urmare, paralel cu respectarea preceptelor impuse 
de creștinism sunt venerate și cele cu substrat mitico-folcloric, realizându-se în acest fel o 
simbioză sau adaptare, o transfigurare.

Meritul indiscutabil al etnologului Victor Cirimpei constă, nemijlocit, în investiga-
rea și descoperirea unor realități inedite în „domenii bătătorite ani în șir de unele și aceleași 
interpretări, preluate asemenea dogmelor și axiomelor” (Burlacu, p. 7). Prin urmare,  
de un interes esențial sunt investigațiile pe care le realizează cercetătorul cu referire la une-
le divinități și făpturi mitologice de origine proto-indo-europeană, precum: Zău(Dzău)/ 
Dumnezeu – „ca divinitate animistică primitivă dintre cele mai însemnate pentru omul 
erei de gândire mitologică – zeitate a luminii și a cerului luminos” (Cirimpei, 1985(1),  
p. 10) (a se vedea semnificația lui Ziurel de ziuă/zi, în versurile de colindă: „Coborât-a, 
coborât,/ Ziurel de ziuă,/ Îngerul Domnului Sfânt,/ Ziurel de ziuă” (Coborât-a, coborât), 
„A venit Domnu Cristos,/ Ziurel de zi,/ Pe pământu păcătos,/ Ziurel de zi” (Colinde 
românești, p. 638); Dracul/ Diavolul, sub diversele sale nume: Satana (corespendenți: 
Luceafărul – Venera – Sfânta-Vinere – Ileana-Cosânzeana [Sânziana]), Tartorul, Sotea, 
Sarsotea, Sărsăilă, Avizuca (Avezuha, Avizuha), Bala (Balaurul), Naiba, Vidma, Neaga, 
Striga, Știma, Urgia etc., în Antichitate, până la creștinism, reprezentând o divinitate 
„superficial malefică și păgână, dar cu sensuri vechi, mai puțin demonice” (Cirimpei, 
1985(1), p. 18); Mama(Muma)-Pădurii – „o «sfântă» precreștină”, „protectoare a pădu-
rilor și viețuitoarelor din ele” (Cirimpei, 1985(1), p. 22); rohmanii sau blajinii – „oameni 
foarte credincioși, ascetici, blânzi și imparțiali” (Cirimpei, 1985(1), p. 23), „la început 
adepți ai venerării focului (soarelui) ca zeitate supremă” (Cirimpei, 1985(1), p. 24), de 
unde și apariția personajului Omul-Roșu în descântece; Crăciun, „de esență precreștină”, 
„divinitate supremă, cu putere de stăpânire absolută a cerului, pământului și întregii lumi, 
el fiind și cel mai bătrân” (a se vedea creația folclorică Colindul Crăciunului), este sărbă-
torit la solstițiul de iarnă: „sfârșitul «îmbătrinitului» an solar (cu tot mai puțină lumină- 
căldură) și începutul noului său continuator (cu durata luminii-căldurii în creștere)” prin 
diverse „acțiuni cultuale (religioase) de susținere a renașterii soarelui – zeitate supremă 
[...], grație arderii mocnite a unui buștean masiv, a unei mari buturugi”, numit la români 
crăciun (Cirimpei, 2006, p. 52. A se vedea: Cirimpei, 1992(2)); Lel/ Ler, „ca posibilă 
zeitate indo-europeană traco-iliro-celtă”, este perceput ca divinitate solară nouă, „numi-
tă afectuos-alintător Lel/ Ler” (Cirimpei, 2006, p. 54), probabil și de la Crăciunel, noul  
înlocuitor al bătrânului Crăciun, Crăciunul mic, dovadă sunt și răspunsurile la Chestionarul 
Hasdeu: în niște localități, la Crăciun, copiii „colindă despre venirea unui prunc [...], 
înfășat în cârpe, numit Moș Crăciun” (Cirimpei, 2008(4), p. 4). Esențial este îndemnul 
etnologului V. Cirimpei de a confrunta adresările către această divinitate „cu apelativul 
domn-dumnezeu (Doamne, Doamne Le’, Ler-doamne)” (Cirimpei, 2006, p. 52), dar și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



89

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

compararea corespondentelor acestuia în alte limbi indo-europene: letonă – lelle (păpușă), 
lituaniană – lėlė (copil-sugaci), bielorusă – Лëля/ Ляля/ Лëлë (zeu al iubirii cu chip de 
copil, înger-păzitor) și ляля (copil mic), croată – leri/ lero/ Lero (zeitate mitologică-
necreștină a slavilor), rusă – Лель (un vechi zeișor, idol, comparat cu zeul roman Cupidon/
Amor, confruntat și cu zeitatea slavă Leljo/Lelo) (Cirimpei, 2006, p. 54); Doina/ Daina, 
zână protectoare în credința românească, corespondenta paralelă la daci a zeității romane 
Marte sau Bellona, ca divinitate precreștină a cântecului liric, este prezentă la mai multe 
popoare balcano-carpatice: la bulgari cu corespondente pentru ambele genuri – Daina și 
Doina/ Doine/ Doino, păstrat până astăzi doar ca nume de personaj folcloric în creațiile 
lirice și nume de persoane reale – Doina și Doino; la lituanieni – Medzdoina (Zâna-
Pădurii, spirit benefic), utilizat actual doar ca nume al cântecelor populare lituaniene – 
daine [deși, remarcă etnologul, prezența lui o în Medzdoina, ar putea fi un argument în 
favoarea existenței în trecut la lituanieni, nemijlocit la prusieni și letoni, a ambelor forme, 
daina și doina, asemenea românilor], la români este utilizat: 1) pentru a numi un personaj 
mitologic (Daina/ Doina), corespondente parțiale: Fata-Pădurii și Vâlva [Mama]-Pădurii, 
care în viziune populară apar descrise astfel: „Fata-Pădurii îi cu păr lung până jos. Până-n 
pământ”, cu picioarele „ca suveica”. Ea „fain [frumos] horește [cântă] (și) îi frumoasă”. 
Vâlva-Pădurii e „o femeie ... înaltă mai bine de doi metri și cu păr lung până jos ... și ... 
cu păr păstă tătă ptelea [pielea] (și) horește ... așe frumos (cum) nu să pomine să cânte om 
pemintean. ... o cântare atâta de frumoasă, de să mai ai încă două ureti [urechi] să asculț” 
(Ioniță, 1982, p. 64-90), „Daina prins-a trăgăna,/ văile să legăna/ și munțî să băiera” 
(Ioniță, 1986), „Daina de cine-o rămas?/ De on pruncuț mititel,/ Ce-o fugit mă-sa cu el./ 
L-o lăsat mă-sa durnind,/ L-o găsit daina zicând./ Cu daina nu mă sfădesc,/ Cu duinu 
bine trăiesc” (Bârlea, p. 190-191); 2) pentru a denumi o creație lirică de o sensibilitate 
profundă (doina) și 3) în adresările ritualice din cântecele populare: „Ai, Daina, Daina, 
Doina”. O astfel de creație, ne mărturisește etnologul, a stat, probabil, la baza poeziei emi-
nesciene Printre stânci de piatră seacă (1869): „... Sub nebuna ei cântare/ Lumea doarme 
în descânt./ Este Daina cea nebună,/ Care cântă noaptea-n crâng” (Cirimpei, 2008(4), 
p. 4; A se vedea: Cirimpei, 1998(1); Cirimpei, 1993; Cirimpei, 1998(2); Cirimpei, 1988); 
Norocul (confundat deseori cu numirea darului divin), zeu-dumnezeu, „arhaicul dum-
nezeu care poate da noroace”, este asociat de către marele cărturar Dimitrie Cantemir 
divinității romane Fortuna/ Furtuna; ca șansă poate fi urat de oameni unii altora, după 
cum o fac colindătorii, „nu însă dăruit sau vândut, pentru că acesta se află numai în po-
sesia lui Dumnezeu” (Cirimpei, 2003, p. 15). Prin urmare, imaginea zeității respective, 
conform unor creații lirice, se creionează în viziunea cercetătorului Victor Cirimpei astfel: 
„Dumnezeu-ul care posedă/ are și poate oferi/ da noroc, deși gândit astăzi creștinește, este 
vechiul zeu Noroc, perpetuu și în creștinism, năzărindu-se unora, în amurg/ pe înserate 
(aceia luându-se după dânsul în grabă, zadarnic, pentru că «nu poate să-l vadă nime»); 
Norocul poate întâlni călători dis-de-dimineață, eventual fericindu-i, fără a li se arăta ca 
ființă” (Ibidem), poate lua înfățișarea unei păsări, tradițional a cucului, poate fi reprezentat 
prin imaginea arhetipală a mamei-zeie.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



90

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

În atenția etnologului V. Cirimpei s-au aflat și zeitățile cu valoare nefastă în gân-
direa mitologică și folclorico-mitologică românească. Prin urmare, investigând sorgin-
tea acestor făpturi, cercetătorul ne atenționează asupra existenței unei credințe religi-
oase politeiste, potrivit căreia „omul este împresurat de feluriți demoni ocrotitori, care, 
nerespectați (rău venerați), pot să-i pricinuiască mari necazuri; ei îl pot ajuta sau îm-
piedica să-și realizeze activitățile de fiecare zi” (Cirimpei, 2002(2), p. 141; A se vedea: 
Cirimpei, 1985(2); Cirimpei, 1991(3); Cirimpei, 1992(1)). În continuare va sublinia că 
personajele demonologice sunt plăsmuiri ale fanteziei primitive, având corespondente 
spirituale pentru fiecare obiect, fenomen, stare, necesare omului arhaic pentru comunicare 
cu lumea înconjurătoare. În închipuirea umană, respectivele spirite iau diverse înfățișări: 
de om, animal, pasăre, broască, reptilă, de culoare neagră sau roșie, deformați fizic, cu 
ghiare, copite, coadă etc. Pe lângă funcțiile nefaste: generatori de coșmaruri, de fapte rele, 
care duc la pierzanie suflete umane, mai consemnează clasificarea conform existenței 
lor spațiale: „1) ale biosferei (Ursitoarele, Răul-Copiilor, Vărsatul, Deochiul, Frigurile, 
Ielele, Zânele, Frumoasele, Vântoasele, Șoimanele, Rusaliile, Sânzienele, Urâtul, 
Norocul, Ceasul-Rău, Muma-Pădurii, Daina, Striga, Strigoii, Moroii, Belciugarii, Stafiile, 
Zburătorul, Boala-Vacilor, Ciuma, Holera, Știmele, Balaurii, Zmeii, Moartea), 2) ale ce-
rului nocturn (Murgilă, Vârcolacii, Luceferii, Zorii, Zorilă), 3) ale închipuitei regiuni 
subterane (Scaraoțchi, Talpa-Iadului, Tartorul, Sarsailă, Satana, Aripa-Satanii, Cornila, 
Naiba, Sarsotea, Roșcatul, Avizuca, Avestița, Spiridușul, Aghiuță)” (Cirimpei 2002(2),  
p. 141-142).

Demersul întreprins asupra dimensiunii mitologiei autohtone analizate în studii-
le etnologului Victor Cirimpei ne justifică să afirmăm că exegetul etnolog a dat dovadă 
permanent de vervă și curaj în a investiga subiecte aflate în obscuritate, lipsite de atenția 
cercetătorilor sau neanalizate până la capăt, reușind în felul acesta să aducă mai multă 
claritate, păstrând imparțialitate pentru cele descoperite și punând accent nemijlocit pe 
adevărul istoric și documentar.

Referințe bibliografice:

1. BÂRLEA, Ion. Literatura populară din Maramureș. Vol. II. București: Editura 
pentru Literatură, 1968. 503 p.

2. BURLACU, Alexandru. Un fenomen complex: Victor Cirimpei: [70 de ani de la 
nașterea cercetătorului folclorist]. În: Literatura și arta, 2010, 11 februarie, p. 7.

3. CIRIMPEI, Victor. Gândire mitologica perpetuu redimensionată. În: Metaliteratură, 
2002, nr. 5, pp. 119-125.

4. CIRIMPEI, Victor. Viziuni demonologice românești și universale în folclor, litera-
tură, muzică și artă plastică. În: Imagini și permanențe în etnologia românească. Chișinău: 
Știința, 1992, pp. 117-119.

5. CIRIMPEI, Victor. Schiță de mitologie autohtonă. În: Creația populară (Curs teo-
retic de folclor românesc din Basarabia, Transnistria și Bucovina). Chișinău: Știința, 1991, 
pp. 150-179.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



91

Philologia LXII
MAI − AUGUST 2020

6. CIRIMPEI, Victor: Urme folclorico-mitologice moldovenești de vechime proto-
indo-europeană. În: Speciile folclorice și realitatea istorică, Chișinău: Știința, 1985, pp. 5-33 
[Dl Cirimpei ne-a mărturisit că s-a dezis de ipoteza prăsad din acest studiu, ca fiind necon-
vingătoare, p. 23]. 

7. CIRIMPEI, Victor. Doina din perspectiva Hasdeu. În: Literatura și Arta, 1988, 
11 februarie, p. 4.

8. CIRIMPEI, Victor. Folclorul mitologic. În: Limba română, 1991, nr. 2, pp. 121-125.
9. CIRIMPEI, Victor. Dimitrie Cantemir: constituentul etnologic. În: Literatura și Arta, 

2003, 30 octombrie, p. 7.
10. CIRIMPEI, Victor. Dimitrie Cantemir: plaiul natal și datinile sale. În: Revistă de 

lingvistică și știință literară, 2008, nr. 3-4, pp. 3-11.
11. CIRIMPEI, Victor. Dimitrie Cantemir și Moldova din stânga Prutului (Ca o lecție 

de istorie). În: Dimitrie Cantemir: Dimensiuni ale universalității. Studii. Sinteze. Eseuri. 
Chișinău: Gunivas, 2008, pp. 126-132.

12. CIRIMPEI, Victor. Dimitrie Cantemir – etnolog. În: Dinastia Cantemireștilor. 
Secolele XVII-XVIII. Chișinău: Știința, 2008, pp. 359-376.

13. CIRIMPEI, Victor. Vechi realități etnologice românești în atenția lui Dimitrie 
Cantemir și Bogdan Petriceicu Hasdeu, aspecte ale examinărilor ulterioare. În: Literatura și 
Arta, 2008, 1 mai, p. 4.

14. CIRIMPEI, Victor. Paralela Dosoftei – Cantemir. În: Timpul, 2003, 26 decembrie, p. 14.
15. CIRIMPEI, Victor. Ponderea etnologicului în scrisul cantemirean. În: Revistă de 

lingvistică și știință literară, 2003, nr. 3-4, pp. 3-14. 
16. CIRIMPEI, Victor. Reminiscențe de credințe vechi la românii din stânga Nistrului. 

În: Metaliteratură, 2006, nr. 1, pp. 106-112.
17.CIRIMPEI, Victor. Dimitrie Cantemir: Norocul ca divinitate. În: Timpul, 2003, 

24 octombrie, p. 15.
18. CIRIMPEI, Victor. Doina/Daina – zeitate precreștină la români, bulgari, lituanieni. 

În: Țara, 1998, 30 octombrie, p. 4.
19. CIRIMPEI, Victor. Principiile directorii de documentare și editare a materiale-

lor arhivistice de etnologie orală românească din Republica Moldova. În: Philologia, 2011, 
nr. 3-4, pp. 44-47.

20. CIRIMPEI, Victor. Lel/ Ler ca posibilă zeitate indo-europeană traco-iliro-celtă. 
În: Simpozionul „Perenitatea creației populare și contemporaneitatea (IV)”. Chișinău: Tipogr. 
UPS „Ion Creangă”, 2006, pp. 51-56.

21. CIRIMPEI, Victor. Crăciunul: cuvânt, personaj, sărbătoare. În: Glasul națiunii 
(Chișinău), 1992, 25 decembrie, p. 10.

22. CIRIMPEI, Victor. Aportul „Mioriței” la elucidarea marilor zei balcano-
carpatici Lel/ Ler și Daina/ Doina/ Doinul (Schemă factologică). În: Simpozionul „Miorița”. 
Comunicările din 18-20 septembrie 1992, Câmpulung – Bucovina. Câmpulung Moldovenesc: 
Mușatinii, 1993, pp. 60-68.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



92

LXII Philologia
2020 MAI − AUGUST

23. CIRIMPEI, Victor. Болгарские народные песни, подтверждающие выска-
зывание Димитрия Кантемира о Дойне как имени фракийского божества [Cântece 
populare bulgărești confirmând opinia lui Dimitrie Cantemir despre Doina ca nume de ze-
itate tracică]. În: Relațiile moldo-bulgare în epoca medie și modernă. Chișinău: Societatea 
Științifică de bulgaristică din Republica Moldova, 1998, pp. 167-179.

24. CIRIMPEI, Victor. Demonii – tratare populară, în literatură, muzică și artele 
plastice. În: Metaliteratura, 2002, nr. 6, pp. 141-144.

25. CIRIMPEI, Victor. Demonologie. În: Literatura și arta Moldovei: Enciclopedie. 
Vol. 1. Chișinău: Redacția Principală a Enciclopediei Sovietice Moldovenești, 1985, pp. 182-183.

26. CIRIMPEI, Victor. Viziunile demonologice ca pigmenți ai fizionomiei naționale. 
În: Sigma (Chișinău), 1991, nr. 5-6.

27. CHIȚIMIA, I. C. Folclorul în substratul literaturii române vechi. În: Temelii 
folclorice și orizont european în literatura română. București: Ed. A. R. S. R., 1971, pp. 7-22.

28. Coborât-a, coborât [online]. În: La Moșuni [văzut la 18.06.2015]. Disponibil: 
http://www.lamosuni.ro/index.php/ct-menu-item-29/ct-menu-item-33/1266-ziurel-de-ziu.

29. Colinde românești. Coord. Ioan Bocșa. Vol. II. Cluj-Napoca: Media Musica, 2003. 662 p.
30. IONIȚĂ, Maria. Cartea vâlvelor: legende din Apuseni. Cluj-Napoca: Dacia, 1982. 272 p.
31. IONIȚĂ, Maria. Drumul Urieșilor: basme, povești și legende din Apuseni. Cluj-

Napoca: Dacia, 1986. 216 p.
32. Istoria literaturii romane. Vol. I. Folclorul. Literatura romană în perioada feudală 

(1400-1780). București: Editura Academiei Republicii Populare Române, 1964. 806 p.
33. ЛОСЕВ, А. Мифология. În: Философская энциклопедия. Том. 3. Москва: 

Советская Энциклопедия, 1964, с. 83-96.
34. Мифы народов мира. Энциклопедия в двух томах. Том 1. Москва: Советская 

Энциклопедия, 1987. 673 с.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:14 UTC)
BDD-A31590 © 2020 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

