Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Ioana MARCU | Proximités et ruptures
(Université de I’Ouest | dans la littérature
de Timisoara) | jsque de I’immigration maghrébine

Abstract: (Proximities and ‘Incongruity’ in the Literature Resulting from Maghreb Immigration).
Since the 1980s, individuals whose presence has long been ignored, the descendants of Maghrebi
immigrants, have decided that the time has come to make their voices heard. Their parents, the authentic
immigrants, had led a difficult life in silence, in secret. The “intrangers”, having experienced
precariousness, racism, difficulties in adapting to school, marginalization, stigmatization, the status of
“children of immigrants”, no longer want to remain silent. They are called at the beginning "beurs writers";
then, when their way of writing and illustrated problems evolve, they are included in the group of
“suburban writers” or “writers at all”. The descendants of harkis represent a special case: consumed by a
dramatic choice, but assumed by their fathers and by the label «traitor» which goes with it, they become
visible on the French literary scene only from the 2000s. This destiny which is at the same time assimilable
and different from the authors of the second generation, the distinct spaces of which they claim (suburbs
vs. transit camp) and their identi-language (language of the cities vs. quasi-conventional French)
transformed into a literary language, these are only a few elements that explain the proximities and ruptures
of a corpus born at the «periphery» of French literature. Le Thé au harem d'Archi Ahmed (1983) by Mehdi
Charef, Boumkeceur (1999) by Rachid Djaidani, Mon pere, ce harki (2003) by Dalila Kerchouche and Ma
part de Gaulois (2016) by Magyd Cherfi will help us to illustrate this fragmentarism of the Maghreb
immigration literature.

Keywords: beur, suburbs, harki, proximities, ruptures

Résumé : A partir des années 1980, des individus dont on a longtemps voulu ignorer la présence — les
descendants des immigrés maghrébins — décident que le temps est venu de faire entendre leurs voix. Leurs
parents, les immigrés authentiques, avaient mené une existence difficile en silence, en cachette. Les
« intrangers », quant a eux, ayant connu la précarité, le racisme, les difficultés d’adaptation a 1’école, la
marginalisation, la stigmatisation, le statut d’« enfants d’immigrés », ne veulent plus se taire. On les
appelle au début « écrivains beurs » ; ensuite, lorsque leur maniére d’écrire et les problématiques illustrées
évoluent, on les insére dans le groupe des écrivains « de banlieue » ou « écrivains tout court». Les
descendants de harkis représentent un cas particulier : rongés par un choix dramatique, mais assumé de
leurs peres et par I’étiquette « traitre » qui va avec, ils deviennent visibles sur la scene littéraire frangaise
uniquement a partir des années 2000. Ce destin a la fois assimilable et différent des auteurs de la deuxiéme
génération, les espaces distincts dont ils se réclament (banlieue vs. camp de transit) et leur identi-langue
(langue des cités vs. francais quasi conventionnel) transformée en langue littéraire, voila seulement
quelques éléments qui expliquent les proximités et ruptures d’un corpus né a la « périphérie » de la
littérature frangaise. Le Thé au harem d’Archi Ahmed (1983) de Mehdi Charef, Boumkceur (1999) de
Rachid Djaidani, Mon pere, ce harki (2003) de Dalila Kerchouche et Ma part de Gaulois (2016) de Magyd
Cherfi nous aideront a illustrer ce fragmentarisme de la littérature issue de I’immigration maghrébine.

Mots-clés: beur, banlieue, harki, proximités, ruptures

467

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Au premier abord, le corpus littéraire issu de I’'immigration maghrébine parait
homogene. Il est le produit d’un nombre assez important d’auteurs nés dans des familles
d’immigrés qui, un jour, décident que le temps est venu de prendre la parole et de dire
la détresse de toute une communauté, de toute une génération. Mais, un regard plus
approfondi sur cette littérature, hors norme, nous dévoile des proximités et des ruptures
d’un coté entre les deux divisions de cet ensemble littéraire, a savoir la littérature issue
de I’immigration « économique » et la littérature issue de 1’immigration « politique »';
de I’autre coté entre les différentes vagues de la littérature issue de 1’immigration
« économique », a savoir « littérature beur » / « de la banlieue » / « littérature tout
court ».

Dans notre contribution, nous nous proposons d’interroger ces proximités et ces
contradictions (qui font d’ailleurs la richesse de cette littérature appréciée par certains,
critiquée par d’autres) a partir d’un corpus représentatif, constitué d’ceuvres littéraires
qui, a I’époque de leur parution, ont joué un réle important dans 1’évolution de la
littérature des intrangers — Le Thé au harem d’Archi Ahmed’ (1983) de Mehdi Charef,
Boumkeeur® (1999) de Rachid Djaidani, Mon pére, ce harki* (2003) de Dalila
Kerchouche et Ma part de Gaulois® (2016) de Magyd Cherfi. D’abord, nous
présenterons d’une part les éléments particuliers et communs de la littérature issue de
I’immigration « économique » vs. littérature des descendants de harkis et, d’autre part,
les caractéristiques communes et distinctes de la littérature « beur » et de la « littérature
de banlieue ». Ensuite, nous appliquerons le résultat de ces observations sur les ceuvres
littéraires de notre corpus.

Déracinement — legs (« silencieux et pesant »°) — littérature

A partir de la fin du XIX° siécle, la France devient un pays d’immigration. Au
début, elle recoit des individus issus des pays voisins (Italie, Espagne, Belgique, Suisse,
Portugal) qui arrivent dans ’Hexagone a la recherche d’un employ ; les Italiens, par
exemple, représentent a cette époque-la une main d’ceuvre moins chére ; les Espagnols
travaillent dans 1’agriculture ou dans les services domestiques. Mais, différents
contextes politiques (le fascisme en Italie, la « Retirada » en Espagne, le coup d’état au
Portugal, la Seconde Guerre Mondiale) transforment cette émigration économique en

! Le noyau commun de ces deux corpus est certainement le mouvement migratoire des parents et Ihéritage
empoisonné qu’ils transmettent aux enfants — le statut d’(éternels) immigrés ; en revanche, 1’écart est
représenté par la motivation de I’immigration, 1’accueil en France de la premiere génération d’immigrés
et ’endroit ou ils sont « enfermés » (voir cachés) par les autorités.

2 Dorénavant désigné a I’aide du sigle (THAA), suivi du numéro de la page.

3 Dorénavant désigné a 1’aide du sigle (B), suivi du numéro de la page.

4 Dorénavant désigné a I’aide du sigle (PH), suivi du numéro de la page.

5 Dorénavant désigné a 1’aide du sigle (MPG), suivi du numéro de la page.

8 Voir Séloua El-Khattabi, Exils, langues et générations : psychopathologie des inventions subjectives.
Pour une clinique du lien social contemporain, thése de doctorat, Université Rennes 2, 2012, p. 186.

468

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

une émigration politique ; des intellectuels, des artistes ou tout simplement des gens
ordinaires fuient leurs pays pour s’établir en France ou ils participent au développement
du pays, a sa vie culturelle et politique.

Ce schéma « immigration économique et/ou immigration politique » se reproduit
dans le cas des personnes issues de I’ Afrique du Nord, qui, contrairement aux immigrés
originaires des pays européens, ont droit & un accueil plutot défavorable, voire hostile.
Si « apres sa conquéte en 1830, 1I’Algérie devient une terre... d’accueil pour des
centaines de milliers d’Européens »', vers la fin du XIXe siécle elle commence a perdre
peu a peu une partie de sa propre population; des hommes (notamment kabyles) se
voient obligés de quitter le pays a cause de la pauvreté et de partir a la recherche d’un
emploi afin de subvenir aux besoins de leurs familles restées au bled®. Jeunes,
célibataires, ces individus, qui ont choisi la France comme terre d’immigration, n’y
restent pas pour longtemps ; aprés quelques mois, ils retournent chez eux, et d’autres
personnes viennent les remplacer dans 1’Hexagone. Le mouvement migratoire connait
pourtant des hauts et des bas. Interrompu pendant la Seconde Guerre Mondiale (Pascal
Priestley, ibid.), il reprend pendant la Guerre d’Algérie et notamment aprés les
Indépendances, les Maghrébins devenant « aprés les Espagnols et les Portugais les
figures emblématiques de I’immigré, souvent logé dans des foyers ouvriers »3. Malgré
le réve inaltérable du retour définitif au bled, les immigrés font venir leurs familles en
Hexagone ou vont naitre les « enfants de France »*. Ces familles sont installées & la
périphérie des grandes villes, dans des « bidonvilles », « subissant [ainsi] une double
marginalité, ethnique et spatiale »°. « Insalubre[s] », « dangereux pour la santé de ceux
qui habitent », ces « taudis » « marque[nt] négativement »° les immigrés maghrébins
et leurs descendants’. Lors de la crise des logements des années 1960, I’Etat francais
décide de construire de grands ensembles afin d’y loger les familles aux revenus
modestes, en particulier les familles d’immigrés. C’est notamment ici que vont se faire
remarquer ceux que l’on apparente communément a la « deuxiéme génération »
d’immigrés. C’est a partir de cet espace stigmatisant, lieu « d’exclusion » et « de

! Pascal Priestley, « La France, une suite de vagues migratoires », 10 septembre 2015 [En ligne]. 2015.
URL.: https://information.tvSmonde.com/info/la-france-une-suite-de-vagues-migratoires-52917

2 Ajoutons que, pendant la premiére guerre mondiale, ces individus « frangais » sont recrutés par I’ Armée
francaise : « La Grande guerre, une fois encore, bouleverse la donne. 100 000 travailleurs algériens sont
recrutés de 1914 a 1918 et 175 000 soldats coloniaux maghrébins. Beaucoup ne reviendront pas et c’est en
hommage aux 70 000 morts musulmans pour la France qu’est mise en chantier, en 1920, la Mosquée de
Paris. La majorité des survivants sont renvoyés alors chez eux. Une partie reste. » (Pascal Priestley, ibid.)
3 Pascal Priestley, ibid.

4 Abdelmalek Sayad, « Les enfants illégitimes », in Actes de la recherche en sciences sociales, vol. 25,
janvier, « Le pouvoir des mots »,1979, p. 68.

> Yvan Gastaut, « Les bidonvilles, lieux d’exclusion et de marginalité en France durant les trente
glorieuses », in Cahiers de la Méditerranée, n° 69, 2004 [En ligne].

URL: https://journals.openedition.org/cdlm/829

¢ Yvan Gastaut, ibid.

7 Dans son roman Le Thé au Harem d’Archi Ahmed, Mehdi Charef dépeint justement la vie dans un tel
endroit inhospitalier — le bidonville de Nanterre dans les années 1960 et 1970.

469

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

marginalité »', scéne de plusieurs violences policiéres envers des jeunes issus de
I’immigration maghrébine?, que va naitre en 1983 La Marche pour 1’égalité et contre
le racisme, généralement appelée La Marche des Beurs ; cet « événement historique »
et «fondateur »® marque d’ailleurs «1’apparition des enfants d’immigrés
postcoloniaux dans ’espace public frangais »*. C’est également de cet espace qu’a
partir de 1983 des individus « étrangers du dedans » vont pénétrer sur la scéne littéraire
francaise; Frangais « d’origine étrangére », nés dans un non-lieu, les écrivains beurs
prennent la parole pour dire tout le mal-étre de leurs parents — la premiére génération
d’immigrés, condamnée au silence et a 1’obscurité —, de leurs proches, pour dire aussi
leur propre souffrance déterminée par leur existence « entre-les-deux », ni pleinement
« Frangais », ni totalement « Maghrébins », des personnes a une identité floue, a la
recherche d’une place convenable dans la société frangaise et, souvent, dans leur propre
communauté. Ces auteurs racontent aussi un espace qui leur appartient de plein droit —
la banlieue (intra ou extra muros) —, qu’ils connaissent en profondeur, qu’ils parcourent
dans tous les sens ; ils en font un « point focal »* de leurs ceuvres littéraires, voire un
personnage a part entiére. « Ecrivains auteurs de leurs villes »°, ils rendent compte dans

''Yvan Gastaut, ibid.

2 Selon Abdellali Hajjat, « les origines de la Marche doivent étre situées dans les événements des
Minguettes de 1’été 1981 et de mars-avril 1983. Cette ZUP [...] emblématique de la banlieue lyonnaise
constitue un véritable laboratoire ou les relations entre la classe ouvriere stabilisée (ouvriers professionnels
et employés) et la classe ouvriére précarisée (ouvriers spécialisés et jeunes chomeurs) se détériorent
progressivement durant les années 1970. Dans un contexte de crise économique et de montée du chomage
des jeunes, 1’exacerbation des tensions sociales est le résultat d’un processus social complexe lié¢ aux
modalités de peuplement des immeubles, au phénomene de mobilité résidentielle, a la politique
discriminatoire d’attribution des logements sociaux, a la logique de ségrégation sociale et ethnique et a la
crise d’encadrement de la jeunesse ouvricre. [...] Durant I’été 1981, des centaines de jeunes défient la
police et participent a une rébellion urbaine devenue le symbole de la "crise des banlieues". Le 21 mars,
une deuxiéme rébellion rassemble des centaines d’habitants du quartier Monmousseau, jeunes et meéres de
famille, pour dénoncer les déviances policicres violentes » (« Retour sur la Marche pour [’égalité et contre
le racisme », in Hommes & migrations, n° 1304, 2013, 152).

3 Mogniss H. Abdallah, « La Marche pour I’égalité et contre le racisme, un événement historique ou un
coup médiatique? », in Hommes & migrations, n° 1304, 2013, p. 162.

4 Abdellali Hajjat, ibid., p. 151. On y retrouve tout une « galerie de personnalités aux trajectoires variées
et parfois sinusoidales qui ont fait et continuent, pour certains, d’écrire cette histoire : Djamel Attalah,
Mogniss Abdallah, Farida Belghoul, Djida Tazdait, Kaissa Titous, Malek Boutih, Loubna M¢liane,
Mohamed Mechmache, Faouzi Lamdaoui, Alima Boumediene-Thiery ou des plus jeunes dans la carriere
comme Wahiba Zedouti (¢lue municipale a Saint-Ouen), Kamel Hamza (conseiller municipal a La
Courneuve), Nassurdine Haidari (maire adjoint de Marseille) et bien d’autres » (Mustapha Harzoune, « La
longue marche des Beurs pour 1’égalité », compte-rendu [En ligne]. s.d. URL: https://www.histoire-
immigration.fr/la-longue-marche-des-beurs-pour-l-egalite). Farida Belghoul se remarque non seulement
sur le plan associatif, mais également sur le plan littéraire; elle publie en 1986 le roman Georgette,
considéré le chef-d’ceuvre de la littérature beur.

3 Christina Horvath, Le roman urbain contemporain en France, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2017
[En ligne]. URL: https://books.openedition.org/psn/2038?ang=fr

¢ Syntagme emprunté a Juliette Vion-Dury (dir.), L écrivain auteur de sa ville, Limoges, Presses
Universitaire Limoges, 2001.

470

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

leurs productions romanesques « du spectacle de la (beur)ville, des parcours
(sub)urbains et des pluri-chocs qui en découlent le plus souvent »'.

A la différence des individus maghrébins ayant choisi de quitter leur bled pour
des raisons économiques et de s’installer (plus ou moins durablement) en France, les
harkis, anciens supplétifs de I’armée frangaise pendant la Guerre d’Algérie, gagnent
I’Hexagone afin de se mettre a I’abri et de commencer une nouvelle vie. Ayant choisi
pour différentes raisons de combattre aux cotés de la France pendant la guerre
d’indépendance (manque d’argent, amour pour la France, raisons plus intimes, etc.), ils
sont en danger dans leur propre pays aprés la signature des Accords d’Evian (18 mars
1962). Considérés comme des « traitres », ils sont pourchassés par I’Armée de
Libération nationale (le bras armé du Front de Libération nationale) et méme par leurs
compatriotes. Ils doivent donc fuir, se réfugier en France. Mais, les autorités francaises
leur tournent le dos et abandonnent en Algérie un nombre important d’anciens
supplétifs. Selon André Larané, « 93 000 [harkis] ont pu gagner la France. Mais on
estime que 50 000 autres, [empéchés] de partir, ont payé de leur vie leur engagement
au coté de I’ancienne puissance coloniale, victimes de vengeances locales ou d’une
justice expéditive. Les autres ont pu se réinsérer vaille que vaille dans 1’Algérie
indépendante »*. Ceux qui parviennent a s’échapper d’abord a I’aide des cadres
francais « désobéissant aux ordres regus [et] facilit[ant] le transfert de leurs anciens
subordonnés vers la métropole »° et, par la suite, grice a la décision du gouvernement
francais d’« ordonne([r] a la mi-juin 1’évacuation dans I’urgence de dizaines de milliers
d’ex-supplétifs et de leurs familles »*, ne se trouvent qu’au début d’un long chemin fait
d’injustice, d’humiliation, de souffrance, de silence. Si les immigrés €économiques
avaient été plus au moins « acceptés » par la société frangaise car ils ceuvraient a la
reconstruction et au développement du pays et qu’ils eussent été installés a la périphérie
des grandes villes (c’est vrai, dans des logements insalubres) sans étre privés de la
liberté de mouvement, les harkis sont enfermés dans des camps de transit qu’ils quittent
uniquement pour étre transférés dans un autre endroit ou pour aller accomplir les
travaux les plus durs. Bourg-Lastic, Rivesaltes, Bagnols-les-Bains, Rousillon-en
Morvan, Bias, etc., voila quelques exemples de ces « immenses prisons » (PH, 136) ou
I’on a entassé ces individus que la France ne voulait pas, «isolés de la population
francaise et privés de droits [...], cantonnés derricres les grillages et installés dans des
baraques insalubres [...], lutt[ant] contre le froid, la faim, I’enfermement, la peur des
représailles du FLN, la folie qui les guette, 1’assimilation forcée, le harcélement moral

! Toana Marcu, « Les (faux) parcours et les (vrais) pluri-chocs dans le roman urbain "intranger" », in
Christina Horvath et Louis Hervé Ngafomo (dir.), Urbatextualité et identité(s) dans les littératures
frangaise et francophone des XXe XXle siecles, Montréal, éds. Hashtag, 2020 (a paraitre).

2 André Larané, « Guerre d'Algérie. Le drame harki », 2018 [En ligne].

URL: https://www.herodote.net/Guerre_d_algerie-synthese-2151.php. Les chiffres avancés différent
cependant d’un chercheur a un autre. On estime en général que le nombre des harkis restés au bled, victimes
de représailles meurtrieres, est d’environ 55.000 et 80.000 personnes.

3 Frédéric Médard, « Harkis: entre mémoire et oubli », in Inflexions, vol. I, n°® 34, 2017, p. 141.

4 Frédéric Médard, ibid., p. 141.

471

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

des chefs de camp » (PH, 15). Les conditions de vie y sont inhumaines. C’est ici que
va voir le jour la génération des descendants de harkis. Ces personnes « né[es] dans le
défaut »! ont du mal a accepter cette identité harkie qui rime, pour certains, avec
« trahison », d’ou un silence plus long que celui des individus issus des familles
d’immigrés « économiques ». Dalila Kerchouche, journaliste et écrivaine, née en 1973
dans un camp de harkis du Sud-Ouest de la France, explique dans son roman-
témoignage Mon pére, ce harki:

J’ai longtemps cru que mon pere était un traitre. Harki, pour moi, valait la pire des
infamies. Adolescente, je le lui ai souvent reproché [...] avec une violence verbale qui
me fait mal aujourd’hui. Il me regardait tristement, en hochant la téte, sans répondre,
sans me contredire. Pourquoi ne réagissait-il pas ? Quelle histoire a fait de mon pére cet
homme soumis et résigné, incapable de se défendre ? A ’école, mes copines, des filles
d’immigrés, se pavanaient devant moi, si fiéres de leurs péres moudjaidin (combattant
du FLN) que je mourais de honte de parler du mien. (PH, 24).

Ce n’est qu’a partir de la fin des années 1980 et du début des années 1990 que
les descendants de harkis deviennent visibles par des prises de paroles ou par la
création des associations. Une bonne dizaine d’années plus tard, en 2003, sont publiées
les premicres ceuvres fictionnelles écrites par des enfants des anciens supplétifs
algériens. Pour Dalila Kerchouche (Mon pére, ce harki), Fatima Besnaci-Lancou (Fille
de harki) ou Hadjila Kemoum (Mohand, ce harki)?, I’écriture acquiert des valeurs
symboliques ; elle légitime la réhabilitation d’un « lieu du hors-lieu »* — le camp de
transit —, d’un étre accablé par le deuil — le pére ; elle permet également de faire
« surgir [d]es voix des disparus, [d]es mémoires des corps, [d]es non-dits »*. Ces
écrivaines, qui ont réussi & un certain moment & quitter les camps de transit’,
reviennent dans leurs ceuvres littéraires sur ces non-lieux ou elles ont passé leur
enfance et leur adolescence. Elles y retracent le parcours épuisant de leurs familles, de
leurs proches, de tout un groupe d’individus privés de droits, qui ont fui une calamité
seulement pour étre confrontés a une autre adversité. Elles y dévoilent le trauma de
leurs péres silencieux, préoccupés de ne pas transmettre aux enfants un passé violent.
Selon Saloua El-Khattabi, « le lieu de 1’écriture devient alors un cimetiére ou le Nom
du Pére puisse s’écrire en toutes lettres et accueillir le recueillement des

! Martine Hovanessian, Traversées de lieux exilés : recoudre les fragments, Mémoire pour I’Habilitation
a Diriger des Recherches, Université Paris-Diderot-Paris VII, 2009, p. 22.

2 On pourrait ajouter Zahia Rahmani, née en Algérie en 1962 et arrivée en France en 1967 dont le pére
harki a passé cinqg ans dans des camps en Algérie avant de s’évader et de partir pour la France.

3 Martine Hovanessian, ibid., p. 24.

4 Idem, ibid.

3 Dalila Kerchouche est née en 1973 dans le camp de Bias, « le camp de harkis le plus terrible en France »
(PH, 129), qu’elle quitte avec sa famille une année plus tard. Née en 1954 en Algérie, Fatima Besnaci-
Lancou arrive en France en 1962 et passe quinze ans dans des camps de transit (Rivesaltes, Bourg-Lastic,
Mouans-Sartoux).

472

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

descendants »'. Kerchouche, Besnaci-Lancou et Kemoum donnent ¢galement la
parole aux descendants de harkis, ces « victime[s] par transmission »2 qui sont parfois
dans « I’impossibilité de se représenter la condition de relégation de leur famille,
puisque son lieu de référence n’existe plus nulle part et ne s’inscrit pas comme ayant
jamais existé dans ce monde-ci ou, eux, sont pourtant nés »o.

Emanant d’un méme triptyque « déplacement-déracinement-legs accablant et
constitutif — non-lieu » et représentant des prises de parole d’un groupe d’individus
marginalisés et stigmatisés, condamnés au silence et a Dinvisibilité, les deux
manifestations de la littérature de la deuxiéme génération — la littérature issue de
I’immigration maghrébine « économique » et la littérature des descendants de harkis —
se démarquent donc par I’espace qu’elles mettent a I’honneur (la cité vs. le camp de
transit), par les personnages auxquels elles donnent la parole (immigrés, jeunes de
banlieue, caids des cités, jeunes filles révoltées vs. familles écrasées par un choix
assumé, hommes et femmes humiliés, enfants étouffés par la haine ressentie contre leur
pere-traitre, enfants en mesure de pardonner a leur pére une vie faite de blessures), par
les problématiques évoquées (racisme, chomage, statut de la femme dans la famille
patriarcale, échec scolaire, aliénation de 1’espace urbain vs. guerre, atrocités,
humiliations, pauvreté, enfermement, isolation, perte des libertés, silence), par la
langue d’écriture (langue « oralisée », « déguisée », « épicée »*, de la rue vs. registre
courant qui porte parfois les marques des origines étrangéres des personnages).

Si les ceuvres littéraires des écrivains d’origine harkie se caractérisent par une
grande homogénéité (ce qui n’étonne pas vu le nombre réduit de publications parues a
partir de 2003), le corpus produit par les auteurs issus des familles d’immigrés est
multiforme (ce qui s’explique par le nombre plus important de textes publiés a partir
de 1983). On y décéle donc trois découpages qui se succedent chronologiquement : le
corpus beur — le corpus dit « de banlieue » — le corpus « de I’age adulte ». Le thé au
harem d’Archi Ahmed, roman « semi-autobiographique »° de Mehdi Charef, publié¢ en
1983 aux éditions Mercure de France, signe la naissance de la littérature beur qui se
veut « une littérature de contestation et de contrition »°. Selon Mustapha Harzoune, les
premiers romans publiés par des jeunes issus de I’immigration maghrébine

[...] rapportent des trajectoires et des quotidiens bien singuliers, disent la fidélité aux
ainés, se rattachent a un pays autre et affirment une présence au sein d’une société qui se
surprend a découvrir qu’elle a elle-méme enfanté, il y a vingt-cinq ou trente ans, des

! Séloua El-Khattabi, Exils, langues et générations..., op. cit., p. 189.

2 Idem, ibid., p. 168.

3 Idem, ibid., p. 189.

4 Voir loana Putan, La problématique de I'« entre(-)deux » dans la littérature des « intrangéres ». Thése
de doctorat, Université Paris 8, 2014.

3 Voir Subha Xavier, « Mehdi Charef and the Politics of French Immigration », in The French Review,
Vol. 84, n° 2 (December 2010), p. 328.

¢ Mustapha Harzoune, « Littérature: les chausse-trapes de l'intégration », in Hommes & Migrations, n°
1231, 2001, p. 16.

473

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

« batards » [...]. Pour la plupart, les jeunes romanciers tirent 1’oreille de cette société
oublieuse et ingrate, lui disent : « Vois ! vois ! ce que tu as fait ! Quel mépris pour des
hommes et des femmes, nos peres et nos meres qui ont sacrifié leur jeunesse pour toi ! »
Mais, dans le méme temps, [...] [ils] susurrent a cette méme oreille un : « Vois! vois!
comme nous sommes intégrés », comme pour en demander bénédiction et confirmation'.

A partir de la fin des années 1990, une nouvelle vague d’écrivains issus de
I’immigration maghrébine jaillit sur la scéne littéraire francaise. « Nouvelles voix »
signifie « évolution » et « rupture »>. Ces auteurs ne mettent plus en avant leur
attachement a une communauté, mais a un espace — la banlieue. Harzoune explique
ainsi cet abandon d’une posture pour une nouvelle « profession de foi » :

[Tls] entendent inscrire leur travail dans 1’universel, en dehors de tout déterminisme.
Point d’appartenance ici, ou alors mesurée, comptée, distanciée. Nul porte-parole non
plus. Ils déchirent les images stéréotypées qui [...] voudraient les présenter comme les
enfants honteux d’une migration honteuse. Ce n’est pas comme « produit» de la
migration qu’ils entendent voir aborder leurs livres mais selon les critéres communs au
commun des écrivains. [...] Ces auteurs, bousculant les clichés, traduisent par des mots
leur singularité, mais aussi ’universalité de leur existence [...]. Dégagés du souci de
paraitre intégrés, ils peuvent se dire intégralement, libérer leur veine créatrice et
poétique, donner libre cours & leur imaginaire et montrer que leurs émotions, leurs
souffrances comme leurs joies, n’ont rien de prosaiques ou de vaguement exotiques”.

Les écrivains s’indignent de plus en plus contre I’emploi de 1’étiquette « beur »
a propos de leur identité et de leurs créations littéraires. A leurs yeux, continuer & parler
de la « littérature beur » représente une mise a I’écart volontaire d’un ensemble
littéraire hors normes, contre-canonique ; cela représente également une manicre de
confier les écrivains et leurs productions romanesques « & un espace social bien précis,
a savoir la banlieue » (espace géographique et « banlieue littéraire », synonyme de
« litté-rature »)*. Le (pseudo)manifeste « Qui fait la France », publié en 2007 par un
collectif réunissant plusieurs artistes issus pour la plupart de la banlieue, certains
d’entre eux ayant des origines étrangeéres (maghrébine et africaine), ne fait que
réaffirmer le credo de cette nouvelle vague d’écrivains « étrangers du dedans » ; leur
objectif est sans aucun doute de déplacer 1’éclairage simplement sociologique,
négligeant toute qualité littéraire et esthétique, auquel s’adonne la critique et le public,
vers une perspective plus appropriée, capable de discerner ’originalité des écrivains,
leur travail stylistique et littéraire dont le couronnement est un corpus étonnant. Le
roman Boumkeeur de Rachid Djaidani, paru en 1999, illustre cette évolution de la
littérature issue de I’immigration magrébine. Ce n’est plus autour des origines

!'Idem, ibid., p. 17.

2 Idem, ibid., p. 19.

3 Idem, ibid.

4 Toana Marcu, La problématique de '« entre(-)deux » dans les littératures des « intranger.e.s », Paris,
L’Harmattan, 2019, p. 93.

474

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

étrangeres de Yaz que Djaidani construit son texte; ce qui importe a présent, c’est un
espace — la banlieue — et le rapport personnages vs. espace périphérique enfermant.
Drailleurs, a partir de ce roman, la banlieue acquiert une telle importance dans les
productions littéraires des « intrangers » qu’elle devient un personnage inanimé clé.

La fin des années 2000 semble confirmer I’affirmation de Anne-Marie Obajtek-
Kirkwood: «n’en déplaise aux esprits chagrins, [la littérature de la deuxiéme
génération] se porte bien ! »2. Les écrits de Kaoutar Harchi confirment une nouvelle
rupture dans I’évolution de la littérature issue de I’immigration maghrébine. Zone
cinglée (2009), L’Ampleur du saccage (2011) et A [’origine notre pére obscur (2014)
sont tres bien accueillis par la critique: « L’écriture [du roman L ’Ampleur du saccage]
est dense et sombre, hantée par un drame originel. Le récit coule, implacable et sans
concessions. On pense parfois a Tassadit Imache [...]. Ce deuxiéme roman de Kaoutar
Harchi est une réussite. Une heureuse surprise de cette rentrée littéraire »° ; « A
["origine notre pere obscur réintroduit le lecteur dans ['univers romanesque de cette
auteure qui affirme et confirme son originalité »*. A partir de ce moment, le corpus
intranger acquiert justement une meilleure touche d’originalité puisque les auteurs
osent davantage disloquer ’action de leurs romans, 1’inscrire dans d’autres espaces que
la banlieue, se consacrer a des problématiques plus intrigantes (sexe, homosexualité,
fantastique, etc.), s’exprimer dans une langue plus soignée sans pour autant renier leurs
origines, etc. Dans le roman Un homme, ¢a ne pleure pas (2014) de Faiza Guéne, par
exemple, I’action ne se déroule plus dans un quartier malfamé de la banlieue parisienne
(comme dans le cas de ses ceuvres précédentes — Kiffe kiffe demain, 2004; Du réve
pour les oufs, 2006 ; Les gens du Balto, 2008) ; elle se déploie d’un c6té, a Nice, dans
un quartier pavillonnaire, et a Paris, notamment dans des quartiers plus aisés. En outre,
Guéne donne la parole cette fois-ci a un narrateur homme. Ce roman de 1’age adulte est
lui aussi bien accueilli par la critique ce qui confirme ce renouvellement tant attendu
de la littérature issue de I’immigration maghrébine. Mustapha Harzoune, dans sa
chronique du roman de Faiza Guéne, met en évidence le « travail » de I’auteure, travail
privilégié ces dernieres années par tous les écrivains « de la deuxiéme génération » qui
mettent en cause toute étiquette réductrice et qui affirment tout haut produire de la
« littérature tout court » :

Il faut se méfier de 1’apparente facilit¢ de ce texte aux dialogues nombreux et
pertinents. Il y a fort a parier qu’au-dela du talent de I’auteure — qui évolue, se densifie,
s’¢largit —, de 1’acuité du regard qu’elle pose sur le monde et ses contemporains, il y a
beaucoup de travail et pas mal de suite dans les idées. Travail sur la langue d’abord :

ICette datation est déterminée par nos propres lectures et nos appréciations.

2Anne-Marie Obajtek-Kirkwood, « Les écrivains beurs des années quatre-vingts et leur témoignage » [En
ligne]. 2008 URL.: http://clicnet.swarthmore.edu/leila_sebbar/recherche/anne obajtek.htm.

3Mustapha Harzoune, « L’ Ampleur du saccage », compte-rendu [En ligne]. 2011.

URL: https://www.histoire-immigration.fr/l-ampleur-du-saccage.

“Mustapha Harzoune, « A 1’origine notre pére obscur », compte-rendu [En ligne]. 2014.

URL: https://www.histoire-immigration.f/l-origine-notre-pere-obscur.

475

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

distance, dérision, humour, fausse 1égéreté. La langue, plus maitrisée, soignée, conserve
ce qu’il faut de « modernité » langagicre : expressions arabes, verlan, mode scénario...
Travail aussi sur la palette des personnages qui traduisent la volonté de ne pas enfermer
le monde — la France métisse — dans un axiome unique et simplificateur. L’épaisseur des
traits sert a souligner les ambivalences, les incertitudes, mouvements, dérives des uns et
des autres'.

La qualité esthétique et littéraire des ceuvres publiées ces derniéres années a été
confirmée par leur écho dans le monde des lettres. Kaoutar Harchi regoit en 2011 le
Prix de la Société des Gens de Lettres — Prix Thyde Monnier 2011 pour L ’Ampleur du
saccage’. Le roman Ma part de Gaulois de Magyd Cherfi, I’ancien parolier du Groupe
Zebda, paru en 2016, a été retenu dans la premiere sélection du prestigieux Prix
Goncourt et dans la deuxiéme sélection du Prix Goncourt des lycéens. Pour des ceuvres
littéraires produites par des auteurs issus de la marge, que certains ont du mal a intégrer
dans la littérature frangaise, étre primé ou avoir retenu I’attention d’un jury littéraire
représente un véritable exploit, une reconnaissance de leur 1égitimité>.

Les romans de notre corpus illustrent parfaitement cette évolution (in)attendue,
faite de proximités et de ruptures, de la littérature issue de I’immigration maghrébine.
La représentation du non-lieu et la langue d’écriture, voila deux ingrédients investis
par Mehdi Charef, Rachid Djaidani, Hadjila Kemoum et Magyd Cherfi d’une manicre
singuliere.

Non-lieu

Les représentants de la littérature issue de 1’immigration maghrébine se
réclament (quasiment) tous des non-lieux « inconsistants, des lieux-absence, ou les
véritables liens sociaux sont quasiment inexistants, ou 1’idée de rapprochement, de
rassemblement est illusoire, d’ou les habitants-prisonniers révent, souvent en vain, de

s’évader »?.

! Mustapha Harzoune, « Faiza Guéne, Un homme, ¢a ne pleure pas », compte-rendu, in Hommes &
migrations, n° 1306, 2014, p. 120.

2 Harchi se remarque également comme essayiste. Son ouvrage Je n’ai qu'une langue, ce n’est pas la
mienne, publié¢ en 2016, a été retenu dans la deuxiéme sélection du Prix Médicis.

3 Malgré son statut différent — issue d’une famille mixte (pére harki, mére frangaise) —, il nous semble
important de citer aussi Alice Zeniter dont les romans publiés depuis 2003 ont recu plusieurs prix littéraires
importants: Jusque dans nos bras (2010) — Prix littéraire de la Porte Dorée; Juste avant I’oubli (2015) —
Prix Renaudot des lycéens; L’ Art de perdre (2017) — Prix Goncourt des lycéens, Prix Liste Goncourt: le
choix espagnol, Prix Liste Goncourt: le choix polonais, Prix Liste Goncourt: le choix belge, Prix Liste
Goncourt: le choix suisse, Finaliste du Prix Goncourt.

4 Joana Marcu, « Des "non-lieux" aux "lieux de mémoire" dans la littérature issue des immigrations », in
Annales de I’ Université de Craiova. Série Sciences philologiques — Langues et littératures romanes, Année
XXIII, n° 1, 2020 (& paraitre).

476

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

D’abord, il s’agit de la banlicue. « Aréne complexe, Maratre famélique et cruelle
[...], No man’s land indéfini, frontiére a-territoriale »', ce territoire « d’outre merde »
(Rouane 2006, 317) jouit d’une attention particuliére de la part des écrivains de la
deuxiéme génération. Mehdi Charef inscrit I’intrigue de son roman Le thé au harem
d’Archi Ahmed dans la banlieue parisienne. Lors de leur arrivée en France-terre
(com)promise, les immigrés de la premicre génération ont ¢té entassés dans des
« quartiers » a la périphérie des grandes villes ou pauvreté, ordures, grisaille,
dégradations, violences, sont les mots d’ordre. C’est dans un tel endroit que subsiste
Madjid ; aprés avoir raté sa scolarisation (chose tout a fait banale dans un « microcosme
dolent o la violence dévore la dignité et ’espoir »2), le protagoniste passe son temps
en compagnie de son copain, Pat, oscillant entre inertie et action illégitime, las de
combattre un destin tracé a I’avance (étre banlieusard), de ne pas pouvoir s’en sortir.
Dans la Cité des Fleurs ou ils étouffent jour aprés jour, il n’y a que « du béton, des
bagnoles en long, en large, en travers, de [’urine et des crottes de chien. Des batiments
hauts, longs, sans cceur ni ame. Sans joie ni rires, que des plaintes, que du malheur.
[...]. Et sur les murs de béton, des graffiti, des slogans, des appels de détresse, des
S.0.S en forme de poing levé » (THAA, 24-25). Madjid et Pat ne s’identifient pas a ce
non-lieu; ils semblent subir silencieusement la « ghettoisation » a laquelle la France a
condamné tout un groupe d’individus. Chez Djaidani, on retrouve le méme décor
cauchemardesque: « Le porche est compleétement abimé, abandonné. Les soins
quotidiens du gardien ne le lustrent plus, celui-ci a démissionné. Les poubelles percées,
la pisse et le sang se déchargent ici comme des champignons. Un porc ne pourrait pas
vivre la sans avoir a craindre de gober un mauvais microbe. » (B, 20). L’auteur y ajoute
la sensation d’enfermement qui ne fait que contribuer encore plus a la détresse des
occupants du quartier. Yaz, le protagoniste du roman Boumkeeur, a I’impression de
vivre dans une prison aux murs invisibles. Le titre du récit préfigure d’ailleurs cet
enfermement nocif, comme le remarque loana Marcu:

« Boumkoeur » annonce une réclusion de tout 1’espace périphérique, une fuite
impossible, un destin a jamais tranché. Dans le langage argotique, « boum » signifie
« forte croissance, forte augmentation ; augmentation statistique » ; le titre du roman de
Djaidani suggérerait donc une amplification évidente de I’isolement auquel la société
condamne les toxi-cités. « Boumkoeur », c’est aussi la « chute », ’agonie, d’un territoire
qui aurait dd représenter le « cceur », ’espace vital pour tous ses résidents?.

Malgré cet enferment, Yaz et Grézi s’identifient a « leur » banlieue qu’ils veulent
mettre a ’honneur dans le livre qu’ils projettent écrire. On retrouve une méme

! Claudia Mansueto, « Entre fiction cinématographique et engagement littéraire: la banlieue parisienne se
raconte », in Anita Staron, Sebastian Zacharow (dir.), Etre en minorité, étre minorité, L6dz, Wydawnictwo
Uniwersytetu Lodzkiego, 2017, p. 187.

2 Claudia Mansueto, ibid., p. 189.

3 Joana Marcu, « La littérature issue de I’immigration maghrébine entre contre-canon et canon littéraire »,
in Valy Ceia (dir.), Quaestiones Romanicae, Szeged, Jatepress 2018, p. 387.

477

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

identification spatiale dans le roman Ma part de Gaulois de Magyd Cherfi: « J’aimais
dégommer les mecs de ma cité qui me le rendaient bien [...]. On me sollicitait de
partout pour un petit bonheur pépére. J’étais dans ma cité comme un magicien des mots
et m’en léchais la plume » (PG, 9; nous soulignons). Mais, cette fois, I’identification a
la banlieue n’est qu’apparente. Magyd, le protagoniste du roman, n’a rien en commun
avec les autres jeunes de la cité, avec les grands qui y font la loi. Le diplome de bac en
poche, il parvient a rompre les chaines qui auraient di le tenir prisonnier dans la cité et
s’évade a la fin du roman.

Ensuite, il y a le camp de transit. Tout en se situant dans un autre décor que la
banlieue — loin des grandes villes, dans des endroits isolés —, le camp de transit se
caractérise par les mémes traits nuisibles a tout étre humain — détresse, manque,
déchéance, auxquels s’ajoutent ’humiliation et ’anéantissement quotidiens menés par
les autorités. Bourg-Lastic, le premier « arrét » involontaire de la famille Kerchouche
depuis son arrivée en France, n’a rien d’un endroit habitable; bien au contraire, les
harkis et leurs familles sont « logés » dans des baraques ou il n’y a pas de lavabos, pas
de douches, que « des touffes d’herbe et des cailloux. Des bandes de tissu tendues sur
les deux planches en bois servent de lit » (PH, 47). Les habitants de « ce petit monde
d’exclus » (PH, 136) ne ressentent bien évidemment aucun sentiment d’attachement a
ce non-lieu. Certains se résignent a leur sort et continuent a y vivre pendant de longues
années, jusqu’a la fin de leur vie; d’autres, plus déterminés, se révoltent et, malgré tous
les abaissements complémentaires dont ils sont victimes, parviennent tot ou tard a s’en
sortir et a tenter de recommencer une nouvelle vie en toute liberté (qui s’avere tout a
fait chimérique). Mais, partir ne signifie pas tout oublier; le passé ne s’efface pas, les
dégats psychiques du non-lieu continuent a persister; seuls les plus forts parviennent a
résister a cette détérioration identitaire ; par contre, les plus faibles, capitulent et
choisissent la mort « ne [voulant] pas de cette vie en France que [leurs] parents [leur]
ont offerte et pour laquelle ils ont tout sacrifié. Le prix a payer était trop élevé: un
pays, une identité, des racines. Sans cela, [il]n’[a] pas pu [se] construire un avenir »
(PH, 233).

Les non-lieux que les écrivains de la deuxiéme génération intégrent dans leurs
récits — la banlieue et le camp de transit — participent donc d’'un méme fondement —
I’enfermement (plus ou moins manifeste) — que les protagonistes gerent différemment :
fatalisme vs. sortie, identification vs. démarcation, attachement vs. rupture.

Langue(s) oralisée(s) vs. langue « dérobée »

Si le corpus issu de I’immigration maghrébine ne séduit ni sur le plan des
techniques narratives ou des expérimentations littéraires, ni méme sur le plan des
problématiques illustrées, il captive le public grice a la langue d’écriture, plus
précisément en raison du travail des auteurs sur la langue de la rue qu’ils apprivoisent
et qu’ils délocalisent a 1’écrit.

Il faut toutefois observer que ce travail sur la langue différe d’une vague
d’écrivains a une autre. Mehdi Charef n’utilise pas la méme langue que Rachid Djaidani

478

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

ou que Magyd Cherfi. Cette disparité linguistique est due a la fois a I’évolution des
procédés lexicaux prisés par les jeunes des cités a une certaine €poque et a I’objectif de
I’écriture (prise de parole vs. production littéraire « neutre » en état d’inscrire 1’auteur
dans la « littérature tout court »).

Dans Le thé au harem d’Archi Ahmed, la « langue grise »' littéraire ne fait que
ses premiers pas ; on y retrouve des éléments argotiques, familiers, des mots empruntés
a la langue arabe. Chez Djaidani, par contre, nous assistons a un véritable travail sur la
langue de la rue dont le résultat est une langue « oralisée », (fortement) « déguisée » et
« épicée »2. A coté de I’argot et des mots ayant subi I’aphérése, on retrouve des mots
verlanisés qui rendent les propos des protagonistes quasiment incompréhensibles pour
un non-initié, pour celui qui n’appartient pas « au groupe » :

— Scuse ouam. J’te I’épare depuis I’heure touta et tisgra tu ne mets dans I’enve. T’es
sr que ¢a va ieum dans ta chetron Yaz? Y a pas de bléme sinon j’te laisse mirdor (B,
113)

— Grézi! ouvre, c’est Yaz ... Zi va, vrirou la teport c’est Yaz que j’te dis, fais pas le
baltringue. (B, 58)

Cette hybridité lexicale, propre d’ailleurs a la langue parlée dans la rue, est
accompagnée par des jeux des mots qui participent également a la vraisemblance
langagiére recherchée par les auteurs issus de I’immigration maghrébine, synonyme de
leur attachement définitif a un espace précis et a un groupe. Tous ces artifices
stylistiques permettent a Djaidani de créer une langue « naturelle, rythmée »°>.
Lorsqu’on lit Boumkeur, on a alors I’impression de se trouver devant un
« performeur » qui « "lache" son texte, "claque" ses phrases devant un public »*.

Avec le roman Ma part de Gaulois, on est devant une nouvelle étape de la langue
d’écriture des auteurs intrangers. Sans avoir recours a trop de détours lexicaux comme
Djaidani, Magyd Cherfi particularise son style grace a une « mobilisation d’une langue
plus soignée, plus étudiée, plus poétique pour donner la parole a un individu issu d’un
espace déprécié, méprisé »°. Le narrateur, « grand amoureux des lettres » (MPG 33),
emploie dans ses récits des événements une langue proche du canon ou les expressions
vulgaires, les mots verlanisés, les emprunts a 1’arabe sont peu présents. Par contre,
lorsqu’il est en compagnie de ses copains, Magyd emprunte leur facon de parler, c’est-
a-dire une « langue plus relachée, plus spontanée, ou les échanges dynamiques gagnent
en véridicité grice aux joutes verbales et aux vannes que les protagonistes s’adressent

! Voir loana Putan, La problématique de ['« entre(-)deux » dans la littérature des « intrangéres », op.cit.
2 Voir Ioana Putan, ibid.

3 Joana Marcu, « La littérature issue de I’immigration maghrébine entre contre-canon et canon littéraire »,
op. cit., p. 390.

4 Joana Marcu, ibid., p. 392.

5 Toana Marcu, « La langue des "toxi-cités" dans le roman Ma part de Gaulois de Magyd Cherfi », in La
Revue d’Etudes Frangaises, n° 23, 2019, p. 46.

479

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

dans le but de se divertir »'. Les grands de la cité utilisent, quant & eux, une langue a
caractere fortement argotique, ou les « codes de la colére » (MPG, 16) sont
omniprésents.

Si les écrivains issus de I’'immigration maghrébine « économique » se servent de
leur propre langue — la langue des cités — pour créer leurs ceuvres littéraires, les auteurs
descendants de harkis se servent d’une langue qu’ils ont dii, d’'une certaine manicre,
« dérober ». Nés dans des camps de transit, ils ont parfois du mal a s’approprier des le
début la langue du pays d’accueil de leurs parents puisqu’on leur refuse souvent I’acces
a un parcours scolaire ordinaire. S’ils arrivent a quitter ces prisons ou leurs familles ont
vécu pendant de longues années en isolation et qu’ils déménagent dans de petits
villages, ils pratiquent une langue plus austere ou ’argot et le verlan n’apparaissent
(pratiquement) pas. Pour que cette langue soit vraiment la leur, ils y introduisent des
mots venus d’ailleurs pour désigner des réalités personnelles ou familiales
« intraduisibles » en frangais : « I’y pense aussi en lavant la vaisselle, penchée
au-dessus de 1’évier plein de mousse, les mains dans les assiettes collantes du gras des
merguez » (PH, 29), « il n’y a plus rien a dire sur le passé. "Li fat met" me dit souvent
mon pere: le passé est mort. » (PH, 22)

Qu’ils soient « écrivains beurs », « de banlieue » ou « descendants de harkis »,
les auteurs issus de I’immigration maghrébine revisitent le canon en transformant une
langue parlée en langue littéraire. Les caractéristiques de cette langue orale et les
stratégies mises en place pour assurer sa délocalisation de la « rue » vers la littérature
différent d’une vague d’écrivains a une autre (argot ordinaire vs. déguisement de la
langue sous la forme du verlan; travail élémentaire sur la langue vs. variations
stylistiques ; langue naturelle vs. langue apprivoisée).

Conclusion

Si les immigrés de la premiére génération avaient vécu en silence, leurs enfants
ne veulent plus se taire ; tout au contraire, ils veulent prendre la parole. Ils créent des
associations, ils participent a des manifestations et ils pénétrent aussi dans le monde
des lettres. Le corpus qu’ils créent peut sembler a la premiére vue assez homogene ¢tant
donné plusieurs ingrédients communs a tous ces €crivains: racines implantées dans les
pays de I’Afrique du Nord, déracinement de leurs parents, vie dans des non-lieux, etc.
Mais, lorsqu’on analyse plus en détail leurs parcours, on observe des particularités qui
« contaminent » leur vie et leurs écrits. Ayant surgi sur la scene littéraire frangaise a
partir du début des années 1980, les auteurs beurs n’écrivent pas de la méme manicre
que les écrivains « de banlieue » dont les ceuvres romanesques sont publiées a partir de
la fin des années 1990. On passe d’une langue d’écriture simple a une langue littéraire
apprivoisée, travaillée, illustration de I’inventivité et 1’originalité de la nouvelle vague
d’écrivains. On passe également d’une « banlieue »-espace de déroulement de I’action

! Toana Marcu, ibid., p. 46.

480

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

a une « banlieue-personnage », lieu « actif », « signifiant », « représentatif »' ou les
personnages étouffent sans pour autant réussir a se défaire (complétement) tant sa
contagion est écrasante. Dans les romans publiés a partir de la fin des années 2000, la
langue d’écriture est plus maitrisée, plus créative, tandis que 1’espace de déroulement
peut étre autre que la banlieue.

Si ces différences entre les trois vagues d’écrivains issus de 1’immigration
maghrébine « économique » émanent de 1’évolution légitime de la littérature de la
deuxiéme génération, on doit chercher I’origine des écarts par rapport au corpus des
descendants de harkis a 1’extérieur de la littérature. Le choix des harkis de lutter pour
la France dans la Guerre d’ Algérie marque a jamais la destinée de plusieurs générations.
Ayant hérité le statut de « traitre » de leurs péres, les enfants de harkis osent plus tard
que les enfants des immigrés économiques de prendre la parole. Dans leurs ceuvres
littéraires, ils racontent leur propre expérience, 1’espace qu’ils ont connu (d’une
maniere réelle ou a travers les souvenirs de leurs parents) — le camp de transit. Leur
langue littéraire est plus conventionnelle et ne porte que rarement les empreintes de
leurs origines étranggres.

Ces proximités et ces ruptures font la richesse de ce corpus hors norme qui attend
toujours sa reconnaissance dans la « république mondiale des lettres ». Il serait
intéressant de prolonger cette analyse sur d’autres éléments — le questionnement
identitaire, le rapport aux origines et a la langue de la meére, le retour au bled, etc. — et
sur d’autres corpus dont I’avénement est lié toujours au déplacement, a la traversée.

Bibliographie

Textes de référence

Charef, Mehdi. 1983. Le Thé au harem d’Archi Ahmed. Paris: Mercure de France.
Cherfi, Magyd. 2016. Ma part de Gaulois. Paris: Actes Sud.

Djaidani, Rachid. 2009. Boumkeeur. Paris: Seuil

Kerchouche, Dalila. 2003. Mon peére, ce harki. Paris: Seuil.

Ouvrages critiques

Abdallah, Mogniss H. 2013. « La Marche pour I’égalité et contre le racisme, un événement historique ou
un coup médiatique? », in Hommes & migrations, n° 1304, pp. 162-166.

El-Khattabi, Séloua. 2012. Exils, langues et générations: psychopathologie des inventions subjectives.
Pour une clinique du lien social contemporain. These de doctorat, Université Rennes 2.

Guene, Faiza. 2014. Un homme, ¢a ne pleure pas. Paris : Fayard.

Hajjat, Abdellali. 2013. « Retour sur la Marche pour I’égalité et contre le racisme », in Hommes &
migrations, n° 1304, pp. 151-155.

Harzoune, Mustapha. 2001. « Littérature: les chausse-trapes de 1’intégration », in Hommes & Migrations,
n° 1231, pp. 15-28.

Harzoune, Mustapha. 2014. « Faiza Guéne, Un homme, ¢a ne pleure pas », compte-rendu, in Hommes &
migrations, n° 1306, pp. 118-120.

! Fernando Lambert, « Espace et narration : théorie et pratique », in Etudes littéraires, vol. 30, n° 2, 1998,
p- 112.

481

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Hovanessian, Martine. 2009. Traversées de lieux exilés: recoudre les fragments, Mémoire pour
1’Habilitation a Diriger des Recherches, Université Paris-Diderot-Paris VII.

Lambert, Fernando.1998. « Espace et narration : théorie et pratique », in Etudes littéraires, vol. 30, n° 2,
pp. 111-121.

Mansueto, Claudia. 2017. « Entre fiction cinématographique et engagement littéraire : la banlieue
parisienne se raconte », in Anita Starof, Sebastian Zacharow (dir.), Etre en minorité, étre minorité.
16dz : Wydawnictwo Uniwersytetu Lodzkiego, pp. 187-196.

Marcu, loana. 2020a (4 paraitre). « Les (faux) parcours et les (vrais) pluri-chocs dans le roman urbain
"intranger" », in Christina Horvath et Louis Hervé Ngafomo (dir.), Urbatextualité et identité(s) dans
les littératures frangaise et francophone des XX°-XXI¢ siecles. Montréal, éds. Hashtag.

Marcu, Ioana. 2020b (a paraitre). « Des "non-lieux" aux "lieux de mémoire" dans la littérature issue des
immigrations », in Annales de I’'Université de Craiova. Série Sciences philologiques — Langues et
littératures romanes, Année XXIII, n° 1.

Marcu, Ioana. 2019. La problématique de 1’ « entre(-)deux » dans les littératures des « intranger.e.s ». Paris:
L’Harmattan.

Marcu, Ioana. 2019. « La langue des "toxi-cités" dans le roman Ma part de Gaulois de Magyd Cherfi », in
La Revue d’Etudes Frangaises, n° 23, pp. 45-50.

Marcu, loana. 2018. « La littérature issue de 1’immigration maghrébine entre contre-canon et canon
littéraire », in Valy Ceia (dir.), Quaestiones romanicae. Lucrdrile Colocviului International
Comunicare si culturd in Romania europeana (VI° édition, les 16-17 juin 2017). Szeged: éd. Jatepress
2018, pp. 381-397.

Meédard, Frédéric. 2017. « Harkis: entre mémoire et oubli », in Inflexions, vol. 1, n° 34, pp. 129-141.

Putan, loana. 2014. La problématique de I’ « entre(-)deux » dans la littérature des « intrangéres ». These de
doctorat, Université Paris 8.

Rouane, Houda. 2006. Pieds-blancs. Paris: éds. Philippe Rey.

Sayad, Abdelmalek. 1979. « Les enfants illégitimes », in Actes de la recherche en sciences sociales, vol.
25, janvier, « Le pouvoir des mots », pp. 61-81.

Vion-Dury, Juliette (dir.). 2001. L écrivain auteur de sa ville. Limoges: Presses Universitaires Limoges.

Xavier, Subha. 2010. « Mehdi Charef and the Politics of French Immigration », in The French Review,
Vol. 84, n° 2 (décembre), pp. 328-340.

Sitographie
Gastaut, Yvan. 2004. « Les bidonvilles, lieux d’exclusion et de marginalité en France durant les trente
glorieuses », in Cahiers de la Méditerranée, n° 69 [En ligne].
URL : https://journals.openedition.org/cdlm/829.
Larané, André. 2018. « Guerre d'Algérie. Le drame harki » [En ligne].
URL : https://www.herodote.net/Guerre_d _algerie-synthese-2151.php (consulté le 13 janvier 2020).
Harzoune, Mustapha. S.d. « La longue marche des Beurs pour 1’égalité », compte-rendu [En ligne]. URL:
https://www histoire-immigration. fr/la-longue-marche-des-beurs-pour-l-egalite.
Mustapha Harzoune. 2011. « L’ Ampleur du saccage », compte-rendu [En ligne].
URL: https://www.histoire-immigration. fr/l-ampleur-du-saccage (consulté le 13 janvier 2020).
Mustapha Harzoune. 2014. « A I’origine notre pére obscur », compte-rendu [En ligne].
URL : https://www.histoire-immigration.ft/l-origine-notre-pere-obscur.
Horvath, Christina. 2007. Le roman urbain contemporain en France. Paris: Presses Sorbonne Nouvelle.
[En ligne]. URL: https://books.openedition.org/psn/2038?lang=fr (consulté le 13 janvier 2020).
Obajtek-Kirkwood Anne-Marie. 2008. « Les écrivains beurs des années quatre-vingts et leur témoignage »
[En ligne]. 2008 URL: http:/clicnet.swarthmore.edu/leila_sebbar/recherche/anne obajtek.htm
(consulté le 13 janvier 2020).
Priestley, Pascal. 2015. « La France, une suite de vagues migratoires », 10 septembre 2015 [En ligne].
URL.: https://information.tvSmonde.com/info/la-france-une-suite-de-vagues-migratoires-52917
(consulté le 13 janvier 2020).

482

BDD-A31448 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:56 UTC)


http://www.tcpdf.org

