
Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

405 
 

 
Anca URSA 

(Universitatea de Medicină 
și Farmacie „Iuliu Hațieganu”, 

Cluj-Napoca) 

Spațiu și timp în comunicarea 
interculturală: particularități 
românești 

 
 
 

Abstract: (Cross-cultural Perspectives on Space and Time: Romanian Characteristics) All international 
communities, especially student groups, are richer but also more eclectic, in Romania over the last two 
decades. The acquisition of intercultural competences is as important as the learning of Romanian 
language, trough the effort of social and academic immersion of new residents. Part of nonverbal 
communication, space and time perception contributes to set good interpersonal relationships in the new 
cultural environment. Ignoring the specificity and the differences of a new culture could generates some 
malfunctions in communication. Therefore, the present study proposes a theoretical vision of these 
concepts, space and time in Romanian culture, folowed by some useful activities and exercises for 
understanding the essential components: territoriality, social distance, personal space, private sphere, 
linear time, cyclic time, punctuality, delay, temporal rigidity, etc. 

Keywords: intercultural communication, personal space, monochronic time, polychronic time 

Rezumat: Comunitățile de străini, în special grupurile studențești, sunt tot mai bogate, dar și mai eclectice, 
în România ultimelor două decenii. Dobândirea competențelor interculturale este la fel de importantă ca 
însușirea românei, în efortul de imersiune socială și academică a rezidenților noi. Parte a comunicării 
nonverbale, percepția spațiului și a timpului contribuie esențial la stabilirea unor bune relații interpersonale 
în mediul cultural nou. Necunoașterea specificului și a diferențelor față de cultura proprie dă naștere unor 
disfuncționalități dificil de reparat în comunicare. Prin urmare, studiul de față propune o viziune teoretică 
asupra celor două concepte, spațiul și timpul la români, completată de activități interculturale utile pentru 
înțelegerea componentelor esențiale: teritorialitate, distanță socială, spațiu personal, sferă privată, timp 
liniar, timp ciclic, punctualitate, întârziere, rigiditate temporară etc. 

Cuvinte-cheie: comunicare interculturală, spațiu personal, monocronie, policronie 

 
 

Introducere 
Specificitățile temporale și spațiale în comunicarea interculturală i-au preocupat 

în ultimul secol pe antropologi, pe sociologi, pe psihologi, pe urbanişti, dar mai ales pe 
cercetătorii din domeniul comunicării sociale şi interculturale. Au apărut chiar și două 
discipline construite în jurul spațio-temporalității, proxemica și cronemica, inițiate de 
antropologul Edward T. Hall, cu origini în teoria Whorf-Sapir, a relativismului 
lingvistic, și în teoriile psihanalitice freudiene. Vom discuta în studiul de față câteva 
noduri în comunicarea cu românii, respectiv situațiile când posibilele desicronizări apar 
din specificul greu transmisibil al definirii spațiului și timpului. Rezultatele cercetărilor 
lui Hall sunt importante, dar în egală măsură ne par relevante teoriile culturale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

406 
 

românești cele mai cunoscute și mai asumate de imaginarul colectiv autohton. După o 
conturare teoretică și câteva imagini diacronice importante ale timpului și spațiului 
românesc, descriem patru activități interculturale, valabile pentru înțelegerea oricărei 
culturi, dar adaptate aici receptării corecte a comportamentului românesc, determinat 
de dimensiunile spațială și temporală. Scopul final declarat al interogării temei propuse 
este unul didactic, de facilitare a imersiunii studenților/rezidenților internaționali în 
România actuală, prin activități și exerciții didactice care să permită înțelegerea unui 
mediu cultural specific nou și empatia cu membrii lui. 

Proxemică românească în comunicarea interculturală 
Antropologul Edward T. Hall a făcut din spațiu și timp, acum mai bine de-o 

jumătate de secol, două dimensiuni esențiale în comunicarea interculturală. De la 
volumul său, The Silent Language, niciun teoretician al multiculturalității nu a putut 
ignora aceste posibile obstacole în negocierea pragului dintre două culturi. Ele sunt 
componente ale ființei, „în afara conștiinței” (Hall 1979, 48), induse cultural. În urma 
studiilor asupra spațiului, desfășurate în Statele Unite, Hall a inventat proxemica, 
disciplină care urmărește comportamentul ființei condiționate de propriul spațiu, 
învățat cultural. Oamenii, afirmă el, țin cont de patru distanţe fundamentale: distanţa 
intimă, de la contactul fizic direct până la 45 cm, distanţa personală, între 45 de cm şi 
1,20 m, distanţa socială, între 1,20 şi 3,50 m și distanţa oficială, mai mare de 3,50 m. 
Dimensiunile respective sunt valabile, reluăm, pentru lumea occidentală, SUA și 
Europa de Vest. Dar în țările latine – România aici inclusă – și în unele țări asiatice, 
distanțele respective se scurtează. Într-un studiu cultural mai recent, Ned Crouch 
discută sensul spațiului pornind de la o anecdotă: duminica dimineața, americanul 
coboară pe plajă, fericit că-și poate încărca bateriile, în liniștea spațiului aproape pustiu. 
Dar asta durează câteva minute, până când un mexican traversează cele câteva sute de 
metri de plajă liberă, pentru a se planta cu toată familia exact în spatele americanului, 
salutat vesel cu un politicos „Buenos dias”. Liniștea s-a dus, deci americanul își ia 
ceașca de cafea și prosopul și se întoarce la hotel, spre stupefacția mexicanului, care se 
simte discriminat. Nu e însă o problemă de maniere sau de culoare a pielii, e numai una 
de spațiu (Crouch 2004, 45-46). Dacă primul turist își definește locul necesar prin 
nevoile individuale, al doilea percepe zona personală ca teritoriu de grup: astfel se simte 
integrat social și protejat.  

Dacă revenim la români, cea mai veche și mai cunoscută asociere culturală între 
spațiul locuit și psihismul locuitorilor aparține filosofului și poetului Lucian Blaga. În 
volumul mult discutat, Spațiul mioritic, din 1936, parte a Trilogiei culturii, el citește 
asocierea dintre oameni și loc printr-o grilă epistemologică, în care spaţiul mioritic 
ondulat, corespunzător succesiunii deal-vale, reprezintă una dintre categoriile abisale 
ale sufletului românesc, răspunzătoare de sentimentul destinului. Eterna urcare și 
coborâre corespunde adâncurilor subconştientului, iar nostalgia orizontică reprezintă o 
comuniune misterioasă cu plaiul şi strămoşii, esențializată în incipitul baladei Miorița, 
„Pe-un picior de plai/Pe-o gură de rai…”. Spațiul matrice definește sufletul românesc, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

407 
 

un concept mult contestat: „Cu acest orizont spaţial se simte organic şi inseparabil 
solidar sufletul nostru subconştient, cu acest spaţiu-matrice, indefinit ondulat, înzestrat 
cu anume accente, cari fac din el cadrul unui anume destin. (…) Să numim acest spaţiu-
matrice, înalt şi indefinit ondulat, şi înzestrat cu specificele accente ale unui anume 
sentiment al destinului: spaţiu mioritic.” (Blaga 1936, 21).  

Mai recent, Andrei Oișteanu rediscută spațiul etnic simbolic, însă din perspectiva 
inversă, a românului care lasă o amprentă ontologică a locuirii concrete. Normele 
mitice și rituale, după care erau organizate așezările tradiționale, desenează un topos 
consacrat, ce pornește din centrum mundi, autohtonizat buricul pământului, vatra. Prin 
el trece axis mundi sau osia lumii, axă care unește și desparte deodată palierele cosmice. 
După stabilirea centrului, se trasa, în satul arhaic, perimetrul, hotarul circular, de obicei 
printr-o brazdă. Magia hotarului, care protejează spațiul intra muros, de eventualele 
manifestări malefice din exterior, a generat multe rituri și practici magice. Unele au 
dispărut definitiv, cum sunt practicile magico-medicale, respectiv vânzarea copilului 
pe fereastră, sau ceremonii circumambulatorii de tipul înconjurării casei cu o poveste, 
care purifică și protejează locul. Altele au lăsat în cultura actuală supraviețuiri 
relictuale. De pildă, riturile de trecere a unui prag se manifestă azi ca descoperire a 
capului și descălțare la intrarea într-o casă, călcarea cu piciorul drept într-un spațiu nou, 
primirea cu pâine și sare etc. (Oișteanu 1998, 153-164). 

Dacă ieșim din filozofia culturii și din antropologie, studiile mai recente, de 
sociologie și psihologie, definesc spațiul în special ca distanță interumană de 
comunicare personală și mai puțin ca un teritoriu colectiv cu valențe simbolice. Atunci 
când se mai păstrează harta simbolică și se identifică tendințele de dezvoltare și de 
ierarhizare a spațiilor, centrum mundi își pierde definitiv importanța și fascinația. În 
primul rând, jumătatea de secol de comunism a descralizat și a descentralizat vatra, 
centrul simbolic al comunității. Desființarea multor sate și ascensiunea orașelor 
resistematizate, cu mai multe centre, cu noi cartiere, au determinat atomizarea spațiului 
locuit și entropia schemelor simbolice, simetrice, care cartografiau altă dată lumea 
consacrată. Spațiul actual nu se mai organizează ierarhic dinspre centru spre margini, 
ci dimpotrivă, se caută periferia, evadarea, respirația largă. Satul global devine tot mai 
mult o realitate, trăim o aliniere incontestabilă la modelul occidental. Centrul orașelor 
e părăsit de rezidenți, în favoarea companiilor, a birourilor, deci a muncii cotidiene. 
Mai mult, importanța spațiului fizic dispare treptat, odată cu mutarea vieții sociale în 
mediul virtual. Rețelele online preiau rolul piețelor, a locului comun, de partajare și 
dispută socială. 

Rămânând totuși în spațiul social tradițional și revenind la dimensiunile 
proxemice, zona personală începe acolo unde se sfârșește zona intimă, ca un al doilea 
înveliș invizibil al corpului. Pentru japonezi, de exemplu, spațiul personal este mai 
restrâns, pentru că ei suportă mai bine aglomerația. În schimb, anglo-saxonii se apropie 
cel mult până acolo unde s-ar putea atinge cu vârful degetelor dacă ar întinde mâinile 
(Hall 1959, 203). Românii discută comod și la cea mai mică distanță, până la 
încheietura mâinii. Prin urmare, un străin, stabilit temporar în România, s-ar putea simți 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

408 
 

în largul lui sau, dimpotrivă, stânjenit de prea decisa apropiere a unui cvasinecunoscut. 
Un vecin binevoitor, un consilier, un funcționar pot fi bine intenționați, chiar dacă par 
să sufoce zona personală a celui de lângă el. 

Cronemica; aspecte culturale specifice 
Tot Edward T. Hall a introdus și termenul cronemică, numele disciplinei care 

studiază percepţia şi utilizarea timpului. Cartea lui despre timp ca element cultural, The 
Dance of Life (1983), postulează importanța discutării acestei dimensiuni în 
comunicare, întrucât de la percepția diferită a timpului pornesc valuri de idiosincrazii 
culturale. După Hall, există un timp monocronic şi unul policronic. În primul, 
evenimentele sunt programate ca unităţi separate – un singur lucru într-un anumit timp, 
în timp ce al doilea favorizează implicarea în mai multe lucruri deodată. Pentru culturile 
monocronice, cum sunt cele vestice, timpul este considerat o realitate tangibilă. 
Expresii metaforice precum „am pierdut timp”, „am câştigat timp”, „mi-am omorât 
timpul”, „a trecut timpul” sunt înţelese ad litteram (Hall 1983, 43). Structurile 
temporale de acest tip sunt arbitrare şi impuse, nu sunt conforme cu ritmurile biologice, 
de aceea trebuie învăţate și exersate de către indivizi. Organizarea de tip monocronic 
limitează interacţiunile interpersonale și îi determină pe oameni să gândească şi să 
recepteze realitatea într-o manieră fragmentară. Acolo unde e nevoie de creativitate, 
modelul monocronic e disfuncțional, pentru că răspunde acțiunilor liniare. Culturile 
policronice, din care fac parte cele estice şi sud-europene, pun accentul mai mult pe 
angajamentul individului şi îndeplinirea sarcinilor, decât pe respectarea unui orar 
precis, concentrarea asupra evenimentelor e superficială, iar atenția distributivă. 
Timpul este văzut mai puţin concret decât în sistemele monocronice. Niciunul dintre 
modelele temporale nu este ideal, susține chiar teoreticianul lor, ambele au atât avantaje 
cât şi dezavantaje. Însă cea mai acută problemă e neînțelegrea diferențelor de percepție 
ale indivizilor care încearcă să comunice din interiorul unui sistem temporal diferit de 
al interlocutorului.  

Pentru specificitatea temporalității românești, studiul etnologic al lui Ernest 
Bernea oferă o bună sinteză a proiecțiilor tradiționale despre timp. În primul rând, 
țăranul român nu percepe măsurarea timpului cu unități de lungime, nu 
„cronometrează” precis și egal duratele. Totuși, nu se poate spune, cum o face 
Rădulescu-Motru, nici că nu are noțiunea de timp. Doar că îl împarte după alte 
coordonate. De pildă, dimineața nu e între orele șase și zece, ci e alcătuită din dinspre 
ziuă, mijit, zori, răsărit și dimineață. La fel apar și celelalte părți ale zilei, segmentate 
după ritmurile cerului și ale corpului. Lunile sunt și ele diferite: Gerar, Cireșar, 
Brumărel etc. sunt mai vii și mai relevante, legate de ritmul vegetației și al vremii. Anul 
e segmentat de sărbători religioase și rituri adiacente, posturi și petreceri rituale (Bernea 
1985, 208-212). Mai mult decât modul tradițional de gândire a spațiului, percepția 
veche despre timp continuă să alimenteze imaginarul colectiv și să determine 
comportamente sociale coerente cu tradițiile: o anumită ritmare religioasă a anului, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

409 
 

celebrarea excesivă a duminicii și a sărbătorilor sau a zilelor libere care se amplifică 
prin „punți” de weekend prelungit, validate de structurile administrative naționale etc. 

Relaxarea temporală românească are destul de puțin în comun cu rigiditatea 
timpului monocronic. Cultura chineză sau germană pune un preț deosebit pe 
punctualitate. Întârzierea la o întâlnire are dublă valoare negativă: subminează 
imaginea întârziatului și e o insultă la adresa persoanei care așteaptă. Culturile 
policronice, din America Centrală și de Sud acordă prea puțină atenție întârzierilor, 
pentru că oamenii dau prioritate evenimentelor din cursul zilei prezente, mai mult decât 
planificărilor din agendă (Șerbănescu 2007, 140). Românii se situează, și din acest 
punct de vedere, între Orient și Occident. Sfertul academic de întârziere acceptat în 
Franța se întinde pe mai mult de 15 minute la noi, fără să ajungă la o oră, cum se 
întâmplă frecvent în țările Orientului Mijlociu. 

Cele două dimensiuni, spațiul și timpul, sunt interdependente și separarea lor e 
artificială: spațiul se modifică și se determină temporal, în vreme ce timpul are 
caracteristici precise, în funcție de spațiul etnogeografic care îl definește cultural. Prin 
urmare, în comunicarea interculturală, deschiderea, curiozitatea și respectul pentru felul 
în care cultura nouă, de imersiune, determină aceste constante sunt esențiale pentru 
evitarea idiosincraziilor sau chiar a blocajelor în comunicare.  

Activități interculturale: câteva propuneri  
Activitățile propuse mai jos pot aduce un grad suplimentar de conștientizare a 

specificităților temporale și spațiale. În plus, pot crea abilități utile în comunicarea cu 
românii, pentru orice membru al altei culturi. Fie că se desfășoară într-un cadru 
instituțional, formal, fie că au loc în situații izolate și nonformale, jocurile propuse mai 
jos sunt eficiente și utile pe termen lung. Sursa lor e ghidul All Different All Equal. 
Education Pack (1995/2016, p. 52-197), creat și recomandat de Consiliul Europei, în 
campaniile repetate împotriva xenofobiei și intoleranței. Ghidul recomandă patru 
categorii de activități, într-o ordine logică a progresului în comunicare. Prima categorie 
include jocurile de atmosferă, de stabilire a legăturilor între participanți. A doua e 
formată din jocuri ce pun în discuție imaginile pe care ni le facem despre oameni din 
culturi diferite, deci care atrag atenția asupra stereotipurilor. A treia secțiune are în 
vedere surprinderea mecanismului social, economic, cultural și educațional care stă la 
originea situațiilor de blocare a comunicării, refuz, excludere și marginalizare. În final, 
a patra categorie cuprinde activități ce încurajează tinerii să acționeze pentru a aduce o 
schimbare socială bazată pe egalitate și pe acceptarea diferențelor (ADAEEP, 59). Am 
ales patru activități din prima și a treia categorie în special, care pun în discuție 
particularități culturale și etnice legate de timp și de spațiu. Reamintim că toate 
activitățile se adresează studenților internaționali care sunt pentru câțiva ani rezidenți 
în România, dar pot fi adaptate oricărui grup interesat de interculturalitate și de 
conștientizarea stereotipurilor etnice. 

Culturodicționarul explorează prima imagine pe care cineva și-o face despre o 
țară nouă și, în special, stereotipurile și prejudecățile despre aceasta. Participanții se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

410 
 

împart în grupuri de trei-patru persoane și fiecare grup alege un reprezentant. 
Coordonatorul le șoptește reprezentaților același cuvânt, pe care ei vor încerca să-l 
deseneze. Ceilalți membri ai echipei ghicesc cuvântul. Nu au voie să pună întrebări, ci 
doar să-și comunice supoziția, confirmată sau infirmată de cel care desenează. Dacă o 
echipă ghicește, trebuie să se oprească, să scrie cuvântul pe foaie, dar să păstreze 
secretul. Apoi, alt membru al echipei va fi reprezentant, până când ajung toți să 
deseneze măcar o dată. Cuvintele utile pentru spațio-temporalitatea specifică ar putea 
fi: „deal-vale”, „distanță personală”, „descălțare”, „punctualitate”, „orar de lucru”, 
„programare” etc. La final se cere grupurilor să afișeze desenele, ca să se poată compara 
și discuta interpretările diferite ale aceluiași cuvânt. „Artiștilor” li se cere să spună de 
ce au ales o anume imagine. Se discută de unde vin imaginile, indiferent dacă sunt 
pozitive sau negative, și ce efect au asupra relațiilor noastre cu oamenii despre care 
sunt.  

Doar fă ce ai de făcut! e o simulare ce pune în lumină discriminarea persoanelor 
diferite de noi. Participanții se împart în patru grupuri și fiecare echipă stă într-un colț 
al sălii, ca să poată lucra fără să fie deranjată. Toți primesc foarfece, ziare, lipici. 
Primele trei grupuri primesc același mesaj: „Faceți un colaj ce reprezintă primăvara 
(vara, toamna). Puteți începe când doriți și aveți la dispoziție 20 de minute.”. Al 
patrulea grup primește însă un mesaj de tipul „Tus mio flobute oacari imesol iufca ur. 
Puteți începe când doriți și aveți la dispoziție 20 de minute.”. Coordonatorul se plimbă 
apoi prin sală și îi laudă pe cei din primele trei grupuri, dar îi blamează pe cei din grupul 
al patrulea, fiindcă nu fac ce li s-a spus. După 20 de minute se pune punct activității. 
Dacă primele trei grupuri mai au nevoie de timp, li se mai dau 2-3 minute, dar nu și 
celor din grupul al patrulea. La final, se discută situația, începând cu câteva întrebări 
utile în debriefing: Vedeți vreo legătură cu viața reală? Cine e de fapt al patrulea grup 
în societate? Cum suntem tentați să-i acuzăm pe cei care deja au probleme de înțelegere 
a mesajelor? Cum reacționează cei care sunt victime ale neînțelegerii? De ce e dificil 
să ne adaptăm la intervale de timp și la sarcini pe care le considerăm ambigue sau 
injuste? 

Copilăria este un joc didactic foarte util pentru creșterea empatiei în grupurile 
multiculturale. Se formează echipe de câte 4-6 persoane și li se spune să discute despre 
ce au făcut fiecare în copilărie. Se oferă și întrebări de sprijin de tipul: La ce vârstă te-ai 
dus la școală? Cine mai era în familia ta? Ai participat la Școala de duminică sau la alt 
tip de educație religioasă? Ai lucrat când erai copil? Ce jocuri îți plăcea să joci? A 
trebuit să te ocupi de frați mai mici? Unde îți plăcea să te joci și cu cine? Câte ore te 
jucai pe zi? Părinții erau mereu aproape? În partea finală, de reflectare asupra activității, 
li se cere participanților să spună ce-au găsit interesant în exercițiu și apoi să compare 
experiențele auzite. Li se cere să spună și dacă prietenii și vecinii lor au avut aceleași 
obiceiuri în copilărie. Se insistă asupra diferitelor percepții de timp și spațiu în 
copilărie. Se discută și despre evenimentele politice și sociale importante din țara lor în 
perioada respectivă. De multe ori, așa numitele „diferențe culturale” sunt în egală 
măsură economice, sociale sau politice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

411 
 

Povestea mea compară experiențele și explorează diferențele și similaritățile 
dintr-un grup. Scopul activității este, pe de o parte creșterea curiozității și a empatiei 
pentru participanții din altă cultură, pe de altă parte generarea unei priviri mai critice 
asupra poveștii proprii de viață. Se începe prin trasarea unui calendar pe tablă, care 
începe în anul nașterii celui mai în vârstă participant și se termină în prezent. 
Coordonatorul cere fiecărui membru să se gândească la trei evenimente publice care 
le-au marcat viața și apoi li se spune să le noteze sub anul corespunzător din calendarul 
comun. Pot fi evenimente politice, istorice, sportive, muzicale etc. Fiecare va justifica 
de ce lucrurile notate sunt atât de importante pentru ei. La final, participanții sunt 
întrebați dacă au fost surprinși de evenimentele notate de ceilalți și dacă le sunt sau nu 
familiare. Se poate discuta și de ce suntem mai atașați de unele evenimente mai mult 
decât de altele. Se subliniază că, deși trăim în culturi similare, conferim grade de 
importanță diferite aceluiași moment.  

Deși fiecare dintre activitățile propuse explorează timpul și spațiul cultural în 
grade diferite, ele sunt utile și pentru discutarea altor aspecte culturale, ca religia, 
relațiile familiale, modul de adresare, reprezentarea identitară etc. Deci, încurajăm 
extinderea și diversificarea lor. 

Concluzii 
Cum sperăm că am reușit să accentuăm, spațiul și timpul prezintă particularități 

culturale locale, a căror cunoaștere e esențială în comunicarea interculturală. Situați și 
din acest punct de vedere între Orient și Occident, românii se raportează la cele două 
dimensiuni fără extremisme, dar cu câteva elemente specifice. Cultura tradițională a 
lăsat elemente reziduale în conștiința actuală, dar spațiul mioritic sau timpul segmentat 
tradițional încep să fie datate, în favoarea adoptării modelelor occidentale. Totuși, 
proxemica păstrează spațiul interpersonal redus, iar cronemica favorizează modelul 
vechi, al policroniei, cu o raportare destul de relaxată la timp. Activitățile propuse în a 
doua parte a studiului sunt o modalitate de a comunica nou veniților în cultură realitățile 
spațio-temporale autohtone, cu intenția de a le facilita imersiunea culturală coerentă, 
cu obstacole cât mai puține. 

Referințe bibliografice 
Bernea, Ernest. 1985. Cadre ale gândirii populare românești. Contribuții la reprezentarea spațiului, 

timpului și cauzalității. București: Cartea Românească. 
Blaga, Lucian. 1936. Spațiul mioritic. București: Cartea Românească. 
Crouch, Ned. 2004. Mexicans and Americans. Cracking the Culture Code. New York: Intercultural Press. 

A Nicholas Brealey Publishing Company. 
David, D. 2015. Din psihologia poporului român. Profilul psihologic al românilor într-o monografie 

cognitiv-comportamentală. Iași: Polirom. 
Gavreliuc, Alin. 2011. Psihologie interculturală. Repere teoretice și diagnoze românești. Iași: Polirom. 
Hall, Edward T. 1959. The Silent Language. NewYoork: Doubleday & Company. 
Hall, Edward T. 1983. The Dance of Life. The Other Dimension of Time. NewYoork: Anchor Press. 
Oișteanu, Andrei. 1998. Mythos și Logos. Studii și eseuri de antropologie culturală. București: Nemira. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

412 
 

Samovar, L.A., Porter L.E., McDaniel E.R. 2013. Communication between Cultures. Boston: Wadsworth, 
Cengage Learning. 

Șerbănescu, A. 2007. Cum gândesc și cum vorbesc ceilalți. Prin labirintul culturilor. Iași: Polirom. 
Vasilescu, A. 2007. Cum vorbesc românii: Studii de comunicare (inter)culturală. București: Editura 

Universității din București. 
 
Sigle 
ADAEEP = All Different All Equal. Education Pack. Ideas, resources, methods and activities for informal 

intercultural education with young people and adults. Part of the European Youth Campaign against 
Racism, Xenophobia, Anti-semitism and Intolerance. 1995-2016. Final editor and coordinator: Rui 
Gomes. Adresă URL: https://rm.coe.int/1680700aac. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:58 UTC)
BDD-A31443 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

