
Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

339 
 

 
Giovanni MAGLIOCCO,  

Ilona-Manuela DUȚĂ1 
(Università degli Studi di Bari 

„Aldo Moro”, 
Universitatea din Craiova) 

Metamorfozele 
postmoderne ale unui mit 
clasic al contrastului. 
Kore-Persefona 
de Ruxandra Cesereanu 
într-o dublă interpretare, 
arhetipală și psihanalitică 

 
 
 

Abstract: (The Postmodern Metamorphoses of a Classical Myth of the Contrast. Ruxandra Cesereanu’s 
Kore-Persefona in a Double Interpretation, Archetypal and Psychoanalitic) In the first part of this study 
(Giovanni Magliocco), the myth of Kore-Persephone in Ruxandra Cesereanu’s poetry will be analysed 
through an archetypical perspective. The mythical phenomenology of Kore-Persephone and the cyclical 
transmutations of her uncanny and cleaved identity demonstrates that the two hypostases of the Goddess 
are placed under the sign of the Double Self. Persephone’s nekyia, which dialectically opposes itself to 
Kore’s anabasis, is outlined not only as a torturing descensus in her disturbing interiority, but also as a fall 
without salvation in the darkest meanders of her neurosis. The infernal underworld of Persephone, “The 
House of Hades” where the Goddess sinks progressively, is not an eschatological realm of the future, but 
rather a psychological realm of the present, sharing a deep and occult isomorphism with the image of the 
“Schizoidian Ocean” as it has been developed in the homonymous poetry collection published in 1997. 
The second part of this paper (Ilona Duță) will demonstrate that, illustrated by the mythical imagery of 
doubles, the psychic scenario unfolded in this volume represents a foray into the ego’s inner fracture and, 
at the same time, an attempt to alleviate or heal through the archetype’s power of representation, since it 
can save the individual from decay precisely by its universal nature (it acts as a true symbolic matrix). An 
erotic drama, bridal par excellence, this mythical scenario captures, however, the occurrence of the breach 
or Thanatos amid the unifying representation of Eros: the series of dual identities as regards the female 
identity (the anima) in the figure of Kore-Persephone and the male identity (the animus) in the alternating 
men Korin-Haidos, respectively, is symptomatic of the impossibility of unifying and harmonizing 
psychism. The final outbreak of the delirium is the evidence of the psychic truth in spite of any nuptials. 

Keywords: Kore-Persephone, classical myths, archetypes, Double Self, identity 

Rezumat: În prima parte a acestui studiu (Giovanni Magliocco) mitul Korei-Persefona în poezia 
Ruxandrei Cesereanu va fi analizat dintr-o perspectivă arhetipală. Fenomenologia mitică a Korei-
Persefona și transmutațiile ciclice ale identității sale clivate și perturbatoare demonstrează că cele două 
ipostaze ale zeiței stau sub semnul Dublului. Nekyia Persefonei, care se opune dialectic anabazelor Korei, 
se conturează nu doar ca un descensus torturant în interioritatea sa tulburătoare, ci și ca o cădere fără 
scăpare în meandrele cele mai întunecoase ale nevrozei. Lumea infernală și subterană a Persefonei, „Casa 
lui Haidos” în care zeița se scufundă progresiv, nu se profilează ca un regn escatologic al viitorului, ci mai 
degrabă ca un adevărat regn psihologic al prezentului, împărtășind un izomorfism ocult și profund cu 
imaginea „Oceanului Schizoidian” dezvoltat de autoare în culegerea omonimă din 1997. Partea a doua a 

 
1 Prima parte a studiului, intitulată I. „Văduva albă şi văduva neagră”: fenomenologia mitică a Korei-
Persefona, este semnată de Giovanni Magliocco, iar cea de-a doua parte a studiului, intitulată II. De la 
scena mitică la scena psihică: subterana Eros-Thanatos, este semnată de Ilona Duţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

340 
 

lucrării (Ilona Duță) va demonstra că, prin recursul la imaginarul mitic al Dublului, scenariul psihic 
desfăşurat în volumul acesta este o adâncire în ordinea fracturii interioare a eului și totodată o încercare de 
remediere sau vindecare prin forţa de proiecţie a arhetipului; căci arhetipul poate salva individul de la 
dezintegrare tocmai prin natura sa universală (el activează ca o adevărată matrice simbolică). Dramă 
erotică, nupţială prin excelenţă, scenariul acesta mitic surprinde însă apariţia fisurii sau a Thanatosului în 
mijlocul proiecţiei unificatoare a Erosului: seria dedublărilor, în ordinea identităţii feminine (a animei) 
prin figura Korei-Persefona, respectiv în ordinea identităţii masculine (a animusului) prin bărbaţii 
alternativi Korin-Haidos, este simptomatică pentru imposibilitatea unificării şi a armonizării psihismului. 
Erupţia finală a delirului este mărturia adevărului psihic, în pofida oricărei nuntiri. 

Cuvinte-cheie: Kore-Persefona, mituri clasice, arhetipuri, dublu, identitate 

 
 

I. „VĂDUVA ALBĂ ȘI VĂDUVA NEAGRĂ”: FENOMENOLOGIA 
MITICĂ A KOREI-PERSEFONA. 

În volumul său publicat în 2004, Kore-Persefona, Ruxandra Cesereanu preia din 
bogatul fond cultural al Antichităţii greco-latine un mit clasic al contrastului, oferindu-ne o 
originală rescriere postmodernă. Metamorfozele acestui mit, polimorfe și polivalente, 
ne arată că imaginea Korei-Persefona se configurează, în opera Ruxandrei Cesereanu, 
ca metafora paradoxală a unui Sine scindat mental între sănătate și nevroză – „C-o 
luntre de văduvă neagră ies din mine/ spre o văduvă albă care-aș putea fi tot eu” scrie 
autoarea în poemul Tînăra erinie. Cele două ipostaze, măști ale Sinelui auctorial, 
definite de un bipolarism cromatic cu o mare forță simbolică iradiantă, pun acest volum 
de poeme sub zodia mitului Dublului. Într-un studiu consacrat acestui mit, Nicole 
Fernandez-Bravo remarca faptul că Dublul a simbolizat din Antichitate până în secolul 
XVI „omogenul”, „identicul”. După afirmaţia cercetătoarei « la rassemblance entre 
deux êtres sert à la substitution, à l'usurpation d'identité, le double vivant, le sosie, le 
jumeau, est pris pour le héros et vice versa, chacun ayant son identité propre » 
(Fernandez-Bravo 1988, 495-496). Începând cu secolul al XVI-lea, acest mit suferă 
modificări semnificative, reprezentând mai degrabă „eterogenul”. În secolul al XIX-lea, 
Dublul va încarna diviziunea Eului până la explozie, în timp ce în secolul al XX-lea 
vom asista la o reprezentarea a Eului definitiv şi la infinit fragmentat (Fernandez-Bravo 
1988, 496). În cazul Ruxandrei Cesereanu, este valorizată și radicalizată tocmai 
fragmentarea aceasta; astfel, în Kore-Persefona, Dublul mitic nu se mai încarnează într-o 
sosie sau într-o ființă gemelară, identică și în același timp ireductibil „altă”, ci se 
înrădăcinează în interioritatea abisală și viscerală a Sinelui iremediabil clivat. 

Femeia veșnic dublă care reprezintă nucleul iradiant al mitologiei personale a 
Ruxandrei Cesereanu, Kore luminoasă și Persefona infernală, „vrăjitoarea” de origine 
divină venind dintr-un trecut mitic și femeia fragilă, umanizată, fixată într-un prezent 
prozaic (demitizat și desacralizat), pare să se ivească din abisuri psihice bântuite de 
nevroză și redate în text printr-o rețea de simboluri aparținând unui imaginar de tip 
schizomorf. Suntem în prezența unui Dublu care intră mai degrabă în categoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

341 
 

„eterogenului”, o ființă hibridă și paradoxală a cărei identitate este explodată și tragic 
fracturată și care ne spune povestea bolii corozive izvorâte din adâncul conștiinței, 
aceea de a fi „văduvă neagră și văduvă albă”, de a fi „Eu” și în același timp o mulțime 
de alți „Eu” însutiți la infinit:  

Cine sînt eu?/ O femeie, ceva, altcineva, nu ştiu ce, nu ştiu cine, cineva, cîndva, 
undeva./ […] Din toate felurile de sînge am adunat cîte puţin,/ făptură ca un puzzle,/ şi 
bărbat, şi femeie, şi copil, şi bătrîn, şi vie, şi moartă./ Sînt cioburi, fărîme, resturi,/ nici 
chiar Asclepios nu m-ar putea vindeca,/ atît de-nsutit răsfrîntă (Cesereanu 2004, Nekyia, 
70). 

În anumite mituri antice, precum mitul Korei-Persefona sau al lui Ianus Bifrons, 
imaginea Dublului comportă deja aspecte izomorfe cu figurile „eterogenului”, specifice 
ipostazelor mai moderne ale Dublului. În acest caz, chiar autoarea valorizează, de la 
început, elementul de „eterogenitate”. În scurtul text explicativ ce reprezintă prologul 
volumului, Cesereanu reflectează asupra caracterului hibrid, schizoid și polimorf al 
Korei-Persefona: 

Aproape întotdeauna în viața pe care o avem, fie că sîntem bărbați ori femei, trăim, 
mental vorbind, jumătate sub pământ, jumătate la suprafața pământului. Iar, uneori, aflați 
în limburi, nu mai știm ai cui sîntem. În cartea de-acum va fi vorba mai ales de Kore-
Persefona, dar și de toți cei care simt jumătățile cele două. Disputată mereu între ținuturi, 
Kore-Persefona rătăcește zănatic fie la marginea mării ori pe cîmpuri, fie în subterane, 
vegheată uneori de Demetra ori de doica Baubo. [...] Străbătând timpul faunilor și al 
eriniilor, dar și al noilor zei adaptați, Kore-Persefona ajunge până în secol XXI în care 
se simte acasă. Și bolnavă, și fericită, mereu ruptă în două, Kore-Persefona nu este 
altceva, la urma urmei, decît un centaur. Ca noi toți. (Cesereanu 2004, 5). 

Pentru Ruxandra Cesereanu, Kore-Persefona se configurează ca metafora cea 
mai pregnantă a unui Sine suspendat între lumina rațiunii, respectiv sănătății și nigredo 
ca stare haotică, nediferențiată și fragmentară a nevrozei. Traseul inițiatic înscenat de 
autoare se conturează ca un parcurs cathartic și terapeutic prin care, într-un prim 
moment, vindecarea pare să fie posibilă. Din această perspectivă, mai semnificativă 
este prima secvență a poemului care deschide volumul, Nupții la Egina, un text care ar 
putea fi definit ca „poemul renașterii Korei”:  

Ci eu sînt Kore, cea care jumătate de viaţă stă în tenebre cu Marele Bărbos/ şi 
jumătate de viaţă stă pe inima cu raze a lui Korin./ Venit-a vremea să fiu cu logodnicul 
luminos/ care îmi pune leandri în păr şi crengi de măslin la gît,/ cel care îmi cîntă la flaut 
că să mă aromească./ […] Ci eu sînt Kore-Persefona, regăsita,/ cea care-a ieşit 
nounăscîndu-se cu ierburi în păr şi în gură./ […] Împodobită astfel mă-nfăţişez 
lui Korin cel cu piele de cerb,/ cu ochii turcoaz iar nu de abanos ca ai răpitorului./ 
Uitat-am răstimpul în hîdul infern unde am fost regină a morţii,/ venit-a vremea să rîd şi 
să-nfloresc./ Căci sînt făptură a leandrilor şi soră a măslinilor, fiică a scoicilor, încoronată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

342 
 

cu grîu./ […] Sînt Kore-Leaina, leoaica spicului de grîu,/ cea care limbă şi-ar lăsa să-i fie 
tăiată decît să-l piardă pe Korin (Cesereanu 2004, Nupții la Egina I, 7). 

Versurile focalizează valoarea solară și ciclomorfă a Korei-Persefona. Autoarea 
se referă la acel moment auroral în care zeița, după o perioadă întunecată petrecută cu 
Haidos în Infern, renaște ca să se reunească și să se reîntregească cu „logodnicul 
luminos”, Korin. Această ipostază solară a bărbatului dobândeşte funcția și rolul care 
în mitul clasic erau prerogativa Demetrei. Este o modificare relevantă în constelația 
mitică originară. „Logodnicul luminos”, care în Nupții la Egina este definit ca un „nou 
Dionis”, încarnează ipostaza masculinului teluric și solar aflat într-o opoziție dialectică 
cu ipostaza htoniană a „Marelui Bărbos”. Dualitatea Korei-Persefona se răsfrânge 
reverberant și asupra masculinului: de fapt, cei doi termeni antitetici nu par asimilabili 
iniţial, pentru că, aşa cum a afirmat James Hillman în studiul său consacrat visului și 
lumii infernale, The dream and the underworld, chtōn și gē nu se referă necesar la 
aceeași regiune, nici nu evocă sentimente similare: 

Chthōn with its derivatives refers in origin to the cold, dead depths and has nothing 
to do with fertility. […] The two words gē and chtōn imply two worlds, the first of the 
earth and in it, the second below the earth and beyond it. There are even three distinctions 
here which have been imagined as levels of earth […]. The first of these distinctions is 
between Demeter's horizontal green plain with its activities of growth and Ge, the earth 
below Demeter. […] And then beneath these the third, chthōn, the depths, the dead's 
world. (Hillman 1979, 35-36). 

Korin, „logodnicul luminos”, provine dintr-un spațiu apropiat ținuturilor 
stăpânite de către Demetra, Mater telurică propice lui: „Demetra i-a frecat tîmplele cu 
ulei de măsline,/ în zadar vrut-a Marele Bărbos să mi-l răpească” (Nupții la Egina I). 
Dacă figura htoniană a lui Haidos se structurează pe o convergență deplină între libido 
și mortido, figura telurică a „logodnicului luminos”, de altfel o imagine erotizată a 
fertilității, întruchipează libidoul lipsit de mortido. Antroponimul Korin, cu care este 
desemnat „logodnicul luminos”, este emblematic fiindcă, dincolo de referințele 
autobiografice evidente, derivă din numele zeiței Kore, materializând, deci, dublul 
masculin al jumătății solare a acesteia. În cuplul Kore-Korin, care la nivel htonian este 
substituit de cuplul Persefona-Haidos, se ascunde și o idee ocultă de androginie, cele 
două ființe hibride înfățișând acea dublă polaritate simbolică încarnată în coincidentia 
oppositorum. Celebrările primăvăratice la Egina sunt, așadar, o adevărată nuntă 
alchimică; în ciclicitatea veșnicei reîntoarceri, ele ţintesc să vindece prin reunificarea 
contrariilor clivajul, adică orice sciziune psihică, și să restabilească armonia 
primordială dintre cele două sexe.  

Mai apare în aceste versuri şi o altă variantă a narațiunii mitice: ca și Korin, și 
Kore-Leaina este un antroponim creat de către Ruxandra Cesereanu. Este vorba încă o 
dată de o reprezentare „dedublată” în care elementul plutonic și nocturn este refulat, 
camuflat și apoi eufemizat, favorizând astfel potențarea caracterului diurn, fiindcă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

343 
 

Λέαινα în limba greacă are sensul de „leoaică”. Versul „cea care limba şi-ar lăsa să-i 
fie tăiată decît să-l piardă pe Korin” revelează și o reminiscență îndepărtată a poveștii 
pseudo-istorice a Leainei, o hetaìră, amanta lui Aristogiton Tiranicidul, cea care, pentru 
a nu oferi, sub tortură, informații privind complotul lui Aristogiton împotriva tiranului 
Iparh, și-a tăiat limba mușcând-o. Totuși, dincolo de această referință culturală pseudo-
istorică, autoarea folosește antroponimul Leaina mai ales pentru sensul zoologic al 
cuvântului.  

În bestiarul mitic al poetei, și el profund informat de dualism, de schizomorfism 
și clivaj, leul (folosit mai degrabă în variantă feminină) și, în general, toate felinele 
dobândesc un rol simbolic relevant. Din punct de vedere arhetipal, leul ar putea să preia 
valorizări negative din cauza aspectului violent și devorator, așa cum consemnează 
Gilbert Durand în studiile sale despre structurile antropologice ale imaginarului. În 
multe culturi leul împărtășește, de fapt, un izomorfism cu câteva funcții atribuite 
lupului, în timp ce în unele tradiții leul îndeplinește chiar o agresiune teriomorfă față 
de același soare căruia de obicei îi este asimilat, materializând imaginea ambivalentă a 
unui astru devorator-devorat (Durand 1992, 93-94). Însă, în poemele din Kore-
Persefona, „leoaica spicului de grâu” este exclusiv regina bestiarului solar și diurn și 
trebuie asimilată polarității pozitive, Kore. În timp ce polaritatea negativă, Persefona, 
se materializează, la nivel zoologic, în imaginea panterei negre care, și din cauza 
cromatismului său, dobândește aspectul unei cratofanii infernale, după cum 
demonstrează versurile emblematice din poemul Panteră neagră am fost cândva. Aici, 
pantera aparține lumii subterane, adică „lumii schizo”, infernului nevrozei (metaforizat 
de imaginea „tunelului părăsit” unde zace mintea zeiței proiectată în ipostază de 
panteră): 

Panteră neagră am fost cîndva/ pe cînd mintea mea zăcea într-un tunel părăsit,/ locuit 
doar de făpturi cu cerul gurii pîrlit./ […] Tunelul călătorea prin mine ca o fereastră zidită/ 
mă învîrteam înăuntru şi scrîşneam din dinţi/ ca o simfonie uitată de cei ce-au simţit 
măcar o dată aroma stelară (Cesereanu 2004, Panteră neagră am fost cândva, 32). 

1.1. Transmutările ciclice ale unei identități tulburătoare 
Transmutând și readaptând într-o manieră profund personală și originală mitul 

Korei-Persefona, Ruxandra Cesereanu propune în Nupții la Egina o nouă versiune a 
Misterelor Eleusine. Într-un studiu esențial consacrat lui Mater Magna și 
fenomenologiei configurațiilor feminine ale Inconștientului, Die große Mutter. Der 
Archetyp des großen Weiblichen (1956), Erich Neumann a observat că „revenirea la 
suprafață a Korei – motivul arhetipal al primăverii – înseamnă regăsirea fiicei, pentru 
Demetra fiica sa, Kore, fiind de fapt moartă, și totodată înseamnă reunirea și 
reîntregirea cu ea” (Neumann 1981, 306). După Erich Neumann, este chiar heuresis al 
fiicei (adică regăsirea ei), primul element esențial al Misterelor Eleusine. Totuși, așa 
cum am afirmat înainte, Demetra are, în poemele Ruxandrei Cesereanu, un aspect și un 
rol mai puţin accentuat, marginal față de mitul clasic, ea apărând explicit în puține texte. 
Aici heuresis-ul și reunirea înseamnă, mai degrabă, reîntregirea cu masculinul teluric 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

344 
 

și solar încarnat de Korin/„logodnicul luminos”. Triada Gē (Pământul)-Demetra-Kore, 
care i se opune dialectic triadei infernale Chtōn (Iad)-Haidos-Persefona, este înlocuită 
cu o nouă triadă (modificată): Gē (Pământul)-Korin-Kore. 

„Logodnicul luminos”, care preia rolul Demetrei, dobândește tocmai funcția unui 
inițiat al misterelor zeiței, întrupând un nou Dionis: „Ca un nou Dyonisos stă Korin 
între preotesele mele,/ pielea sa de mire are blîndeţea şofranului,/ gura-i rodie moale/ 
[…] Rugătoarele l-au îmbăiat trei nopţi pentru mine” (Cesereanu 2004, Nupții la Egina 
I, 8). Imaginea rodiei, pe care este structurată metafora in praesentia a versului al 
treilea, introduce totuși în această figură telurică și solară o ambiguitate profundă care 
ar putea să reveleze noua semnificație căpătată de Misterele Eleusine. Homer 
povestește în Imnul Demetrei că Haidos, după ce i-a permis Persefonei să se reîntoarcă 
la mama ei, fără să fie văzut de nimeni, o face pe zeiţă să înghită un bob de rodie, 
nedorind ca Persefona să rămâne pentru totdeauna pe Pământ alături de propria mamă, 
Demetra (Omero 2010, 46). Tocmai înghițirea rodiei o osândește pe Kore-Persefona la 
acea perpetuă dinamică ciclică, în care scufundările și îngropările în viscerele subterane 
ale pământului sunt urmate de renașteri continue. Bobul de rodie, în Grecia antică, avea 
o semnificație simbolică pusă mereu în legătură cu vina și cu Infernul, el devenind o 
metaforă a blândeții malefice. În contextul mitului Korei-Persefona, bobul de rodie ar 
putea însemna că zeiţa Kore a căzut pradă seducției și, în consecinţă, merită pedepsită 
petrecând o parte din viața sa în Infern (Chevalier, Gheerbrant 1982, 485). În mitemul 
înghițirii bobului de rodie se poate, deci, întrezări un element de seducție infernală. La 
Eleusis fructul le era interzis inițiaților fiind un simbol al fecundității care putea să 
prăvălească sufletele în abisurile cărnii (Chevalier, Gheerbrant 1982, 485). Asemănând 
gura „logodnicului luminos” cu rodia, Ruxandra Cesereanu aprofundează aspectul 
senzual și carnal al acestei figuri. Misterele eleusine și celebrările primăvăratice 
dobândesc astfel o semnificație profund erotizată. De altfel, poeta însăși a afirmat că, 
în intențiile sale, Kore-Persefona a fost mai ales o carte despre erotism, chiar dacă este 
vorbă de un erotism sub a cărui senzualitate s-ar ascunde, refulat, mitul primordial al 
androginului1. 

Mai sunt şi alte valorizări ale „logodnicului luminos” care revelează faptul că 
natura lui este puternic sexualizată: el este un „faun” și în același timp un „dulf”. În 
poemul Faunul, creatura mitologică, ale cărui caractere teriomorfe și dionisiace sunt 
îngroșate aproape grotesc printr-o simultaneitate covârșitoare de imagini specifice unui 
bestiar baroc (faunul are „copite înstelate”, „o creastă de tigru buimac” și se rotește 
„șopîrlos”), se suprapune ambiguu cu imaginea „dulfului”, căci în ultima parte a 
poemului „dulful” Korin pare să țâșnească direct din pielea ființei hibride:  

Cu miere pe buze l-am atins atunci în văgăuna buricului, / bolborosindu-i vorbe 
fierbinţi de femeie-mblînzită, / dar cînd să-l mîngîi adînc şi să-l frîng în braţe, / Dulful 

 
1 Aceste afirmaţii sunt cuprinse în Ceasornicăria III, un articol publicat pe blogul autoarei, 13 decembrie 
2007, www.mesmeeacuttita.wordpress.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

345 
 

Korin ieşi din pielea-i tuciurie / şi îmi muşcă gura, îndoind-o pînă la oase (Cesereanu 
2004, Faunul, 43).  

Pentru Kore, identitatea acestui „bărbat spasmodic”, pe jumătate țap, este 
enigmatică în ambiguitatea ei, zeița întrebându-se dacă este vorba de „alesul Korin 
întors din adâncuri”, de „un faun saltimbanc” sau de „vreun înșelător de la bărbosul 
Haidos” (Cesereanu 2004, Faunul, 43). Încă o dată, această figură panică a 
metamorfozei pare să devină centrul jubilației dionisiace care domină polaritatea 
solară, Kore. Și în poemele unde „logodnicul luminos” este prefigurat ca un delfin, el 
încarnează, întocmai ca și faunul, o dorință erotică de împlinit, precum și cealaltă 
jumătate a ființei androgine contemplată și căutată obsesiv de către Ruxandra 
Cesereanu. De altfel, delfinul, care în bestiarul mitic se conturează ca un simbol acvatic 
al transfigurării și al renașterii, poate să dobândească și el profunde şi explicite 
valorizări sexuale1.  

Când Kore, „ademenită [...] c-o floare de hypnos”, dispare scufundându-se din 
nou în hăuri şi se manifestă „Dublul-umbră” al Korei, polaritatea nocturnă Persefona, 
tot atunci și „logodnicul luminos” Korin străbate, la rândul său, o nouă fază întunecată, 
transformându-se într-un „căutător de mirese-necate”, într-o „stafie din carne sărată” 
respectiv într-o „statuie oarbă” înfiptă în inima zeiței (Cesereanu 2004, Dulful Korin, 
11). În poemul Dulful Korin, Kore, captivă în regnul nocturn al lui Haidos, încercând 
să evadeze din ținuturile aherontice, pleacă în căutarea „logodnicului luminos”: 
„Noaptea, cu torţe-n tunel îl caut pe dulful Korin,/ pe cînd zeul îmi doarme […]./ 
Surîsul mi-e stins prin povîrnişuri umbrite/ pe cînd arătările îmi ţes haina nesomnului.” 
(Cesereanu 2004, Dulful Korin, 10-11). Dimpotrivă, în poemul Fersefasa2 ruptă-n 
două „logodnicul luminos” este cel care pleacă în questa, în eterna căutare a pierdutei 
Kore, împlinind o catabază în lumea de dincolo și prezentându-se în fața lui Haidos, 
care, ca și Persefona pentru Kore, se configurează drept dublul său întunecat. 
„Dublului-umbră” Haidos, Korin i-o cere înapoi pe tânăra Kore, cea preschimbată între 
timp în „Fersefasa”:  

Ruptă eram: Haidos mi-era stăpînul de carne,/ iar dulful Korin în sîngele meu înota 
scelerat./ Apoi, într-o noapte cu lună,/ pe cînd mă tînguiam stîncilor din ţinutul hidos,/ 
părul tăindu-l, carnea zgîrîind-o,/ unghiile tocindu-le de umbre,/ cu buruieni 
biciuindu-mă peste trup,/ dulful Korin, chiar el, sosi în peţit la Haidos./ Venit-am să duc 

 
1 Aceste caractere erotice au fost reactivate și în câteva opere ale modernității, așa cum a demonstrat André 
Siganos, în special într-un roman al lui Nikos Athanassiadis, Τογυμνόκορίτσι (Fata goală), care povestește 
relația sexuală dintre o femeie naufragiată și un delfin (Siganos 1988, 224). 
2 Ruxandra Cesereanu folosește alte trei nume ca să o desemneze pe Kore-Persefona: Leaina, Fersefasa și 
Pirefonia, ca și cum ar vrea sa sporească caracterul proteiform și multiplicitatea zeiței. Dacă Leaina este 
folosit în sensul său de „leoaică”, Fersefasa este reluat probabil din Antigona lui Sofocle. Privind Pirefonia, 
nici el nu este un antroponim creat de autoare, pentru că probabil el vine din Perifona, nume cu care 
Persefona este desemnată în câteva inscripții antice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

346 
 

de-aici femeia iubită de amîndoi,/ iar dacă altfel nu se poate, venit-am să port război. 
(Cesereanu 2004, Fersefasa ruptă-n două, 24-25). 

Potrivit interpretării psihanalitice a mitului Persefonei, răpirea Korei și 
descensus-ul ei ad inferos s-ar configura în primul rând ca metafore ale transformării 
femininului. Figura Persefonei « représenterait, sur un plan divin, et avec sa mère 
Déméter, les émotions de la vie d’une femme, l’essence de toute vie et la transcendance 
de l’éternité », încarnând « cette idée de dislocation de l’individu qui se trouve partagé 
entre deux mondes, deux univers si différents l’un de l’autre qu’ils sont inconciliables » 
(Doudoumis 2002, 1544). Aceste interpretări psihanalitice, fondate pe studiile lui Jung, 
Kerényi și Neumann, au fost reluate recent și dezvoltate de către psihanalistul și 
cercetătorul junghian Aldo Carotenuto în eseul său L’anima delle donne. Per una 
lettura psicologica al femminile. În perspectiva hermeneutică a lui Aldo Carotenuto, 
Kore, prin seducția operată de către bărbat, încetează să mai fie fată devenind femeie, 
ea se desprinde de o mamă fundamental castratoare pentru a evolua psihic prin 
cunoaşterea unei alte lumi decât aceea în care a trăit înainte, şi anume lumea masculină; 
astfel încât, ea se transformă definitiv în Persefona, deci, în femeie (Carotenuto 2010, 
181, 185). Totuși, la Ruxandra Cesereanu nu întrezărim o simplă metamorfoză, o 
evoluție de la Kore la Persefona, ci mai degrabă o coprezență și o simultaneitate 
neliniștitoare. La Cesereanu nu este vorba de fapt, ca în mitul clasic, de oscilaţia între 
tânăra Kore, care mai rămâne sub influența Demetrei, și femeia Persefona aflată sub 
zodia masculinului, ci de o adevărată scindare materializată printr-o fractură interioară 
a acestei figuri mitice, care este una și în același timp dublă, Kore și Persefona în mod 
simultan. În această coprezență, care se instalează în psihologia profundă a zeiței (și a 
autoarei), antiteza Gē/ Demetra (mamă castratoare) vs. Chthon/ Haidos (eliberare, prin 
masculin, de mama castratoare, deci transformare și creștere) este înlocuită de antiteza 
Korin/ masculinul luminos vs. Haidos/ masculinul tenebros; un masculin tenebros care, 
după cum vom demonstra, este constant în legătură cu umbra și nevroza. 

În această dialectică diadică, aproape schizoidă, polaritatea Kore, printr-o 
tentativă continuă de revenire la suprafață, îndepărtându-se de hăurile infernale, este 
atrasă de Korin (masculinul teluric și totodată solar) și de „ținuturile superioare”, în 
timp ce polaritatea Persefona este vertiginos magnetizată spre abisurile lumii de 
dincolo, acolo unde se deschid meandrele „ținuturilor inferioare”stăpânite de Haidos 
(masculinul htonian și nocturn). Aceste două tendințe centrifuge provoacă antiteza 
sfâșietoare pe care se structurează majoritatea textelor din volum: „Zăceam aşa printre 
băieţii din Sepolya City,/ cu asfodele la ureche,/ cu dinţii ca sîmburii de rodie,/ şi 
vremea trecea cu un ochi în infern şi cu altul la suprafaţă,/ bînd licoare de mac” 
(Cesereanu 2004, Sepolya City, 59); „Femeie-nseamnă a fi tulbure şi ciudată./ A fi 
fachir îngropat între viaţă şi moarte./ […] Eu Kore-Persefona, zeiţă cu riduri,/ cea 
la-ndemînă grimaselor din hău,/ atît de pătată de-o veşnică jumătate de iad./ […] Zeii 
s-au perindat cu pieile umede [...],/ dar tu ai rămas aici ca o stîlpnică,/ nepierind, 
îndurînd şi clipind din ochii-ţi negri / de jumătate căprioară, jumătate” (Cesereanu 
2004, Nymphaeum, 63-64); „Mai întîi, maica-mi, Demetra, îmi spusese că sînt ca o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

347 
 

tuaregă,/ o parte de lumină, alta-ntuneric […]./ Un ochi de-al meu rîde şi altul plînge” 
(Cesereanu 2004, Nekyia, 68). 

Tocmai schizofrenia latentă a zeiței (până și în ipostaza ei de „Kore”) 
structurează textele cele mai semnificative din punctul de vedere al actului mitopoetic, 
care trebuie considerat mereu, pentru scriitoare, ca moment terapeutic și ca exorcism al 
demonilor lăuntrici. Pentru Ruxandra Cesereanu, Kore-Persefona este și va fi mereu o 
ființă heteromorfă, „bolnavă și fericită”, mereu suspendată între viață și moarte, între 
regimul diurn și regimul nocturn, cu un ochi care plânge și un ochi care râde, un ochi 
în infern și altul la suprafață. Pătată de o veșnică jumătate infernală, este și „căprioară” 
și „cucuvea”, este un „centaur” monstruos care poartă în sine, ca o pecete, cele două 
jumătăți aflate în luptă spasmodică. Din această natură dublă și hibridă derivă furia 
thanatică de care sufletul și trupul sunt străbătute deopotrivă. Tocmai această mânie 
definește și modelează Infernul din care se ivește „Dublul-umbră” Persefona, un infern 
care, după cum vom demonstra, la Cesereanu se încheagă substanțial ca un regat psihic 
al prezentului. 

1.2. Lumea infernală ca „Oceanul schizoidian”: limbajul mâniei, nevroza și 
infrarealitatea 

Într-un poem intitulat Nopți ateniene, autoarea materializează această mânie 
printr-o referință la amok: „Nu-mi rămînea decît să zac/ şi din această lene de amoc 
să-mi aflu tihna şi neliniştea./ Căci cele două jumătăţi se mîngîiau, se zgîriau,/ şi-ntr-un 
tîrziu se cuibăreau în mine ca nişte păsări fără cioc (Cesereanu 2004, Nopți ateniene, 
34). Sindromul amokului, cunoscut în Occident datorită relatărilor șocante ale unor 
scriitori (Balzac, Kipling, Conrad, Sartre) și răspândit mai degrabă în Orient – termenul 
însuși vine din limbă malaieză „āmuk”, însemnând „furie, mânie” – a fost considerat 
de psihiatria occidentală ca o boală mintală. Pus, uneori, în legătură cu abuzul de 
stupefiante, amokul a fost descris ca manifestarea unei personalități pradă schizofreniei, 
paranoiei sau psihozei. Bolnavul de amok e stăpânit de o mânie crescândă, debordând 
într-un impuls homicid care îl determină să alerge, să distrugă și să ucide orice îi iese 
în cale. Andrei Oișteanu, în studiul său despre narcotice în cultura română, a afirmat că 
amokul denumește „furia criminală generată de abuzul de opium sau nebunia provocată 
de lipsa drogului” (Oişteanu 2010, 170), așa cum apare el în nuvela lui Stefan Zweig 
Amok (1922). În secolul al XX-lea, etno-psihiatria a explicat amokul nu ca o boală 
mintală, ci mai degrabă ca un adevărat „sindrom cultural”, o „secvență 
comportamentală” declanșată de mai mulți factori etiologici, de tip fizic sau 
sociocultural (Carr 1985, 203).  

În cazul Ruxandrei Cesereanu, este mai probabil că poeta a fost sugestionată de 
amok nu doar din cauza furiei ilogice și devastatoare care îl singularizează, dar și pentru 
că el a fost interpretat, la început, tocmai ca o boală mintală legată de schizofrenie și 
provocată de un abuz de droguri. Aşadar, în această perspectivă, nu pare întâmplător 
faptul că autoarea se referă la amok (stare care nu apare în nici un alt volum de versuri 
al său) tocmai în legătură cu Kore-Persefona, deoarece, dintre toate măștile și alter 
egourile poetei, aceasta este structurată în modul cel mai organic pe un mit de tip 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

348 
 

„schizomorf”: mitul Dublului. Amok-ul aparține, deci, unei „lumi schizo” – ca să 
folosim o expresie a Ruxandrei Cesereanu înseși – adică aceea lume scufundată și 
refulată de unde provine și Kore-Persefona, o lume pe care autoarea încearcă să o 
sondeze (dar și să o exorcizeze) dintotdeauna. Kore-Persefona care își află în „lene de 
amoc”, paradoxal, contradictoriu și oximoronic, tihna și neliniștea, așa cum am afirmat 
înainte, se configurează ca metafora cea mai pregnantă a unui Sine dureros fragmentat 
și scindat mental între lumina sănătății și rațiunii, respectiv nigredoul haotic al 
nevrozei. Zeița dublă prefigurează, fără îndoială, mai ales datorită medierii mitului, 
imaginea cea mai iradiantă şi flexibilă dintre cele provenite din „lumea schizo”. Nekyia 
zeiței nu se constituie doar ca un descensus ad inferos, ca o coborâre torturantă în 
identitatea şi în interioritatea sa adâncă, ci mai ales ca o cădere fără scăpare în cele mai 
întunecate meandre ale propriilor nevroze.  

Poetul, eseistul și comparatistul italian Roberto Deidier, într-un studiu consacrat 
mitului Persefonei, referindu-se la versurile unei mari poete italiene, Alda Merini, care 
a cunoscut și ea experiența nevrozei și care a rescris, ca şi Ruxandra Cesereanu, mitul 
Persefonei tocmai printr-o astfel de prismă, a arătat legăturile profunde pe care această 
figură mitică le întreține cu lumea nebuniei:  

Il suo passo ricade [...] su due opposti confini, tra vita e morte, ma conserva intatta la 
propria riconoscibilissima andatura, ancora nei versi di un autore di fine Novecento come 
Alda Merini, che quella scissura ha vissuto come follia e confinamento nel lager del 
manicomio: “Sono nata il ventuno a primavera / ma non sapevo che nascere folle, / aprire 
le zolle / potesse scatenar tempesta. / Così Proserpina lieve / vede piovere sulle erbe / sui 
grossi frumenti gentili / e piange sempre la sera. / Forse è la sua preghiera”. Persefone 
soror, proiezione di un dolore coatto che appartiene all'opera dei giorni, diviene qui 
visione dello scatenarsi delle energie della physis, di cui la follia è una tragica 
manifestazione […]. L'osservatorio della follia, equivalente all'aprirsi del mondo infero, 
disegna uno spazio per il dolore e la nostalgia, ma preserva anche le ragioni di una felicità 
che è nutrimento; e nel gioco degli elementi l'alternarsi di anabasi e catabasi, semina e 
raccolto […], identifica il bisogno di una polarità alla quale anche i divini soggiacciono. 
(Deidier 2010, 8). 

Reflecțiile lui Deidier privind poezia Aldei Merini pot fi aplicate perfect și 
poeziei Ruxandrei Cesereanu, al cărei traseu poetic se încrucișează cu traseul poetei 
italiene, împărtășind aceleași intuiții. În Kore-Persefona, toate versurile parcă provin 
din acel „observator al nebuniei” care, după Roberto Deidier este echivalent și coincide 
întru totul cu deschiderea spre prăpastia lumii infernale. Acest „observator al nebuniei” 
este pentru Cesereanu o lume scufundată, „micul azil de alienați” care se ascunde în 
fiecare dintre noi. Poemele din Kore-Persefona relatează într-un limbaj magmatic, 
vizionar și halucinat, fricile, obsesiile, delirurile care mișună într-o corporalitate 
sfâșiată, clivată (privită paradoxal ca suflet întrupat), vorbesc despre fantomele, 
monștrii și demonii de exorcizat care se cuibăresc într-un creier ireparabil separat, un 
creier „vopsit în roșu și negru” acolo unde au crescut „oase moi” (Cesereanu 2004, 
Nekyia, 67) sau acolo unde se află „bucăți de cuarț” (Cesereanu 2004, Scafandra, 54). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

349 
 

Proiectând în afară, prin limbajul mâniei, monștrii care căptușesc infernul lăuntric, 
următoarele fragmente citate se configurează, în intenția Ruxandrei Cesereanu, și ca 
momente terapeutice, etape obligatorii ale unei catharsis, ale unui exorcism care 
țintește să vindece prin actul mitopoetic tot ceea ce este separat și clivat:  

Plămînii mei sînt doi orfani deliraţi,/ inima-i o insulă c-un vulcan retezat,/ dogoarea 
vine din măruntaiele soarelui care mi se striveşte pe cap./ Pielea mi-e galbenă şi violetă,/ 
coastele-s arbori cosmici răsturnaţi,/ în spitalul trupului meu se află monştri uşor 
de-mblînzit,/ dacă i-ai mîngîia pe şira spinării,/ ei ar cădea precum sclavii la tălpile tale 
şi ţi le-ar săruta. (Cesereanu 2004, Atinge-mă, 26); 

Dinţii îmi clămpăneau,/ ochii mi se strîngeau la rădăcina frunţii şi boscorodeau,/ 
oasele mi se albeau făcîndu-se de zăpadă./ În vene lătra o haită de cîini bezmetici,/ ei 
mursecau tot ce le ieşea în cale,/ fie ea neprihănire, singurătate sau ardoare./ […] Fiara 
era vie, mă pîndea ca să mă vîneze/ cînd pe cer nu avea să fie nici o stea./ Avea cap de 
licantrop, gheare de vulturoaică şi solzi de antracit. (Cesereanu 2004, Ca să mă mântui 
puțin, 27);  

Luna cu amfetamină are blană de hermină,/ tăvălită stau în ea ca-ntr-un baldachin de 
nea./ Lună moale, oasele-s septentrionale,/ în răceala lor de-urzică stă un vrăbioi albit de 
frică./ Cununiţa mea de lună e din vene de nebună,/ ţesute cu iscusinţă de o vrăjitoare cu 
falange prelungi/ care toarce pisiceşte sminteala mea în cămaşă cu dungi./ Ah, tu, lună 
blestemată, curtezană nestemată,/ pielea ta-i marsupiu de prădalnică agată./ Vineţie cu 
plămînii explodaţi printre stele/ levitez între comete cu păr lung de iele,/ la capătul 
tunelului stă luna ca o oarbă împărăteasă,/ cu văpăi în creier, veşmîntată în rochie 
lucioasă./ [...] Lună ciungă, mirosind a soartă, mintea mea-i o sticlă spartă. (Cesereanu 
2004, Luna cu amfetamină, 50).  

Descensus ad inferos al Persefonei dobândeşte aici un aspect cvasi-apocaliptic, 
deschizând o perspectivă suprareală de coșmar. Autoarea demonstrează o fascinație 
secretă pentru o lume a violenței și a ororii și, pentru a reprezenta toate eclipsele minții, 
spaimele și nevrozele care căptușesc canalele labirintice, subterane ale sufletului, 
creează o serie șocantă de metafore in absentia de-a dreptul unheimlich (în sensul 
freudian), venind parcă dintr-un bestiar gotic sau dintr-o pictură a lui Hyeronimus 
Bosch: „monştri uşor de-mblînzit”, „cîini bezmetici” care latră în vene; fiare cu „cap 
de licantrop, gheare de vulturoaică şi solzi de antracit”; „vrăjitoare cu falange 
prelungi”; luna blestemată care stă la capătul tunelului ca o „împărăteasa oarbă cu văpăi 
in creier”. Catabazei progresive a Persefonei, care se configurează ca o scufundare în 
apele stinfalizate ale nebuniei și ca explodarea unui Sine violent fragmentat, îi 
corespunde, la nivelul imaginilor, o constantă degradare teratologică a simbolurilor 
feminității, în special a simbolului lunii. Luna este mereu o prezență obsesivă și 
blestemată în imaginarul Ruxandrei Cesereanu. În Kore-Persefona, ea se transformă 
într-o „luna ciungă mirosind a soartă”, o „lună coțofană” care rănește cu pliscul, o 
tulburătoare „lună cu amfetamină” care, provocând halucinații psihotice și scufundând 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

350 
 

ființa în hăuri întunecate, trebuie considerată ca o metaforă ocultă a morții și a terorii 
derivate din moarte, profilându-se, deci, ca un fel de substitut readaptat (și postmodern) 
al unei atavice luni negre. 

În Luna cu amfetamină Ruxandra Cesereanu construiește, printr-o muzicalitate 
aparte, de sorginte, am spune, dimoviană, o formulă magică suspendată între transă 
esoterică, infantilism și demență. Acest sortilegiu sonor materializează ca prin vrajă un 
spațiu boreal în care culoarea albă (sugerată de imaginile zăpezii, a herminei și a 
oaselor) nu mai înseamnă renaștere, candoare sau angelism, ci evocă mai degrabă 
culoarea giulgiului, a spectrelor, a aparițiilor nocturne, respectiv unheimlich în sensul 
freudian. Este vorba de albul opac și apocaliptic al morții, care absoarbe ființa 
introducând-o în lumea de dincolo, în lumea selenară, rece și feminină care conduce 
spre absență, spre vidul nocturn, spre dispariția și disoluția conștiinței și a culorilor 
diurne (Chevalier, Gheerbrant 1982, 125). De altfel, poeta preia aici, poate într-un fel 
involuntar și inconștient, acea legătură tainică și adâncă, existentă deja în cultura 
greacă, dintre Lună și Persefona, după cum mărturisesc studiile lui Mircea Eliade și ale 
lui Ioan Petru Culianu consacrate raporturilor subterane întreținute de Lună cu Moartea. 
Bazându-se în special pe escatologia lui Plutarh, Eliade şi Culianu au arătat că în 
Antichitate o parte din Lună a fost considerată „casa Persefonei”, adică locul unde se 
produce a doua moarte și unde psyché, desprinzându-se din nous, este re-absorbită în 
substanța lunară (Eliade 1949, 153; Culianu 2002, 199-200). Și pentru Cesereanu, deci, 
luna, departe de a fi „Casa lui Artemis”, este mai degrabă casa pusă sub zodia plutonică 
a „vrăjitoarei” Persefona.  

Și mai unheimlich în sensul freudian decât „luna cu amfetamină” este secvența 
de imagini din poemul Scafandra, care prezintă o neliniștitoare ipostază „acvatică” a 
„văduvei negre” și a Persefonei, un nou alter ego al autoarei înseși. Aici, imaginarul 
violent, specific poeziei Ruxandrei Cesereanu, pe de o parte zăbovește asupra unei 
corporalități feminine aproape teratologice, fiindcă este brutal sfâșiată și constant 
violată de materie, pe de altă parte parcă vrea să sugereze existența unei realității 
„secunde” care ar putea fi definită ca o „infra-realitate infernală”. Această infrarealitate 
se strecoară în interstițiile realității prime infectând-o încetul cu încetul, așadar pragul 
său poate să se deschidă chiar aici și acum:  

Sînt într-o zarcă de carne, închisă-n durere ca o oarbă umflată,/ nici chiar picătura 
chinezească pe creştet nu m-ar putea jupui mai tare,/ nici chiar o centură de castitate nu 
m-ar putea zăvorî mai adînc./ […] Injecţiile cu narcoleptice intră-n mine ca nişte surori 
incestuose./ […] În creier, o gaură de grenadă,/ pe-aici intră amintiri depărtate cu guri de 
dantelă,/ spirala de voal a miresei ce-am fost,/ cea care a dănţuit cu obiectele dorinţelor 
ei. […] Am înotat cîndva spre o epavă/ pe care urcînd mai apoi am zărit marea în straturi 
cenuşii,/ ca o moluscă fardată./ Dar acum mă aflu într-un ţinut spart în cioburi/ pe care 
calc ca într-o mlaştină zdrenţuită./ […] Am fost aruncată într-o zarcă,/ din cap pînă-n 
picioare în ghips, / cu tije de oţel în vene,/ cu filamentele minţii întoarse pe dos/ ca o 
înecată în casca-i de apă sărată./ Eu sunt scafandra. Iar tu eşti mortul meu./ Cîrpe-am în 
piele, înmuiate în sînge ars,/ tulpini de nebunie, cu albă ceară la rădăcini […]./ Peşti sub 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

351 
 

unghii, oglinzi în gură,/ în somn bolborosesc despre un hău despicat,/ fiindcă eu însămi 
am căzut într-o morgă de fluturi străpunşi cu ace. (Cesereanu 2004, Scafandra, 53-56). 

Scafandra, văduva acvatică, rătăcește într-un waste land fără nicio conotație 
temporală, un „ținut spart în cioburi”, „o mlaștină zdrențuită”. În creierul său, devastat 
de narcoleptice, se deschide o „gaură de grenadă” unde pătrund „amintiri depărtate cu 
guri de dantelă”, gaură care metaforizează acel prag prin care Sinele poate să comunice 
cu „cealaltă lume”, şi anume cu acea „infra-realitate” a demonilor și a monștrilor 
lăuntrici. Este vorba, deci, de un prag care poate să permită și să favorizeze în fiecare 
moment ivirea Dublului infernal. Acea „morgă de fluturi străpunse cu ace”, „hăul 
despicat” în care a căzut Scafandra, nu este decât o imagine simbolică de substituție, 
reprezentând o variantă mai modernă, dar și mai neliniștitoare, a „Casei lui Haidos”. În 
această perspectivă, fluturii străpunși de ace, în consonanță cu semnificația simbolică 
pe care o aveau în lumea greco-romană, nu înfățișează aici decât o metaforă in absentia 
a sufletelor pierdute ale defuncților. În The dream and the underworld, James Hillman 
scria:  

When we consider the House of Hades, we must remember that the myths – and 
Freud too – tell us there is no time in the underworld. There is no decay, no progress, no 
change of any sort. Because time has nothing to do with the underworld, we may not 
conceive the underworld as “after” life […] The House of Hades is a psychological realm 
now, not an eschatological realm later […]. This simultaneity of the underworld with the 
daily world is imaged by Hades coinciding indistinguishably with Zeus, or identical with 
Zeus chthonios. The brotherhood of Zeus and Hades says that upper and lower worlds 
are the same, only the perspectives differ. There is only one and the same universe, 
coexistent and synchronous, but one brother's view sees it from above and through the 
light, the other from below and into its darkness. Hades' realm is contiguous with life, 
touching it at all points, just below it, its shadow brother (Doppelgänger) giving to life 
its depth and its psyche. (Hillman 1979, 29-30). 

Este evident că și pentru Ruxandra Cesereanu, „Casa lui Haidos” se manifestă 
ca un regat psihologic al prezentului și nu ca un regat eschatologic al viitorului. Un 
infern al minții pe care îl trăiești (și în care trăiești) aici și acum.  

1.3. Kore-Persefona în „Oceanul Schizoidian”: o paleontologie a animei. 
În complexa sa mitologie poetică, Ruxandra Cesereanu a definit această 

„infra-realitate infernală”, acest „regat psihologic al prezentului”, la care se referă 
Hillman în legătură cu „Casa lui Haidos”, ca un „arheoinconștient” propriu pe care l-a 
numit Oceanul Schizoidian. Referindu-se la volumul din 1998, Oceanul Schizoidian, 
autoarea scria în Deliruri şi Delire. O antologie a poeziei onirice româneşti: „pentru 
mine, Oceanul schizoidian are valoare de Cambrian, Silurian, Devonian, fiindcă este 
un arheinconștient al meu. I-am spus Ocean, fiindcă am reveria acvaticului, a 
scufundării, a uterinului. Dar, firește, Schizoidian are legătură și cu o lume schizo” 
(Cesereanu 2000, 246). Regresia spre acel „regat psihologic al prezentului” care se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

352 
 

încarnează în imaginea atavică a „oceanului schizoidian”, complicată de ideea delirului 
și de conceptul „poetului ca bestie”, a fost caracterizată pertinent de Ştefan Borbély ca 
„o paleontologie extatică [...] a fabulosului subuman detectat în crevasele insondabile 
ale Timpului” (Borbély 2007, 667). 

Adjectivul schizo (reliefat în text cu caractere italice) face aluzie la faptul că 
poetica autoarei se fundamentează dintotdeauna pe un imaginar de tip „schizomorf”, 
mediat și materializat la nivel mitic tocmai de figura hibridă, fracturată și clivată a 
Korei-Persefona, dar și de alte figuri feminine cu mare putere de iradiere simbolică. 
Chiar radicalizarea acestor structuri schizomorfe, deja existente, de altfel, în imaginarul 
uman, și, în mod special, radicalizarea Spaltungului, poate să conducă prin dezagregare, 
după cum a demonstrat Gilbert Durand, spre lumea neagră și infernală a schizofreniei, 
acolo unde se cuibărește „Dublul-umbră”. Durand a observat că « sans cesse reviennent 
dans le descriptions schizomorphes des termes tels que ‘coupé’, ‘partagé’, ‘séparé’, 
‘divisé en deux’, ‘fragmenté’, ‘ébreché’, ‘déchiqueté’, ‘rongé’, ‘dissous’, qui mettent à 
l'évidence jusqu'à l'obsession le ‘complexe du glaive’» (Durand 1992, 210). Dacă citim 
cu atenție poemele Ruxandrei Cesereanu, vom constata că poeta are tendința să 
deformeze realul tocmai sub semnul adjectivelor semnalate de către Durand, 
preschimbându-l într-o lume schizo. Alături de aceste adjective, care definesc în 
profunzime un imaginar de tip schizomorf, apare obsesiv la Cesereanu și o constelație 
de substantive care ar putea fi puse tot în legătură cu schizomorfismul și cu conceptul 
de Spaltung, precum, „cuțitul”, „foarfeca” sau „lama de ras”. 

De altfel, ideea sciziunii, a frânturii, a rupturii, a separării violente și ideea 
uniunii sfârtecătoare și terifiante a semnelor contrare într-o singură ființă, concidentia 
oppositorum tulburătoare reprezentată sub aspect mitic de Dublul Kore-Persefona, se 
regăsesc ambele chiar și în conceptul de „Delirionism” teoretizat de autoare pentru a-şi 
defini literatura. Tocmai datorită Delirionismului și tehnicii poetice pe care o implică 
acesta, „regatul psihologic al lui Haidos”, spațiul infernal de unde se ivesc Dublul și 
toți ceilalți demoni lăuntrici, poate dobândi sens și totodată poate fi readus la suprafață 
prin defulare, astfel încât să fie exorcizat prin actul poetic. Și chiar din acest spațiu 
contradictoriu, limb atroce, halucinat, dar și nedeterminat, se încheagă și se ivește 
figura mitică a Korei-Persefona, „fachir îngropat între viață și moarte”, „şi bărbat, şi 
femeie, şi copil, şi bătrîn”, „bolnavă și fericită”, veșnic fracturată, „una” și în același 
timp „alta”. În poemul Nekyia, Kore-Persefona nu mai este nici măcar o ființă dublă, ci 
este însutită la infinit, transmutându-se într-un fel de (supra)-femeie „sintetică”, 
„globală” și „multiplă”, o „femme 100 têtes”, dacă ni se îngăduie folosirea acestei 
imagini suprarealiste a lui Max Ernst, o femeie care cuprinde în sine o mulțime de alte 
femei, venind din toate vremurile, din toate spațiile prin „circuitele lumii”:  

Cine sînt eu?/ […] Nu mai port peplum, ci un sari indian […]./ Cineva din mine a 
băut cîndva un suc dulceag de portocale numit Hellas./ Cineva din mine a avut cîndva 
tot părul împletit în codiţe./ Cineva din mine a purtat la glezne şi mîini brăţări din 
furculiţe-ndoite […]./ Să fi fost cîndva şi o femeie-cruciat?/ Să fi ajuns la Ierusalim?/ 
Doar numele mi-l mai ştiu şi el e Kore-Persefona./ […] Cine sînt eu?/ O femeie, ceva, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

353 
 

altcineva, nu ştiu ce, nu ştiu cine, cineva, cîndva, undeva./ [...] Sînt grecoaică, ebree, 
africană,/ englezoaică, sud-americană, ursoaică?/ Din toate felurile de sînge am adunat 
cîte puţin,/ făptură ca un puzzle,/ şi bărbat, şi femeie, şi copil, şi bătrîn, şi vie, şi moartă./ 
Sînt cioburi, fărîme, resturi,/ nici chiar Asclepios nu m-ar putea vindeca,/ atît de-nsutit 
răsfrîntă./ […] Atunci încep să bolborosesc ca o debilă mintală,/ atunci spume îmi ies din 
gură/ şi strig […]:/ sînt grecoaică, ebree, africană,/ englezoaică, sud-americană, 
ursoaică,/ japoneză, tungusă, franţuzoaică,/ mongolă, aztecă, lupoaică,/ italiancă, 
egipteancă, persană,/ chinezoaică, spanioloaică, malgaşă,/ thailandeză, marocană, 
corboaică,/ algeriancă, mohawkă, troiană,/ miriapodă, fachiră, strigoaică. Sînt Kore-
Persefona (Cesereanu 2004, Nekyia, 68-70). 

Un vârtej al delirului o face pe Kore-Persefona să se scufunde în spiralele 
propriei interiorități, în care o mie de alte femei murmură sau îşi strigă identitatea. Dacă 
succesiunea diferitelor naționalități vizează reunirea într-o singură ființă, prin 
simultaneitate, a unor alterități culturale, lingvistice și spațio-temporale – adjectivul 
„troiană”, de fapt, evocă nu doar o alteritate spațială, ci și o alteritate temporală, deci 
un fel de exotism în spațiu și în timp – referința la anumite animale se încarcă de 
puternice valorizări simbolice în consonanță cu constelația mitică originară 
persefonică. Este vorba de trei animale (urs, lup și corb, în varianta feminină) care 
întrețin, din punct de vedere simbolic, legături cu lumea htoniană şi cu un Dincolo. 
Ursul încarnează o „hierofanie lunară”, misterul său iradiind din peșteri şi fiind astfel 
o expresie a întunericului, a nigredo-ului alchimic, dar și a inițierii (Chevalier, 
Gheerbrant 1982, 717). După cum ne reamintește Jung, în studiul său capital despre 
Core, figura zeiței a fost frecvent asimilată tocmai cu acest animal (Jung 1997, 179). Și 
corbul, care în Grecia clasică era un animal solar consacrat lui Apollo, în Europa a luat 
încetul cu încetul un aspect disforic și nocturn, preschimbându-se și el într-un simbol 
al doliului, al nigredo-ului și al putrefacției alchimice (Chevalier, Gheerbrant 1982, 
285-286); în ceea ce priveşte lupul, ne este bine cunoscut caracterul său de psihopomp 
și apartenența la imaginarul htonian (Durand 1992, 91-93). Ca și femeia pe care o 
reprezintă și o simbolizează, toate aceste animale evocate de scriitoare par să 
hoinărească în mod constant și ciclic între cele două lumi. 

În versurile care încheie volumul, înainte să-şi reafirme definitiv identitatea de 
Kore-Persefona, o femeie „puzzle” care, călătorind dincolo de spațiu și timp, a ajuns 
până în secolul al XXI-lea, adunând „din toate felurile de sînge cîte puțin” și cuprinzând 
în Sinele său ereditatea unei multitudini de femei, Ruxandra Cesereanu evocă o altă 
triadă bizară: fachira, strigoaica și miriapoda. Fachira „între viață și moarte” 
(Cesereanu 2004, Nymphaeum, 63) și strigoaica restituie imaginea unor ființe 
consacrate pentru totdeauna misterului dualității lor, respectiv suspendate între aici și 
acolo, între realitatea „primă” și „infra-realitatea infernală”, între lumea cotidianului și 
lumea delirantă a „arheoinconștientului”, în timp ce imaginea miriapodei dezvăluie 
faptul că această femeie cu o mie de fețe/ „femme 100 têtes”, nu se va putea vindeca 
niciodată întrucât alteritatea ei se adăpostește în chiar abisurile labirintice ale naturii 
sale, fiind adânc înscrisă în hăurile întunecoase ale sufletului și cărnii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

354 
 

Valorizând caracterul proteiform al acestui mit și oprindu-se asupra legăturilor 
sale cu tema morții, Nicole Fernandez-Bravo a remarcat, în studiul consacrat Dublului, 
că ambivalența lui se manifestă mai ales în raportul privilegiat pe care mitul îl întreține 
chiar cu propria circularitate (Fernandez-Bravo 1988, 529). În această perspectivă, 
putem conchide că mitul clasic al Korei-Persefona, articulat în mod structural pe 
contrast și pe alternanța ciclomorfă viață-moarte-renaștere, înfățișează, mai mult decât 
oricare alt mit, imaginea cea mai desăvârșită a Dublului. În cadrul operei Ruxandrei 
Cesereanu, prin sedimentările mitico-simbolice, dar și prin variantele și metamorfozele 
constelației mitice originare asupra cărora ne-am focalizat atenția, Kore-Persefona 
întruchipează, aşadar, o mască a autoarei înseși (și chiar un Dublu), configurându-se ca 
o „figura a heterogenului” care se auto-generează și se regenerează perpetuu în 
interioritatea sa creatoare. După cum am demonstrat, regiunile psihice şi imaginare din 
care provine se află mereu sub zodia soarelui negru al nevrozei și al tuturor eclipselor 
minții care, paradoxal, îi îngăduie autoarei să comunice cu propriul „arheoinconștient”. 

Tentativa de a vindeca sciziunea mentală și de a neutraliza „Dublul-umbră” 
Persefona (zonă htoniană obscură a identității zeiței) prin reconstituirea cuplului 
„androgin” Kore-Korin, polarizează majoritatea textelor analizate, constituindu-se ca 
unul dintre nucleele mitice fondatoare ale acestora. Totuși, în rescrierea (post)modernă 
a mitului clasic, prin ritmurile demenţiale și prin „re-vrăjirea” unei lumi desacralizate, 
demitizate, „des-vrăjite”, Ruxandra Cesereanu, adevărată paleontologă a sufletului, 
semnalează imposibilitatea neutralizării şi a concilierii. Kore este și va fi mereu și 
Persefona. Kore va purta mereu în sine o parte de umbră: o misterioasă „rană ultra-
pământeană”, pecete întunecată și tulburătoare a Dublului său. Întrucât Kore-
Persefona, a cărei carne letală de femeie fatală este „șofran scormonit de salamandre 
(Cesereanu 2004, Pirefonia, 18), va fi mereu „un centaur. Ca noi toți” (Cesereanu 2004, 
5). 

II. DE LA SCENA MITICĂ LA SCENA PSIHICĂ: SUBTERANA EROS-
THANATOS 

Recuperând valenţele iniţiatice, regeneratoare şi revelatoare ale misterelor 
antice, rescrierea psihică a mitului Korei-Persefona este o racordare la noua cartografie 
prin care identitatea feminină îşi experimentează drumul obstaculat către sine. Invitaţia 
de a „spune mai departe” povestea mitică („Străine, îşi fac îmbierea să spui mai departe/ 
Povestea Korei şi a lui Korin, logodiţi şi noaptea şi ziua, aici, la Egina” – Cesereanu 
2004, Nupţii la Egina, 7) dobândeşte, dincolo de funcţia unui declanşator epic, 
valenţele unei resemantizări prin adaptarea fondului mitic arhaic la discursul psihic 
urzit peste „trei mii de ani”. 

2.1 Preliminarii ale scenariului psihic din Kore – Persefona 
Dacă drama mitică a zeiţei duale Kore-Persefona (jumătate diurnă/ jumătate 

nocturnă, jumătate angajată într-un luminos proiect nupţial/ jumătate dispersată printr-un 
tenebros rapt infernal) este un rit de trecere spre abisul psihismului feminin, respectiv 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

355 
 

de surmontare a schizoidiilor sale, un complicat travaliu poetic premerge scenariului 
acesta simbolic, prin excelenţă liminar, în care forţa vindecătoare a arhetipului este 
invocată ca o resursă extremă, ca un recurs la magia regeneratoare a sacrului. 

Grad zero al poeticii Ruxandrei Cesereanu, „clivajul” teoretizat în manifestul său 
delirionist (Delirionismul sau manual concentrat despre cum să nu rămâi blocat în 
realitate) este impulsul originar (primum movens al psihogoniei poetice) care generează 
întreaga questă, întregul dinamism creator. Resimţit ca o rană interioară profundă, 
clivajul (dintre sine şi eu, dar şi în relaţie cu Celălalt) deplasează seismic bucăţi de 
materie psihică făcând din locul replierii paradisiace în sine un non-loc infernal: 
volumele de debut, Grădina deliciilor, Zona vie, operează în mod explicit convertirea 
interiorităţii ca loc al plăcerii într-o seducţie a căderii şi descompunerii; este o primă 
revelaţie ex abrupto a Hadesului din care, după încercări repetate prin diferite 
stratageme poetice, volumul Kore-Persefona proiectează ieşirea sub mască mitică. 
Consemnarea fracturii şi a măcelului derivat din aceasta devine sarcina femeii-scrib 
transformată în femeia-cruciat tocmai pentru a aduce sub un Semn psihic salvator 
(promis prin Opera de Mântuire a lui Isus) peisajul rătăcirii lăuntrice; poemul Cădere 
deasupra oraşului, reluat ca Femeia-cruciat în antologia cu acelaşi titlu, încearcă o 
coagulare a materiei psihice dezmembrate sub proiecţia Numelui Tatălui ca metaforă a 
Sensului falic. Expediţie a cuceririi de sine structurată pe tiparul questei, poemul 
Femeia-cruciat stă sub semnul drumului obstaculat către centru sau către fantasma 
centralităţii reflectată halucinant deasupra acestei eviscerări: amplificată sub forma 
clivajului animus-anima, cruciada întreprinsă în numele fantasmării întregului se 
desfăşoară ca travaliu al reintegrării contrariilor şi ca expresie a rezistenţei la 
simbolizare a eului care refuză să se frângă într-o identitate limitativă de gen. De aceea, 
volumul Oceanul schizoidian (îndeosebi poemul Schizo) este un strigăt de disperare în 
faţa realităţii originar fracturate, scindate din care eul nu poate evada şi nu o poate 
transgresa prin niciun scenariu de questă, cel mult o poate recunoaşte şi afirma printr-
o contra-questă a întronării schizoidiei. Mască pulsională abisală, erotismul din 
volumul Veneţia cu vene violete. Scrisorile unei curtezane ambiguizează conflictul sub 
vraja unui epistolar amoros, deşi, dincolo de vraja aceasta sau ca paroxism al acesteia, 
iluzia falicului care orientează dorinţa emerge ca halucinaţie pură. Tocmai pentru a 
depăşi halucinaţia pulsională a erotismului, volumul Kore-Persefona recurge la un 
demers arhetipal, mitic, la o formulă mitoterapeutică, respectiv la un ritual exorcist.  

Recontextualizat şi recodificat în logica dezvrăjirii psihismului şi a revelării 
abisului de neant şi clivaj, mitul Korei-Persefona este extras din matricea arhaică şi 
proiectat în noua dramă a imposibilităţii unificării identităţii feminine originar 
fracturate şi amânate, condamnate unui ameţitor ocol simbolic: astfel, puterea 
tămăduitoare, supraordonatoare, unificatoare a mamei (Demeter) asupra fiicei rătăcite 
într-un inconştient al tenebrelor (Kore-Persefona) este transferată, în varianta 
resemantizată a mitului, asupra bărbatului conciliator, apolinic, capabil de transmutare 
simbolică şi sublimare („dulful Korin” ca operator mistic al instanţei semnificante 
supreme întruchipate de însuşi Isus); căci noua dramă psihică a femeii ţine de blocajul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

356 
 

şi de ocolul simbolic, de un acces torturant, subminat de vacuitate şi amânare, la o 
proiecţie integratoare de sine, la Semnificant sau la Sens. Ceea ce, în logica arhaică a 
mitului, se rezolva prin integrarea într-o materie psihică htoniană reprezentată de zeiţa-
mamă Demeter devine în logica simbolică a „poveştii Korei şi a lui Korin” o invocare 
a codului semnificant masculin (falic) de a opera unificări sau nuntiri; mai exact, 
poziţionarea mitică a femeii (cu dubla sa faţă diurnă/ nocturnă, conştientă/ inconştientă) 
în raport cu o Mare Mamă telurică reparatorie (coagulantă în sens alchimic) se 
reconfigurează printr-o nouă poziţie psihică în raport cu un Semnificant discursiv 
(ordonator semiotic în economia limbajului). Regramaticalizarea mitului Korei-
Persefona şi al Demetrei pune faţă în faţă două modele culturale distincte în care 
identitatea feminină se oglindeşte simultan, ca şi cum ar încerca un transfer al puterii 
mistice a modelului mitic asupra modelului semiotizării/ raţionalizării psihismului. 
Efectele cathartice eleusine sunt proiectate asupra dramei înscrierii semiotice a 
subiectului feminin în limbaj (şi în sens), dobândind funcţia unui adevărat obiect de 
tranziţie: 

Psihologului îi este clar ce efecte de catharsis şi înnoitoare a avut cultul lui Demeter 
asupra psihicului feminin şi ce lipsă de igienă psihică e proprie culturii noastre, care nu 
mai cunoaşte asemenea trăiri tămăduitoare cum sunt emoţiile eleusine. (Jung 2003, vol. 
1, 195). 

Aceste efecte purificatoare, regeneratoare, specifice raţiunii mitice sunt activate, 
amplificate imaginar şi transferate raţiunii discursive a dramei psihice provocate tocmai 
de plonjonul într-un abis al semnificanţilor puri în care rătăceşte femeia aflată în căutare 
de sine, după cum, răpită de Hades, Kore rătăcea în Infern sub numele de Persefona. 
Dubla identitate, cea de zeiţă a grânelor verzi, Kore, respectiv cea de aducătoare de 
distrugere şi pustiire, Persefona, reflectă clivajul dintre un eu feminin conştient şi unul 
inconştient, accentuând caracterul tenebros al celui din urmă:  

Persefona (de la phero şi phonos, „cea care aduce distrugere”), numită la Atena şi 
Perseffata (de la ptersis şi ephapto, „cea care hotărăşte distrugerea”) şi Prosepina („cea 
temătoare”) la Roma, era, după cât se pare, o ipostază a Nimfei atunci când ea îl sacrifica 
pe regele sacru. (Graves 2018, 80). 

Variantele fonetice sub care alunecă identitatea dispersată a zeiţei rătăcitoare 
departe de eroul solar Korin, şi anume Persefona, Pirefonia, Fersefasa, sunt 
simptomatice pentru sfâşierea şi rătăcirea semiotică a acesteia printr-un inconştient 
infernal. Din noul infern semiotic al inconştientului structurat ca limbaj încearcă eroul 
apolinic Korin să o tămăduiască pe Kore cea demultiplicată prin jocul fonetic al 
semnificanţilor psihici sub nume diverse, prin puterea magică a nupţiilor, substituind 
prin ritualuri specifice efectul regenerator al arhetipului mamei: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

357 
 

Proprietăţile sale sunt „maternul”: pur şi simplu autoritatea magică a femininului; 
înţelepciunea şi înălţimea spirituală dincolo de raţiune; ceea ce e bun, ceea ce protejează, 
dădător de creştere, fertilitate şi hrană; locul transformării magice, al renaşterii; instinctul 
sau impulsul care ajută; secretul, ascunsul, obscurul, prăpastia, lumea morţilor, 
înghiţitorul, seducătorul şi otrăvitorul, ceea ce trezeşte teamă. [...] Acestea sunt trei 
aspecte esenţiale ale mamei, şi anume bunătatea ei orcotitoare şi hrănitoare, 
emoţionalitatea ei orgiastică şi întunecimea ei subpământeană. (Jung 2003, 92). 

Substitut funcţional al Demetrei (preluând rolul acesteia în gramatica mitului), 
Korin este totodată un operator de natură olimpiană care intervine de la un alt nivel de 
spiritualitate renăscând-o pe Kore, aşa cum Zeus o năştea pe Athena din propriul cap, 
deja în armură, întărită şi pregătită pentru războaie mentale (diada Kore-Korin 
constelează în jocul acesta de nume un adevărat palimpsest mitic). 

Seria nupţiilor ca rituri ale concilierii cu sine prin Celălalt operează convertirea 
funcţiei magice a maternităţii arhetipale întruchipate de către Demeter într-un regim 
eroic al unificării bazat pe sublimarea opuşilor (mysterium coniunctionis) şi pe 
transgresarea nucleului schizoid; este o refuncţionalizare a mitului în acord cu un regim 
raţionalist al gândirii ca producţie discursivă decuplată de la ontologia prezenţei. Pe de 
o parte, aşadar, rememorarea modelului mitic al fiicei recuperate din tenebre de mamă 
pentru a fi racordată la un fond pulsional ancestral, consolidată şi astfel regenerată; pe 
de altă parte, modelul salvării eroice grefat pe un travaliu al hibridării şi unificării ca o 
laborioasă operă alchimică de integrare a opuşilor psihici – acestea sunt coordonatele 
rescrierii mitului antic într-un nou contex epistemic. Ambele strategii imaginare de 
rezolvare a clivajului deschis în mijlocul psihismului feminin sunt scheme 
complementare de reparaţie convocate în interiorul aceluiaşi scenariu poetic astfel încât 
modelul mitic fuzional, matricial, regresiv să poată susţine şi alimenta modelul eroic, 
hibridant, transgresiv. Dacă, potrivit lui Jean-Jaques Wunenburger, regimul imaginar 
mitic şi cel eroic/ utopic vehiculează aceeaşi fantasmă a locului ideal printr-o 
vectorizare contrară (regresivă-proiectivă), mixarea acestora presupune o ciclicitate a 
tendinţelor unificatoare şi dichotomizante, a concilierilor şi schizoidiilor: 

Aici materialele simbolice sunt supuse unei sinteze psihice a tendinţelor unificatoare 
şi dichotomizante. Acest proces imaginar specific presupune un soi de dialectizare a 
componentelor, de înlănţuire liniară a elementelor, care permite să fie exprimată rând pe 
rând fiecare polaritate, ca într-o frazare ciclică. [...] Acest regim sintetic ar defini un soi 
de funcţionare echilibrată, plurală, suplă a imaginaţiei, compunând într-o totalitate vie 
toate fantasmele, proiectând în spaţiul oniric toate formele şi funcţiile experimentate în 
trăire. (Wunenburger 2001, 29). 

Secţionat între un trecut mitic şi un prezent bântuit de destrămare şi aşteptare a 
„zeului cel nou zis prinţul învierii”, textul care deschide scenariul poetic al Korei-
Persefona, Nupţii la Egina, pune în oglindă aceste modele imaginare, al nostalgiei 
recuperării matriciale a Korei sub garanţia Demetrei şi al aşteptării integrării simbolice 
în ordinea Semnificantului pur, cristic. Căci, dacă raportul Kore-Demetra este unul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

358 
 

arheologic (vechi-nou, conştient-inconştient), faţă în faţă cu noul semn cristic, Kore se 
găseşte deja în faţa ocolului psihic mult mai dificil de gestionat: 

Demeter şi Kore, mama şi fiica, completează conştiinţa feminină la nivel superior şi 
inferior. Ele adaugă vechiul şi noul, puterea şi slăbiciunea, şi lărgesc astfel conştiinţa 
individuală limitată şi strâns legată de spaţiu şi timp spre presimţirea unei personalităţi 
mai mari, mai cuprinzătoare, care, pe deasupra, participă la procesualitatea eternă. Nu se 
poate admite că mitul sau misterul ar fi fost inventate conştient, ci mai degrabă se pare 
că acestea reprezintă recunoaşterea involuntară a unei realităţi psihice inconştiente. 
Psihicul care preexistă conştiinţei (de exemplu la copil) participă la psihicul mamei, iar 
pe de altă parte ajunge şi în psihicul fiicei. (Jung 2003, 195). 

Operantă într-o lume condusă de o raţiune mitică (totalizatoare, organică, 
magică), povestea tămăduirii fiicei rătăcite prin mamă ca loc simbolic al unor energii 
feminine ancestrale îşi estompează eficacitatea într-un context epistemic şi psihic 
desubstanţializat, golit de organe, devitalizat, căci raţiunea semiotică sau discursivă 
care guvernează noua scenă culturală după „trei mii de ani” („Trecut-au trei mii de ani 
şi preotesele mi-au murit.” – Nupţii la Egina II, 9) impune intervenţia unui erou iniţiator 
în ordinea simbolicului în care Kore se rătăceşte ca într-un alt infern. Desfăşurată într-un 
spaţiu exclusiv feminin, între două zeiţe, mamă şi fiică, drama mitică a Korei-Persefona 
implică o dedublare a femininului printr-un raport de tipul parte-întreg (fiica rătăcitoare 
– mama integratoare); printr-o deplasare de poziţii şi de accente, drama psihică a Korei 
răpită de Haidos şi recuperată de eroul apolinic Korin se joacă la limita dintre sine şi 
Celălalt, pe pragul simbolic care desparte identitatea de alteritate, femininul de 
masculin. Dedublarea femininului (Kore-Persefona) şi dedublarea masculinului 
(Korin-Haidos) determină spectrul rătăcirii în noua dramă în jurul Semnificantului 
psihic care se sustrage mereu refuzând să se fixeze de o parte sau de cealaltă şi să 
precizeze identitatea. Oscilând în vertijul dintre un dublu feminin şi unul masculin, 
Semnificantul acesta fantasmic se sustrage precizării diferenţei de gen până la explozia 
finală în nebunie şi delir:  

Nu există în ordinea simbolică nici un semnificant al diferenţei sexuale. Singurul 
semnificant sexual este falusul şi nu există nici un echivalent „feminin” al acestui 
semnificant.”; „Termenul femeie se referă aici nu la vreo esenţă biologică, ci la o poziţie 
în ordinea simbolică, el este sinonim cu termenul poziţie feminină. Lacan afirmă, de 
asemenea, că «nu există nici o simbolizare a sexului femeii ca atare», deoarece nu există 
nici un echivalent feminin al «simbolului extrem de răspândit» furnizat de falus. Această 
asimetrie simbolică o forţează pe femeie să apuce aceeaşi cale în complexul Oedip, ca şi 
băiatul, adică să se identifice cu tatăl. Totuşi, aceasta este mai complexă pentru femeie, 
deoarece i se cere să ia ca bază pentru identificarea sa imaginea unui membru al celuilalt 
sex. (Evans 2005, 93, 121). 

Tocmai de pe această poziţie suspendată între un dublu feminin şi unul masculin 
ca între doi poli ai psihismului este posibilă contemplarea dublului peisaj pulsional, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

359 
 

erotic şi thanatic, ca şi cum, însăşi diferenţa de gen s-ar dedubla lăsând să se vadă abisul 
nediferenţierii şi morţii. Între energia legată a Erosului (proiectată în roluri generice şi 
unificată prin seria nupţiilor) şi energia deplasată a Thanatosului (activată prin seria 
rapturilor şi văduvirilor) se joacă, în fond, psiho-drama Korei-Persefona în subterana 
reprezentării, fixând problematizarea la nivelul graniţei dintre viaţă şi moarte, neant şi 
mască, deghizat şi deghizant. Principiu transcendental al Erosului, care generează jocul 
deghizărilor, repetiţiilor, legărilor psihice, instinctul morţii este un abis intensiv:  

Marea cotitură a freudismului apare în Dincolo de principiul plăcerii: instinctul 
morţii e descoperit, nu în raport cu tendinţele distructive, nu în raport cu agresivitatea, ci 
în funcţie de o examinare directă a fenomenelor de repetiţie. În mod cu totul ciudat, 
instinctul morţii are valoare de principiu pozitiv originar pentru repetiţie, aici e domeniul 
şi rostul lui. El joacă rolul unui principiu transcendental, în timp ce principiul plăcerii e 
doar psihologic. De aceea el este înainte de toate liniştit (nedat în experienţă), în timp ce 
principiul plăcerii e zgomotos. (Deleuze 1995, 34).  

Dinspre subterana aceasta a deplasărilor intensive (tărâmul pulsiunilor morţii) se 
încarnează măştile mitice într-un joc erotic alternativ, discontinuu ca o tendinţă spre 
coeziune periclitată mereu, înfăţişând dinamica fiinţală a erotismului în adevărul ei pur: 

Eros şi Tanatos se deosebesc prin aceea că Eros trebuie repetat, nu poate fi trăit decât 
în repetiţie, în timp ce Tanatos ca principiu transcendental este ceea ce dăruieşte repetiţia 
lui Eros, ceea ce îl supune pe Eros repetiţiei. (Deleuze 2005, 37). 

De aceea, revelarea finală a morţii (poemul Nekya) corespunde regresiei spre 
fondul intensiv al inconştientului proiectat ca delir (joc dezorganizat al diferenţelor, 
dezlegat), desăvârşind schema iniţiatică a întoarcerii la origini. 

2.2 Între o subterană mitică şi o suprafaţă psihică: nuntiri şi văduviri, 
unificări de sine şi dispersări 

Desfăşurat alternativ, între o sacralitate a inconştientului şi o suprafaţă profană a 
conştientului, prin experienţe sistematice de nuntire şi văduvire ca încercări ale 
unificării de sine, volumul Kore Persefona are structura unei adevărate drame mistice: 
pe o dimensiune orizontală, volumul este secţionat între o nuditate psihică emergentă 
ca suprafaţă şi o subterană mitică în care, deghizat sub masca zeiţei duale, eul poetic 
coboară ritualizat ca într-un infern al inconştientului pentru a reface conexiunea cu sine 
prin recursul la forţa cathartică, vindecătoare a arhetipului; este vorba de alternanţa unui 
corpus de texte centrate pe masca mitică (precum Persefona în lumină, Tânăra erinie, 
Pirefonia lenevind, Bacanta dănţuitoare, Persefona şi demonii ei, Fersefasa ruptă-n 
două etc.), respectiv texte ale renunţării la mască, ale dezgolirii profane a eului implicat 
într-o sfâşietoare confesiune (Atinge-mă, Ca să mă mântui puţin, Îngeroaica, Peştele, 
Maica Domnului a vrăbiuţelor, Luna cu amfetamină etc.); pe de altă parte, într-o 
dimensiune verticală şi abisală a corpusului poematic, alternează ca nişte piloni 
omphalici (axis mundi a psihicului) texte ale nuntirii, hibridării animus-anima (Nupţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

360 
 

la Egina, Nopţi ateniene) cu texte ale scindării, însingurării, sfârtecării de sine, 
respectiv ale transformării arhetipului în anarhetip (Sepolya City, Nymphaeum). 

Dacă, într-o secţiune transversală, proiecţia animei este supusă concomitent unei 
operaţii chirurgicale şi exorciste, adică unei scormoniri analitice, unei chestionări dar 
şi unei transmutări (ca încercare de vindecare a fracturii resimţite la nivelul animei prin 
exhibare), într-o secţiune verticală, a coagulării corpului psihic prin relaţionare cu 
Celălalt (cu animusul, în cazul subiectului feminin) intervin repetate operaţii de 
hibridare ca într-o operă alchimică de unificare şi reintegrare a sufletului (căci Piatra 
Filosofală a totalităţii de sine presupune şi integrarea Celuilalt). Peste lucrarea 
aparatului mitic, recuperat pentru vizionarea acelei dimensiuni a psihismului aflate sub 
dominaţia animei (fractura Kore-Persefona asupra căreie operează, supraordonatoare, 
Demetra), se suprapune, aşadar, travaliul simbolic al unificării/ nuntirii cu Celălalt, al 
integrării semiotice în Semnificant; erupţia delirului, la capătul acestei opere de 
vivisecţie psihică, intervine ca revelare a adevărului abisal al inconştientului, tărâm al 
corcirii anarhetipale interminabile şi incontrolabile totodată. „Văduva albă” şi „văduva 
neagră” (cea văduvită de... Sens) îşi săvârşesc ritualic ocolul simbolic în jurul poziţiei 
psihice a Celuilalt, el însuşi destabilizat sistematic, rivalizat de un fel de umbră 
proiectată în Haidos; în fond, repetă scenariul epistemic al accesării de sine parcurgând 
harta interiorităţii clivate şi dispersate, ca şi cum ar rememora povestea aceasta pentru 
a o transgresa şi pentru a se elibera în final prin supremaţia delirului. 

Dedublat între o secvenţă mitică şi o alta profană, scenariul poetic cu care se 
deschide volumul (Nupţii la Egina) condensează întreaga dramă psihică a Korei-
Persefona, polarizată între trecut şi prezent. Aduse faţă în faţă, povestea unei sacre 
nuntiri şi drama desacralizată a văduvirii sunt un fel de oglinzi paralele între care se 
proiectează psihismul femeii pornite în căutare de sine sub semnul arhetipului animei 
(questă simetrică celei de cucerire a animus-ului ca femeie-cruciat): „Străine, îşi fac 
îmbierea să spui mai departe/ povestea Korei şi a lui Korin, logodiţi şi noaptea şi ziua, 
aici, la Egina./ Ci eu sînt Kore, cea care jumătate de viaţă stă în tenebre/ cu Marele 
Bărbos/ şi jumătate de viaţă stă pe inima cu raze a lui Korin.” (Cesereanu 2004, Nupţii 
la Egina I, 7); „Trecut-au trei mii de ani şi preotesele mi-au murit,/ templul s-a prăbuşit, 
atotputernica roadelor s-a înzidit,/ zeul cel verde a urcat în munţi şi nu s-a mai întors,/ 
femeiuştile sale nebune au pierit zgâriate de stânci,/ centaurii au coborât în subterane 
ascunse cu poftele lor.” (Nupţii la Egina II, 9). Rememorată şi înfăţişată în centrul unui 
rit nupţial de unificare, Kore-Persefona „regăsita” („Ci eu sînt Kore-Persefona, 
regăsita,/ cea care-a ieşit nounăscându-se cu ierburi în păr şi în gură.” – Nupţii la Egina 
I, 7) îmbracă, odată cu „rochia de mireasă” („Hitonul îl îmbrac ca pe o rochie de 
mireasă” – ibidem), veşmântul arhetipal al uniunii depline realizate, atât în interiorul 
animei (regăsirea Korei-Persefona de către Demetra), cât şi în relaţie cu animusul 
încarnat de Korin „ca un nou Dionysos” („Ca un nou Dionysos stă Korin între 
preotesele mele” – Nupţii la Egina I, 8). Delegat să opereze unificarea psihismului de 
către zeul androgin („verde să fiu pentru Dionysos, zeul prielnic mie, cel ce-i şi bărbat 
şi femeie.” – ibidem), Korin este, în fond, o instanţă mediatoare între Dionysos şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

361 
 

„prinţul învierii”, Isus; el este un agent psihopomp menit să refacă legăturile pierdute 
între vechiul zeu androgin şi „zeul cel nou” al unificării promise în Numele Tatălui sau 
al Semnificantului pur. Supusă oscilaţiei între amintirea mitică a unităţii arhetipale 
patronate de Dionysos şi proiecţia fantasmică a învierii unificatoare semnalate de către 
Isus (în sensul trimiterii de semne/ semnale peste o ontologie împrăştiată, slăbită a 
psihicului), Kore-Persefona îşi enunţă ca o premisă majoră fractura din care decurge 
întregul scenariu reparatoriu. Expulzată din arcanele mitului, Kore-Persefona îşi 
contemplă prăbuşirea profană în umbra Semnului cristic invocat să privească 
eviscerarea psihismului: „Egina toată se umpluse cu măruntaiele şi mărgelele mele/ 
căzute la poalele unor biserici mici ca nişte cutii./ O, cel ce eşti numit prinţ al învierii,/ 
priveşte ce a mai rămas din mica zeiţă a roadelor/ reînviată de tânguirea mamei sale!” 
(Nupţii la Egina II, 9). 

Dinspre această cădere se proiectează apoi, cu coerenţa înşiruirii unor acte 
dramatice, scenariul alternanţei „văduvei negre” cu „văduva albă” ca dezarticulare a 
animei în faţa factorului stabilizator, coagulant reprezentat de animus: rătăcită în 
tenebre (Dulful Korin) sau ieşind în lumină (Persefona în lumină), smulgându-se cu 
furie de erinie din ţinutul lui Haidos (Tânăra erinie) sau zăcând în ea însăşi precum în 
captivitatea unui năvod (Pirefonia lenevind), exorcizându-şi demonii, dublul (Bacanta 
dănţuitoare, Persefona şi demonii ei) şi, în cele din urmă, capitulând sau 
recapitulându-se epuizată (Fersefasa ruptă-n două), femeia înveşmântată în rolul zeiţei 
duale renunţă la mască ieşind la suprafaţa profană a textului; astfel că următorul grupaj 
de texte (Atinge-mă, Ca să mă mântui puţin, Îngeroaica, Peştele, Luna, Pantera 
neagră, Hei viaţă) sunt o radiografie demitizată a eului pur, a fracturii interioare şi a 
sfârtecării de sine ca un perpetuu chin infernal la care este condamnată femeia căzută 
din ocolul simbolic în jurul Sensului, ratând finalizarea ocolului şi deturnându-l în 
rătăcire; reprezentat, într-un fel de mistică semiotică, drept Hristos, Sensul invocat să 
mântuiască psihismul eviscerat, deşirat rămâne o fantasmă deşartă. De aceea, exerciţiul 
hibridării arhetipale animus-anima se desfăşoară în poemul Nopţi ateniene ca într-un 
nou laborator alchimic în care drumul spre centru („Spre Omphalos, spre zvâcniturile 
Atenei” – Cesereanu 2004, Nopţi ateniene, 37) trece prin halucinaţia şi narcoza degajate 
de o supra-aglomerare exotică a acestui loc palimpsestic. Ca expresie a corcirii 
imaginare experimentate în creuzetul atenian, emerge în seria următoare de texte o 
reprezentare hibridată a animusului: Keran şi Baubo, Faunul, Haidos mixează şi 
ambiguizează, uneori până la indiscernabil, imaginea tenebroasă şi pe cea apolinică a 
animus-ului („Cine să fie, mi-am spus încă o dată, zvonind către vânt, către mare,/ 
bărbatul acesta spasmodic, pe jumătate ţap: alesul Korin întors din adâncuri,/ un faun 
saltimbanc, cu arşiţă-n carne,/ sau vreun înşelător bărbosul de la Haidos, din iad?” – 
Cesereanu 2004, Faunul, 43). Simetric precedentei scheme dramatice, ieşirea din 
subterana mitic-arhetipală spre suprafaţa profană a psihicului se realizează prin texte 
precum Cantonierul, Maica Domnului a vrăbiuţelor, Peştera, Luna cu amfetamină, 
Vrabia-nfrigurată şi vulturul fără plisc, Scafandra unde, dezbrăcat de veşmântul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

362 
 

simbolic, erupe reprezentarea atroce a animus-ului ca un embrion mort „în peştera 
trupului meu”:  

În peştera trupului meu se afla un eremit al nisipurilor,/ mort, neputrezit, cu mâinile 
împreunate pe piept/ şi cu faţa întoarsă spre răsărit./ Leii nu-l devoraseră,/ nici vulturii 
nu-i curăţaseră oasele,/ nici şerpii nu-l încolăciseră,/ nimeni nu voia să mănânce din 
mortul acela care nu mirosea a nimic./ El stătea ca un fetus bătrân. (Cesereanu 2004, 
Peştera, 49). 

Într-un act premergător instaurării finale a nebuniei şi a delirului pur, poemul 
Sepolya City devine spaţiul sfâşierii orgiastice a arhetipului masculin: slăbită şi 
demultiplicată ca simulacru printr-o întrecere jucăuşă a „flăcăiandrilor bruni, cu plete 
crengoase şi trupuri aflate/ la ananghia tinereţii”, proiecţia aceasta arhetipală este 
supusă metodic corcirii, devirilizării şi invertirii, ca finalmente să fie anulată în moarte 
(„Îmi plăceau băieţandrii aceştia din Sepolya City”; „Erau bărbătuşii mei cu foc în 
coapse”; „Erau samuraii mei tineri şi proaspeţi”; „Altfel, vremea trecea cu băieţandrii 
frecându-mi tălpile şi împletindu-mi părul./ Zăceam printre băieţii din Sepolya City”; 
„Atenienii bârfeau la miezul nopţii, prin taverne,/ despre zaiafeturile şi ciolhanurile din 
Sepolya City, unde flăcăiandrii se-ncingeau la lupte cu suliţa,/ apoi la beţii şi amoruri 
între bărbaţi./ [...] Dădusem peşcheş să mi se facă hatârul/ să pot pândi prin gaura cheii 
asemenea şerpărie bărbătească.” – Cesereanu 2004, Sepolya City, 59); sacrificarea 
tânărului Spyros aruncat de pe stânci este un gest ritualic de sfărâmare a animus-ului 
(„astfel încât sărmanul, cu voia mea, se sfârtecă de stânci./ Măcel a fost de carne tânără 
şi bărbătească.” – Sepolya City, 61), de transformare a arhetipului semănător de 
discordie şi frustrare („Oricât de râvnită ar fi o zeiţă, tot zeul bărbat e cel dintâi,/ Cel-de-
Ancoră-Purtătorul.” – Sepolya City, 60) în anarhetip. De aici, hemoragia disjuncţiilor 
inclusive revărsate din abisul inconştientului, ca o eliberare a sa ritualică („Sînt şi fată, 
şi femeie, dar chiar şi bărbat aş putea să fiu” – Sepolya City, 61): 

Inclusivă, disjuncţia nu se închide în jurul propriilor ei termeni, ci este, din contră, 
ilimitativă. […] Este disjuncţia liberă; poziţiile diferenţiatoare se menţin întru totul, 
dobândesc, chiar, o valoare liberă, dar sunt ocupate, toate, de un subiect fără chip şi 
trans-poziţional. Schreber este bărbat şi femeie, părinte şi copil, mort şi viu; se află, altfel 
spus, pretutindeni acolo unde există o singularitate, în toate seriile şi pe toate ramificaţiile 
marcate de un punct singular, pentru că este el însuşi această distanţă care-l transformă 
în femeie, la capătul căreia el este deja mama unei noi umanităţi şi poate, în sfârşit, să 
moară. (Deleuze, Guattari 2008, 104). 

Simetric sfărâmării arhetipului animus, poemul Nymphaeum devine locul 
smulgerii vălului de pe adevărul destinului feminin, al demistificării tulburării, 
cruzimii, ocolului accesării de sine: „Aţi fi putut fi ursitoare ori muze ori graţii ori 
gorgone,/ dar aţi ales să fiţi femei,/ neştiind cât de întortocheat e drumul acesta./ 
Femeie-nseamnă a fi tulbure şi ciudată,/ A fi fachir îngropat între viaţă şi moarte,/ 
coapsele avându-le înălţate la cer./ [...] Femeie-nseamnă a avea mereu durerea-n oase 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

363 
 

ca o injecţie letală/ dar şi bucuria isteaţă de-a semăna cu Dumnezeu.” (Cesereanu 2004, 
Nymphaeum, 63). Ca şi „bărbătuşii” din Sepolya City, „fetele-paraclete” invocate aici 
slujesc unei desvrăjiri ritualice a animei ca un cor tragic asupra căruia se proiectează 
opera de demascare săvârşită de Kore-Persefona, zeiţa pe jumătate destinată infernului 
sau hăului psihic („Eu, Kore-Persefona, zeiţă cu riduri,/ cea la-ndemâna grimaselor din 
hău,/ atât de pătată de-o veşnică jumătate de iad.” – Nymphaeum, 64). Astfel că, 
retrasă-ntre stânci (Kore-ntre stânci), zeiţa îşi rememorează „bolnavă şi halucinată” 
povestea, reafirmând ca un fir călăuzitor prin labirintul înveşmântărilor simbolice şi 
denudărilor, nuntirilor şi văduvirilor alternative, ambiguizarea de sine din mijlocul 
căreia se lansează obsesional căutarea drumului către centru: „hei, Kore, cine eşti tu 
acum şi unde te duci?/ Mereu spre mine însămi ca un trenuleţ/ pe podeaua unei încăperi 
plină cu jucării,/ unde un copil izbeşte locomotiva de perete./ Mereu spre mine însămi.” 
(Cesereanu 2004, Kore-ntre stânci, 66). Dinamitată în poemul final Nekya, 
centralitatea mitică rulată prin intermediul dramei sacre a Korei-Persefona se 
prăbuşeşte însă într-o corcire psihică echivalentă cu nebunia, delirul, moartea ca 
revelaţie a inconştientului:  

Cine sînt eu?/ O femeie, ceva, altcineva, nu ştiu ce, nu ştiu cine, cineva,/ cîndva, 
undeva?/ [...] Atunci încep să bolborosesc ca o debilă mintal,/ atunci spume îmi ies din 
gură/ şi strig din toate puterile peste crîngul de asmodele:/ sînt grecoaică, ebree, africană/ 
[...] Sînt Kore-Persefona.// Apoi infirmierii au venit şi m-au dus. (Cesereanu 2004, 
Nekya, 69-70). 

Concluzie 
Urmărit în logica deghizărilor mitice şi a demascărilor psihice, scenariul Korei-

Persefona reformulat prin scriitura Ruxandrei Cesereanu deschide, în fond, o 
perspectivă problematizantă asupra resurselor de vindecare şi conciliere interioară 
într-un context epistemic tot mai desubstanţializat şi mai dispersat, din care tot ceea ce 
promitea regenerare organică într-un orizont mitic s-a dizolvat într-un joc iluzoriu al 
reprezentărilor şi limbajelor: cum mai este posibilă regăsirea într-o lume la infinit 
excentrată şi simulată, fundamental semiotizată (clivată şi proiectată în semne), aceasta 
este întrebarea de profunzime care răzbate din scenariul zeiţei duale, destinate 
ameţitorului viraj între viaţă şi moarte (Eros-Thanatos). Resemantizate, teritoriul 
infernal şi cel apolinic, vital denunţă raportul mirajului formei unificatoare cu vidul, 
promisiunea legării psihismului în limbaj (ca unificare erotică) şi amânarea, nuntirea şi 
văduvirea eternă. Astfel, imaginarul mitic-arhetipal (analizat în prima parte a studiului) 
este un releu al dinamicii psihice (examinate în partea a doua) prin intermediul căruia 
se operează o amplificare simbolică a conţinuturilor latente sau inconştiente cu caracter 
conflictual, respectiv organizarea dramatică (după modelul dramei mistice eleusine) în 
vederea transformării şi a eliberării de tip cathartic (terapeutic şi sacral). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

364 
 

Referințe bibliografice 
Borbély, Ştefan. 2007. Oceanul schizoidian, în Ion Pop (ed.), Dicţionar analitic de opere literare 

româneşti. Cluj-Napoca: Editura Casa Cărţii de Ştiinţă. 
Carotenuto, Aldo. 2010. L'anima delle donne. Per una lettura psicologica al femminile, 6ª edizione. 

Milano: Bompiani. 
Carr, John E. 1985. “Ethno-Behaviorism and the Culture-Bound Syndromes: The Case of Amok”, in 

Ronald C. Simmons e Charles C. Hughes (ed.), The Culture-Bound Syndromes. Folk Illnesses of 
Psychiatric and Anthropological Interest. Dordrecht: Reidel Publishing Company. 

Cesereanu, Ruxandra. 1998. Oceanul Schizoidian. Timişoara: Editura Marineasa. 
Cesereanu, Ruxandra. 2000. Deliruri şi delire. O antologie a poeziei onirice româneşti. Piteşti: Editura 

Paralela 45. 
Cesereanu, Ruxandra. 2004. Kore-Persefona. Bucureşti: Editura Vinea. 
Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant. 1982. Dictionnaire des symboles. Édition revue et augmenté. Paris: 

Robert Laffont / Jupiter. 
Culianu, Ioan Petru. 2002. Călătorii în lumea de dincolo. Iaşi: Editura Polirom. 
Deidier, Roberto. 2010. “Introduzione”, in Idem (ed.), Omero, Ovidio, Claudiano, Marino, Goethe, 

Swinburne, Tennyson, Ritsos. Persefone, Variazioni sul mito. Venezia: Marsilio. 
Deleuze, Gilles. 1995. Diferenţă şi repetiţie. Traducere de Toader Saulea. Bucureşti: Editura Babel. 
Deleuze, Gilles, Guattari, Felix. 2008. Capitalism şi schizofrenie. Anti-Oedip. Traducere de Bogdan Ghiu. 

Piteşti: Editura Paralela 45. 
Doudoumis, Anélie. 2002. Persephone, in Pierre Brunel (ed.), Dictionnaire des mythes féminins. Monaco: 

Éditions du Rocher, s.v. 
Durand, Gilbert. 1992. Les structures anthropologiques de l'imaginaire. Introduction à l'archetypologie 

générale, 11ª ed. Paris: Dunod. 
Eliade, Mircea. 1949. Traité d'histoire des religions. Paris: Payot. 
Evans, Dylan. 2005. Dicţionar introductiv de psihanaliză lacaniană. Traducere de Rodica Matei. Piteşti: 

Editura Paralela 45. 
Fernandez-Bravo, Nicole. 1988. “Double”, in Pierre Brunel (ed.), Dictionnaire des mythes littéraires. 

Monaco: Éditions du Rocher. 
Graves, Robert. 2018. Miturile Greciei Antice. Traducere de Ciprian Şulea. Iaşi: Editura Polirom. 
Hillman, James. 1979. The dream and the underworld. New York: Harper Perennial. 
Jung, Carl Gustav. 1997. “Aspetto psicologico della figura di Core”, in Idem, Gli archetipi e l'inconscio 

collettivo. Traduzione italiana di Angelo Brelich. Torino: Bollati Boringhieri. (Ed. orig.: “Zum 
psychologischen Aspekt der Korefigur”, in AlbaeVigiliae, n. 8/9, 1941). 

Jung, Carl Gustav. 2003. Arhetipurile şi inconştientul colectiv. Traducere de Dana Verescu şi Vasile Dem. 
Zamfirescu. Bucureşti: Editura Trei.  

Neumann, Erich. 1981. La Grande Madre. Fenomenologia delle configurazioni femminili dell'inconscio. 
Edizione italiana e traduzione a cura di Antonio Vitolo. Roma: Astrolabio. (Ed. orig.: 1956. Die Grosse 
Mutter. Zürich: Rhein-Verlag). 

Oişteanu, Andrei. 2010. Narcotice în cultura română. Istorie, religie şi literatură. Iaşi: Editura Polirom. 
Omero. 2010. “Inno a Demetra”. Traduzione di Maria Grazia Ciani, în Roberto Deidier (ed.). Omero, 

Ovidio, Claudiano, Marino, Goethe, Swinburne, Tennyson, Ritsos. Persefone, Variazioni sul mito. 
Venezia: Marsilio, p. 37-49.  

Siganos, André. 1988. “Bestiaire mythique”, in Pierre Brunel (ed.), Dictionnaire des mythes littéraires. 
Monaco: Éditions du Rocher, p. 211-241. 

Wunenburger, Jean-Jacques. 2001. Utopia sau criza imaginarului. Traducere de Tudor Ionescu. Cluj-
Napoca: Editura Dacia. 

 
Webografie 
www.mesmeeacuttita.wordpress.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:14 UTC)
BDD-A31438 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

