Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

Cristina BOGDAN | Les Péages aériens. Le voyage
(Université de Bucarest) | de I’Ame vers |’au-dela
dans des images et des textes

Abstract: (Air tolls. The journey of the soul to the afterlife in images and texts) Investigations into
the representations of a soul’s journey towards the afterlife, reveal that there are several steps along this
journey, which post-Byzantine iconography records and depicts in various manners, according to the
cultural space they belong to. Before reaching either salvation or damnation, the soul undertakes a journey
passing through various points that indicate the crucial moments of a particular (individual) judgment,
preceding the final, general Last Judgment. This journey can be illustrated by the Ladder to Heaven (an
iconographic theme inspired by St John Climacus’ Ladder of Divine Ascent) or the Aerial Toll-Houses,
derived from the Life of St Basil the New. Iconographic representations of the Aerial Toll-Houses emerged
in the 15th century and were introduced into various contexts (the Last Judgment scene, as a reminder
of the particular judgment of the soul; in proximity of other scenes with eschatological character — The
Parable of the Wise and Foolish Virgins; or scenes of the Apocalypse) or, though much more rarely, they
appear as independent scenes, however symbolically linked to the Last Judgment (as is the 19th century
fresco of Rila Monastery, covering an entire wall). The present study will investigate the various manners
of depicting the Aerial Toll-Houses, at the wooden churches in Maramures and Sélaj counties (based on
the on-site research carried out by the author) and will compare the connotations of religious iconography
to the assertions and implications of written texts (the Life of St Basil the New) or of oral tradition (Songs
of the Dawn), centered on this theme.

Keywords: Aerial Toll-Houses, iconographic representations, wooden churches, Maramures, Silaj.

Résumeé: Cette étude propose une analyse du théme iconographique des Péages aériens, représenté dans la
peinture intérieure des églises en bois des départements de Maramures et Salaj, peintes au XVlIlle siecle.
La séquence iconographique en question est inspirée par le texte de la Vie de Saint Basile le Jeune, qui
comprend, dans sa deuxiéme partie, la vision de Grégoire, le disciple du saint Basile. Cette vision raconte
le voyage de I’ame vers le Ciel, aprés la séparation du corps, en parcourant les Douanes des Cieux. Il
y a quelques modalités de figuration des Péages aériens dans 1’iconographie orthodoxe : sous la forme
d’un serpent qui descend des pieds d’Adam en train de prier jusqu’a la gueule du monstre chevauché par
Satan ; comme une échelle a cases, ou les démons demeurent a 1’intérieur, et les anges en dehors ; sous la
forme d’une échelle qui monte vers le trone du Christ ; sous la forme d’une tour haute, ayant des étages et
des entrées spécifiques pour chaque péage (comme dans les églises de certains monasteéres du nord de la
Moldavie, peintes au XVle si¢cle) ou des séquences rectangulaires juxtaposées qui forment tout un tableau
qui réunit plusieurs péages (1’église du monastere de Rila, en Bulgarie). L’ étude cherche a saisir les traits
qui individualisent les scénes des Péages aériens peints au XVIlle siécle dans les édifices religieux en bois
de Maramures et Sdlaj : I’inclusion de 1’image dans le vaste tableau du Jugement Dernier ; la présence
d’un dialogue entre le diable-procureur et I’ange-avocat de la défense pendant le temps de la traversée des
péages ; la liberté assumée par les peintres d’églises qui ne respectent pas, dans I’énumération des péages,
I’ordre proposé par les sources littéraires (La Vie de Saint Basile le Jeune).

Mots clé: péages aériens, représentations iconographiques, églises en bois, Maramures, Silaj.

562

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

En étudiant les représentations liées au voyage vers 1’au-dela!, nous observons
qu’il existe plusieurs séquences que 1’iconographie d’origine post-byzantine préserve
et valorise de fagon différente, en fonction de I’espace culturel qui les a mises en scéne.

Mais jusqu’a I’installation dans 1’état de salut ou de damnation, 1’ame parcourt
un voyage vers le monde d’au-dela, qui indique des moments cruciaux d’un jugement
individuel, avant le Jugement Dernier collectif et définitif. Ce voyage peut étre suggéré
par I’Echelle du Paradis, la séquence iconographique inspirée par le texte de saint Jean
Climaque ou par les Péages aériens découpés de la Vie de Saint Basile le Jeune.

Cette vita (Dragan, 2000, 235) — qui est entrée dans notre littérature vers la fin
du XVII® siecle ou le début du suivant — a connu une large diffusion, surtout grace a
la deuxiéme section de sa structure (Cartojan, 1974, 203), qui comprend la vision de
Grégoire, le disciple du saint, se référant a cet itinéraire de I’ame. La croyance aux
péages a son point de départ dans la Bible, car 1’ap6tre Paul — aprés 1’expérience de
’enlévement jusqu’au troisiéme ciel — s’arréte dans I’ Epitre aux Ephésiens (6,12) aux
pouvoirs maléfiques des cieux, que 1’ame devra affronter aprés la mort : « Ce n’est
pas a I’homme que nous sommes affrontés, mais aux Autorités, aux Pouvoirs, aux
Dominateurs de ce monde de ténebres, aux esprits du mal qui sont dans les cieux ».

Des noms importants de la littérature patristique — saint Ephrem le Syrien,
saint Cyrille d’Alexandrie, saint Jean le Damasceéne, saint Maxime le Confesseur —
ont contribué¢ au nuancement et a la diffusion de cette croyance, qui est entrée, petit a
petit, dans les textes liturgiques aussi. L’enseignement sur les Douanes des Cieux ou
les Péages aériens se dessine au I\* siécle, saint Cyrille d’ Alexandrie considérant, par
exemple, qu’apres la mort I’ame passe par 5 étapes pendant lesquelles elle doit répondre
devant les démons, en tant que collecteurs de taxes, pour les actions accomplies durant la
vie terrestre, tandis que les anges gardiens prient, afin de les aider a dépasser ces seuils.

Le nombre des péages — qui varie dans les textes entre 20-21 et, plus tard, 24 —
est soumis a de différentes fluctuations, comme il résulte des questionnaires de Nicolae
Densusianu, édités par A. Fochi (1976, 248-251): 3, 5, 6, 7, 9, 12, 18, 20, 24, 29,
40, 44, 94. Les manuscrits grecs, slavons et roumains mentionnent surtout le chiffre
21, qui se refléte aussi dans les illustrations picturales sur les murs des monastéres
de Bucovine, a Voronet, Vatra-Moldovitei, Humor, Arbore. Les péages omis dans les
premiéres rédactions — celui de la « peinture du visage (le maquillage) », du tabac et de
la simonie — seront inclus dans les versions modernes de I’ouvrage, comme celle éditée
a Ramnicu-Valcea, dans 1816. Celle-ci fiit la premiére d’une série impressionnante, ce
qui explique la propagation de cette croyance sur tout le territoire roumain : entre 1816
et 1834 seulement, 10 éditions ont paru, et ’impression du livre a continué¢ au XX®
siécle également. (Radu Dragan, 2000, 235).

Dans ce genre de littérature, tout péage aérien est figuré comme un petit bastion
du péché, tandis que les diables, ayant le role de « péagers » ou de « juges », essaient
par diverses stratégies (y compris le mensonge) d’arréter I’ascension de 1’ame vers les
cieux. Ce qui a lieu est une sorte de « proces », ou les preuves sont les bonnes et les
mauvaises actions accomplies pendant la vie terrestre. Entre les anges et les diables il y

!'Une variante de cette étude, plus ample et dans la langue roumaine, a été incluse dans le volume Cristina
Bogdan, Silvia Marin Barutcieff (coord.). 2016. Calatori si caldatorii. A privi, a descoperi, vol. 1. Bucuresti:
Editura Universitatii din Bucuresti, p. 77-88.

563

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

a une confrontation ressemblant a celle qui s’établit entre les procureurs et les avocats
de la défense dans la salle d’un tribunal. Au niveau des images, celle-ci a été convertie
dans une échange de documents certifiant les démarches positives et négatives tout au
long du parcours existentiel de « I’enquété ».

Dans I’iconographie orthodoxe, les Péages aériens apparaissent des le X Ve siécle
et s’insérent dans plusieurs types de contextes. Le plus fréquemment nous les trouvons
inclus dans la scéne du Jugement Dernier, comme élément qui rappelle le jugement
individuel de I’ame contre le tableau ample du jugement collectif. Parfois les Péages
sont figurés dans la proximité d’autres scénes a caracteére eschatologique (le Jugement
Dernier, des séquences apocalyptiques, la Parabole des vierges sages et folles) ou, plus
rarement, comme structure indépendante, symboliquement liée au Jugement Dernier.

Le Manuel d’iconographie chrétienne de Denys de Fourna ne les mentionne pas,
et les cahiers de modeles non plus n’offrent pas de variantes d’interprétation de cette
scéne. Nous rencontrons plusieurs modalités de figuration, tenant compte de 1’espace
culturel ou ils apparaissent et des modeles suivis par les peintres. Dans les icones sur
le bois du monde slave des XVe-XVI¢ siécles, nous les retrouvons sous la forme d’un
serpent qui descend des pieds d’Adam en train de prier jusqu’a la gueule du monstre
chevauché par Satan. A I’intérieur de ce serpent — qui, d’aprés certaines interprétations,
est le serpent méme de la tentation originaire (Nersesyan, apud Berezhnaya, 2004, 10),
placé non pas accidentellement prés du talon de celui qu’il avait tenté autrefois — se
trouvent les ames des défunts, et a ’extérieur, d’un c6té et de ’autre, se rangent les
anges gardiens et les démons accusateurs, agitant en I’air les documents comptabilisant
toutes les actions. Une suite d’icones ruthénes présente les péages sous la forme
d’une échelle a cases, ou les démons demeurent a I’intérieur, et les anges en dehors
(Berezhnaya, 2004, 11). D’autres fois, la scéne peut étre imaginée sous la forme d’une
tour haute, ayant des étages et des entrées spécifiques pour chaque péage (comme dans
les églises de certains monastéres du nord de la Moldavie, peintes au X VI siecle).

Nous allons détailler en ce qui suit les modalités de représentation des péages
dans les églises de bois des départements de Maramures et Sélaj. Leur plus ancienne
figuration pourrait &tre découverte dans une icone en bois conservée a I’église de « Saint
Nicolas » de Budesti-Josani, analysée par plusieurs historiens de I’art tels que Marius
Porumb, John-Paul Himka et, plus récemment, Raluca Betea, qui y dédie une étude
substantielle et bien documentée (Betea, 2013, 71-112). L’icone, peinte a tempera sur
bois au XVII® siecle par Mykhail Popovych de Kolomyia (Betea, 2013, 78), appartient
a une famille d’icones congue autour du théme du Jugement Dernier, provenant
d’églises au nord de la Tisza, comme John-Paul Himka a judicieusement démontré
(Himka, 2009). Inclus dans la scéne du Jugement Dernier et délimités de celle-ci en
méme temps (ainsi que des autres séquences contenues — La Mort a cheval, la parabole
de I’unicorne) par une bordure rectangulaire, les 12 péages aériens surprennent la
dispute pour I’ame du défunt (représenté comme un nourrisson emmailloté) entre un
représentant de I’Enfer et un représentant du Paradis (qui, a chaque échelon, échangent
les places). 11 est intéressant a observer qu’a la différence d’autres cas que nous allons
analyser en ce qui suit, dans cette image les démons sont les seuls a détenir des rouleaux
sur lesquels sont inscrites les fautes commises par I’ame en question. Les inscriptions
sont détériorées, mais John-Paul Himka a réussi a en déchiffrer quelques-unes qui

564

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

nomment génériquement le péché sanctionné : péage 1 (le voleur) ; péage 4 (I’avare) ;
péage 5 (le criminel) ; péage 6 (I’infanticide). Comme on peut voir facilement, ce sont
les péchés les plus fréquemment sanctionnés dans les scénes présentant les tourments
de I’Enfer réservés aux damnés. Les diables présents dans les Péages ressemblent a
ceux de la scéne du Jugement dernier.

Dans la peinture sur bois des églises de Calinesti-Caieni (1754) et leud-Deal
(1765), tous les deux dans le département de Maramures, sur la paroi ouest, [’ange
gardien (dont la stature domine les autres personnages de la scéne, marquant ainsi la
suprématie du Bien) tient par les épaules, dans une attitude paterne et protectrice, I’ame
du défunt, représentée par un enfant habillé d’une longue chemise blanche. Devant ce
couple apparaissent, échelonnés sur 1’escalier avec des toits triangulaires pour chaque
péage (a Calinesti-Caieni) ou flottant dans I’air (a leud-Deal), les diables responsables
pour chaque échelon du péché. Ils tendent vers le « gardien » de I’ame un billet ou est
inscrit (Ofrim, 2001, 63) le péché commis, auquel 1’ange oppose un autre, précisant
une bonne action a rdle compensateur ou bien I’effacement du péché en question par sa
confession devant le prétre. Aujourd’hui, bien des inscriptions faisant partie des billets
sont illisibles. Heureusement, dans le cas de 1’église de Calinesti-Caieni on a gardé
les transcriptions faites par Victor Bratulescu (1941, 48-49) dans la période de I’entre-
deux-guerres. Le passage par les péages suppose un dialogue (médié par les textes
inscrits sur les rouleaux), construit autour du schéma accusation-justification, comme
nous indiquent les structures suivantes de Calinesti-Caieni:

Péage 1 — Le diable : « Celui-ci ne va pas a I’église chaque dimanche et les jours
de féte. » / L’ange : « Il a fait des pricres chez soi et bien des métanies avec des larmes
et Chrs. [a] pardonné. »

Péage 2 — Le diable : « Celui-ci n’a pas obéi a son pére et a sa mére. » / L’ange :
« Il a gard¢ les vieux parents dans sa maison jusqu’a leur mort. »

Péage 8 — Le diable : « Femme de son mari a séparée. » / L’ange : « Avant la mort
il s’est confessé et s’est repenti. »

Quoiqu’elles soient I’ceuvre du méme artiste — Alexandru Ponehalschi — les
scénes des deux édifices religieux présentent quelques différences significatives : a
Cilinesti-Caieni sont figurées 12 échelons de 1’échelle (rangés dans 2 registres : huit
dans le registre inférieur et quatre dans celui supérieur), tandis qu’a leud-Deal I’image
ne comprend que trois rencontres emblématiques entre 1’accusateur et le défendeur.
Les anges sont figurés ici dans une attitude beaucoup plus dynamique que dans
I’édifice peint antérieurement, deux d’entre eux suggérant la posture du vol, par les
ailes amplement déployées. Le troisiéme accompagne non pas une seule ame, mais
tout un groupe, rejetant d’un long baton (symboliquement terminé dans une croix)
I’attaque du diable.

Anca Pop-Bratu a identifié¢, pendant les enquétes de terrain faites en Maramures
dans les années *80 du dernier siécle, la scéne des péages a 1’église de bois d’Oncesti
(Pop-Bratu, 1982, 108), aujourd’hui dans le Musée du Village de Sighetu Marmatiei,
et elle I’a décrite : « Sur la paroi sud il y a un fragment des Péages aériens sous la
forme d’une tour a échelons ; deux inscriptions seulement se sont gardées — le péage et
I’accusation du diable : “Tls n’ont pas compris et n’ont pas fait comme ils [ont] entendu
dans I’église ” ».

565

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

Malheureusement, la peinture se trouve a présent dans un degré avancé de
dégradation, ce qui ne permet pas I’identification correcte de ce théme iconographique.

Nous avons également pu découvrir la scéne qui nous intéresse dans 1’étude
présente dans le narthex de deux églises de bois du département de Silaj, toutes les
deux dédiées aux « Saints Archanges ». Peintes au XVIII® siécle, les édifices du culte
de Zalnoc et de Cehei conservent dans la décoration du porche des séquences qui
s’inscrivent dans la méme typologie des péages, mais avec la différence qu’ici il s’agit
de dialogues fermés dans des cercles enchainés. A Zalnoc se sont gardés six péages
(mais nous ne pouvons pas préciser quel est le péché impliqué dans chacun, car les textes
sont illisibles), tandis qu’a Cehei I’identité des trois stations dans le parcours vers 1’au-
dela semble étre certaine : le péage de 1’envie, de la gourmandise et de la fornication.
La figuration des péages dans des médaillons pourrait suggérer visuellement 1’idée des
limbes infernaux. Le caractére distinct de chaque « mini-proces » est ainsi accentué.

En systématisant les informations présentées antérieurement, nous observons
quelques aspects qui individualisent les images des édifices du culte des départements
de Maramures et Salaj. La scéne est incluse dans le tableau ample du Jugement Dernier,
peint dans le narthex des églises analysés. La traversée des péages suppose un dialogue
(par I’intermédiaire des textes accusateurs et justificateurs) entre le diable-procureur
et ’ange-avocat de la défense de ’ame du défunt. L’ange gardien détient lui aussi un
document de réponse (a I’exception de 1’icone de Budesti-Josani), ce qui n’arrive pas
partout a I’extérieur de cette zone géographique. Les péchés signalés dans différents
points-seuil relévent moins de la conception théologique des péchés capitaux, et plus
de la mentalité populaire du péché spécifique aux XVIII*-XIX® siecles.

L’énumération des péages ne respecte pas l’ordre proposé par les sources
littéraires (La Vie de Saint Basile le Jeune) et leur nombre varie significativement, en
fonction des options des peintres (il n’arrive jamais a 20-21-24, comme proposaient
les textes, probablement pour des raisons d’espace entre autres, mais aussi parce que
des images des pécheurs apparaissent représentées ¢galement dans les scénes de la
damnation de I’Enfer). Le nombre des péages varie de 3 — leud-Deal et Cehei a 6 —
Zalnoc et 12 — Cilinesti-Caieni et dans I’icone sur bois de Budesti-Josani.

Le passage par les péages est ’occasion d’un examen de conscience, basé sur la
« visualisation » (le rappel) des actions entreprises durant la vie. Le texte roumain le
plus ancien de la Vie de Saint Basile le Jeune, identifié par Maria Stanciu-Istrate dans un
manuscrit faisant partie des collections de la Bibliotheque de I’ Académie Roumaine,
filiale de Cluj-Napoca, dessine la typologie des péchés suivante, en « étiquetant »
minutieusement chaque étape de la psychostasie : « le péage de la médisance », « du
persiflage », « des inimitiés », « des menteurs », « de la fureur et de la colére », «
de la fatuité », « des paroles vaines et honteuses », « de la collection des impo6ts »,
« de I’injustice et des mots vains », « de ’amour pour 1’argent », « de I’ivresse »,
« de la calomnie », « des sorcelleries et de la diffamation », « de la gourmandise »,
« de la soumission aux idoles et aux hérésies », « de la fornication de I’homme avec
I’homme et qui se souille avec des jeunes hommes », « de I’adultére », « du pillage »,
« du vol », « de la fornication », « du manque de piti¢ avec un cceur dur » (Maria
Stanciu-Istrate, 2004, 38-39). L’ame s’arréte plus ou moins longuement dans ces
haltes-limite, en fonction de la profondeur de la descente dans le mal en question. Elle

566

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

doit « conquérir » d’une certaine fagon le droit de sortir de ces impasses des péchés,
et I’imaginaire populaire lui met a la disposition différentes modalités de payer. Au
niveau spirituel, la bonne action est la monnaie d’échange. A cela s’ajoutent les priéres
faites et les aumdnes données par ceux qui sont restés en vie, censées obtenir le pardon
du défunt. Le besoin de concrétisation est lui aussi satisfait en plagant dans le cercueil
I’argent nécessaire au mort pour ouvrir sa voie par les péages. Constantin Brailoiu
a identifi¢ dans une suite de textes réunis sous le titre évocateur « des coutumes du
mort de Gorj » la méme croyance de la nécessité de « payer » les péagers (dans le cas
présent il ne s’agit plus des esprits maléfiques des cieux, mais de ceux qui peuvent le
diriger sur la bonne voie) :« Devant tu iras/Et une foire apparaitra/Et tu t’arréteras/
Pour marchander/L’argent dans la main/Trois voiles noirs/Trois savons nouveaux/Et
trois bouquets de fleurs./Et apparaitront aussi/Trois jeunes hommes./Dans ta chemise
cherche/Pour sortir les voiles/Pour les donner/Les péages payer/Et apparaitront aussi/
Trois petites femmes/Dans ta chemise cherche/Pour sortir les savons/Pour les donner/
Les péages payer./Et apparaitront aussi/Trois jeunes filles/Dans ta chemise cherche/
Pour sortir les bouquets de fleurs/Pour les donner/Les péages donner. » (Brailoiu,
1936, les vers 246-272).

Dans Les Chants des matins, 1’idée du paiement pour surmonter les péages est
présentée de maniére nuancée. Dans un exemple invoqué par Ion Ghinoiu, le mort part
dans un long voyage vers 1’au-dela, accompagné par des chevaux chargés d’argent :
« Car il part de chez soi/Et avec deux-trois chevaux/Chargés de pieces d’or/Pour payer
les péages/A toutes les portes » (Ghinoiu, 2004, 158). D’autres fois, il est conseillé de
recourir a ce qu’on donne comme aumones pour son ame : « Car tu as de quoi payer/
Une petite collerette/Avec une gimblette/Et une flemme dedans » (Ghinoiu, 2004, 159),
les collerettes étant les bandes de tissu dans lesquelles on lie une monnaie et que 1’on
offre avec une gimblette et une bougie allumée au-dessus la tombe.

Dans le manuscrit roumain édité par Maria Stanciu-Istrate, le dépassement des
péages se fait par I’intermédiaire de la grace des prieéres de Saint Basile le Jeune. Il
devient le « garant » de I’ame examinée, en accentuant I’importance de la protection des
saints. Le texte mentionne plusieurs fois le fait que le passage n’aurait pas été possible
dans I’absence de cette aide significative : « Et vite on fera le jugement, n’ayant pas de
bonnes actions, car a cause de 1’absence de bonnes actions les princes et les péagers
prennent 1’ame et la battent et la tourmentent et la conduisent dans les tén¢bres de
I’enfer et la tiennent enchainée jusqu’a la venue du Christ. Car toi aussi tu aurais été
[battue] et tu te serais tourmentée si tu n’avais pas regu un grand don du fiancé du
Christ, Basile, qui fait tant de bien. » (Stanciu-Istrate, 2004, 162).

Tous les péages ne bénéficient pas d’une description détaillée. La ou il s’agit de
péchés que I’ame « enquétée » n’a pas faits, le passage est sommairement consigné.
Les péages 8, 9 et 10 du manuscrit mentionné sont parcourus sans difficulté : « [Le] 8°
péage. Et nous sommes allés en haut vers un autre péage qui était celui de la collection
d’impots. Et les serviteurs démoniaques m’examinaient. Et ils n’en trouvaient rien de
mal. Et ils gringaient des dents. Tandis que nous, nous passames plus haut. [Le 9¢
péage.] Et nous fimes recus par d’autres péagers qui étaient ceux de I’injustice et des
paroles vaines. Et nous n’en eimes rien, mais passames facilement. [Le 10° péage.] Et
nous fmes regus par un autre péage, qui est celui de I’amour pour 1’argent. Ils nous

567

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

poserent beaucoup de questions et de tout ce qu’ils voulaient, ils ne purent rien trouver.
Nous laissames derriére celui-la aussi. » (Stanciu-Istrate, 2004, 160-161).

Mais dans d’autres péages, la dispute entre anges gardiens et démons-péagers est
acerbe, car I’ame est vraiment coupable du péché en question. Le péage de I’ivresse,
de la gourmandise et de la fornication sont des étapes cruciales dans le « parcours du
combattant » que I’ame doit traverser aprés la mort. Les croquis de ces gardiens des
« péages juridiques » donnent naissance a des portraits de personnages odieux, qui
semblent descendus des peintures de Jérome Bosch. Voila, par exemple, le diable du
péage de la fornication : « Et le supérieur de ce péage-la était habillé de vétements
nauséabonds et arrosés de terribles écumes. Or lui il [s’imaginait qu’il] était habillé
comme dans une peinture royale. C’était des vétements faits d’habitudes nauséabondes
et répugnantes, qui se complaisaient dans la fornication comme les cochons dans la
boue. » (Stanciu-Istrate, 2004, 167).

Ou le supérieur du péage du « manque de pitié avec un cceur dur », qui est
présenté de la fagon suivante : « ...le supérieur était assis, lourd et sec et triste comme
a la suite d’une longue maladie, il pleurait et il soupirait et soufflait avec du feu, sans
pitié ». (Stanciu-Istrate, 2004, 169).

Bien que nous soyons devant un motif ascensionnel — le voyage de 1’ame vers
le ciel — les descriptions des péages rappellent les descentes a 1’enfer, car les épithetes
par lesquels sont « individualisés » les péagers renvoient a I’espace de 1’obscurité, des
bruits effrayants et des miasmes insupportables.

La traversée des péages représente en fait un jugement particulier avant le
Jugement universel de la fin des siécles, apres le deuxieme Avénement du Christ sur la
Terre. La confrontation entre anges et démons en vue du salut/de la damnation de I’ame
en question ressemble a la dispute qui se passe dans les artes moriendi occidentales au
chevet du moribond. C’est le moment du conflit qui différe : ante ou post-mortem. La
chronologie est importante dans ce cas : sur le lit de la mort, I’individu peut perdre,
dans un moment de renonciation a la foi, tout ce qu’il avait ramassé dans une vie vécue
sous le signe des impératifs chrétiens ou, au contraire, il peut réitérer le geste expiateur
du bon malfaiteur sur la croix. C’est la legon que nous proposent les arts de mourir
occidentaux vers la fin du Moyen Age, en valorisant la hora mortis. L’ascension par
les péages n’a lieu qu’aprés le passage du seuil ultime, c’est le trajet d’une ame déja
séparée du monde terrestre, dans sa voie vers la destination finale. Rien ne peut plus
changer maintenant par le choix de I’homme, I’aide ne vient que de la part de I’ange
gardien (« armé » de billets consignant les bonnes actions ou les péchés confessés et
pardonnés par le saint mystere de la confession) et de la part des saints dont on a su se
rapprocher pendant la vie.

Toute la littérature eschatologique — qui traverse I’espace roumain dans les
miscellanées, surtout vers la fin du X VIII® siécle et le début du siécle suivant — démontre
la préoccupation pour le contexte de la fin de 1’existence terrestre, mais aussi pour le
pelerinage de I’ame vers une patrie éternelle, lumineuse ou ténébreuse, en fonction
du poids, plus ou moins grand, du bagage de péchés avec lequel on quitte la scéne de
ce monde. La remise en circulation, premiérement par leur édition, des apocryphes
qui ont représenté la lecture préférée des couches sociales moyennes de la société
roumaine au début de la période moderne, pourrait contribuer aussi a la compréhension

568

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

des images peintes dont ils ont détermingé, en grande mesure, [’apparition. Dés 1884,
Moses Gaster attirait ’attention sur cet aspect dans I’une des conférences publiques
données a I’Athénée roumain : « Tout comme on n’a pas pu lire les hiéroglyphes
égyptiens jusqu’au moment ot on a connu la langue dans laquelle ils ont été écrits et la
conception qui les a fait naitre, de la méme fagon les tableaux de 1’art roumain resteront
des hiéroglyphes non-lus jusqu’au moment ou on saura la langue dans laquelle ils ont
été écrits, ou on connaitra la fantaisie qui a conduit la main du peintre. Les Apocryphes
et les légendes, voila la source d’inspiration des artistes dans leurs conceptions. »
(Gaster, 1884, 260-261)

Le texte et I’image restent indissolublement liés, se compléetent et se mettent en
lumiére mutuellement, dans une société majoritairement analphabéte, ou le message
devait arriver au destinataire par n’importe quelle voie accessible a sa compréhension.
La liberté d’action du copiste ressemble a celle du peintre : les deux bougent entre les
limites des prescriptions propres au genre adopté et des modéles qu’ils suivent, souvent
réussissant a s’en « évader », a transgresser la limite et a offrir sur le sujet approché des
variantes de la sensibilité personnelle.

Bibliographie :

Berezhnaya, Lilya. 2004. “Sub Specie Mortis: Ruthenian and Russian Last Judgement Icons Compared”,
European Review of History / Revue européenne d’histoire, vol. 11, no. 1, p. 5-32.

Betea, Raluca. 2013. ,Icoana Judecdtii de Apoi din biserica de lemn din Budesti-Josani (judetul
Maramures)” [L’icone du Jugement Dernier de 1’église en bois de Budesti-Josani (département de
Maramures)], Apulum (Series Historia& Patrimonium). Alba Tulia: Altip, p. 71-112.

Bogdan, Cristina, Marin Barutcieff, Silvia (coord.). 2016. Calatori si calatorii. A privi, a descoperi
[Voyageurs et voyages. Regarder, découvrir], vol. 1. Bucuresti: Editura Universitatii din Bucuresti,
p. 77-88.

Brailoiu, Constantin. 1936. ,,Ale mortului din Gorj” [Les Coutumes du mort de Gorj], Muzica si poezie
(extrait de la revue Musique et Poésie), les vers 246-272.

Britulescu, Victor. 1941. ,Biserici din Maramures” [Eglises de Maramures], Buletinul Comisiunii
Monumentelor Istorice [Bulletin de la Commission des Monuments Historiques], XXXIV, faisc.
107-110, p. 48-49.

Cartojan, Nicolae. 1974. Cartile populare in literatura romdneasca [Les livres populaires dans la littérature
roumaine], vol. II. Bucuresti: Editura Enciclopedica Romana.

Dragan, Radu. 2000. Lumile rasturnate. Reprezentarea spatiului in societatea traditionala [Les Mondes
renversés. La Représentation de 1’espace dans la société traditionnelle]. Traducere de Roxana Pitea.
Bucuresti: Paideia.

Fochi, Adrian. 1976. Datini si eresuri populare de la sfarsitul secolului al XIX-lea : rdspunsuri la
chestionarele lui Nicolae Densusianu [Coutumes et croyances populaires a la fin du XIX® siécle :
réponses aux questionnaires de Nicolae Densusianu]. Bucuresti: Minerva.

Gaster, Moses. 1884. ,,Apocrifele in literatura romana” [Les Apocryphes dans la littérature roumaine],
conférence donnée a I’ Athénée, le 5 février 1884, et publiée dans Atheneul Romdn. Conferinte Publice
[L’Athénée Roumain. Conférences publiques]. Bucuresti: Socec.

Ghinoiu, Ion. 2004. Cararile sufletului [Les Sentiers de 1’ame], Bucuresti: Editura Etnologica.

Himka, John-Paul. 2009. Last Judgment Iconography in the Carpathians. Canada: University of Toronto
Press.

569

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

Nicolescu, Costion. 2003. Sufletul intre Rai si lad. O viziune traditionald romdneasca asupra judecdtii
particulare [L’Ame entre le Paradis et I’Enfer. Une vision roumaine traditionnelle sur le jugement
particulier]. Bucuresti: Vremea.

Ofrim, Alexandru. 2001. Cheia si Psaltirea. Imaginarul cartii in cultura traditionald romdneasca [La Clé
et le Psautier. L’Imaginaire du livre dans la culture traditionnelle roumaine], Pitesti: Paralela 45.

Pop-Bratu, Anca. 1982. Pictura murala maramureseand. Mesteri zugravi si interferente stilistice,
Bucuresti: Editura Meridiane.

Stanciu-Istrate, Maria. 2004. Studiu filologic [Etude philologique] & Viata Sfdntului Vasile cel Nou
si Vamile vazduhului [La Vie de Saint Basile le Jeune et les Péages Aériens]. Bucuresti: Fundatia
Nationald pentru Stiintd si Arta.

570

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

Fig. 1. Le Jugement dernier (fragment) et les Péages aériens, icone russe, Asie Mineure, XVIlle
siécle, Collection du Musée Byzantin d’Athenes, BXM 10617. Photo : Cristina Bogdan

571

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

Fig. 2. L’icone du Jugement dernier, peinte a tempera sur bois par Mykhail Popovych de Kolomyia
(XVllIe siécle), I’église « Saint Nicolas » de Budesti-Josani, département de Maramures.
Photo : Cristina Bogdan

572

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Arte

Fig. 3. Le Jugement dernier (fragment) et les Péages aériens, dans le narthex de I’église
de la « Nativité de la Vierge » de Ieud-Deal, département de Maramures
(peinte par Alexandru Ponehalschi, en 1765). Photo : Cristina Bogdan

Fig. 4. La confrontation entre le diable-péager et I’ange gardien pour damner ou sauver I’ame du
défunt, leud-Deal (détail). Photo : Cristina Bogdan

573

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)



Arte QVAESTIONES ROMANICAE VII

Fig. 5. Le Jugement dernier (fragment) et les Péages aériens, dans le narthex de I’église
de la « Nativité de la Vierge » de Cilinesti-Cdieni, département de Maramures
(peinte par Alexandru Ponehalschi, en 1754). Photo : Cristina Bogdan

Fig. 6. Deux péages aériens, dans le narthex de I’église « Saints Archanges » de Zalnoc, départe-
ment de Salaj (peintre anonyme, XVIlle siécle). Photo : Cristina Bogdan

574

BDD-A31412
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

