Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

Silvia-Alexandra STEFAN | “Si 0s hablan bien, pensais que estan
(Universidad de Bucarest) | muertas de amores; si no os hablan,

creéis que de alteradas y fantasticas

lo hacen”. Viaje simbolico

del concepto de la défense des femmes

desde sus fuentes medievales

hasta el laudatio mulierum en Carcel

de amor y La Diana

Abstract: (“Si os hablan bien, pensais que estan muertas de amores; si no os hablan, creéis que
de alteradas y fantésticas lo hacen”. The Defence of Women Concept’s Symbolic Voyage from its
Medieval Sources to Laudatio mulierum Discourses in Carcel de amor and La Diana) This paper aims
at presenting examples of argumentative patterns of laudatio mulierum transposed from their medieval
sources to capital literary texts of sentimental or pastoral novels for the Spanish Renaissance, such as
Carcel de Amor and Los siete libros de la Diana. The intellectual and literary concept of querelle des
femmes has been debated and internationalized in Western Europe since the Middle Ages, between
defamatory writers, who devote themselves to harsh misogynistic diatribes, and ladies’ defenders, who
compete over disproportionate philogynistic praises. The symbolic judgement of women’s natural
wickedness or kindness “cases” makes a large voyage, according to Vélez Sainz (2015), throughout
centuries and along vast European territories, as various discursive forms. In time, women’s defences
confronted with misogyny develop a rich rhetorical and argumentative arsenal, on the basis of formal
cases, that defend women in general, or incidental cases, that review egregious examples of women who
have made themselves famous for their “feminine” virtues, such as virginity or sweetness, or “masculine”
ones, such as courage or force.

Keywords: Spanish Renaissance, querelle des femmes, laudatio mulierum, Carcel de Amor, Los siete
libros de la Diana.

Resumen: El presente trabajo se propone presentar ejemplos de modelos argumentativos de laudatio
mulierum transpuestos desde sus fuentes medievales en textos literarios capitales de las novelas
sentimentales y pastoriles del Renacimiento espafiol, como son el Carcel de Amor y Los siete libros de la
Diana. El concepto intelectual y literario de la querelle des femmes viene debatido e internacionalizado en
el Occidente Europeo desde la Edad Media entre los “maldicientes” de las mujeres, que se entregan a duras
diatribas misoginas, y los “defensores” del honor de las donas, quienes compiten en desmedidas alabanzas
filoginas de las mismas. El juicio simboélico del “caso” de la maldad o bondad natural de las mujeres viaja,
segiin Vélez Sainz (2015), a lo largo de varios siglos y dentro del territorio de varios paises europeos, bajo
diferentes formas discursivas. Las defensas de mujeres frente a la misoginia desarrollan un rico arsenal
retorico y argumentativo, a partir de casos formales que defienden las mujeres en general o los casos
incidentales que repasan ejemplos egregios de mujeres, que habian destacado por virtudes “femeninas”,
como la virginidad o la dulzura, o virtudes “masculinas”, como el coraje o la fuerza.

Palabras clave: Renacimiento espafiol, querelle des femmes, laudatio mulierum, Carcel de Amor, Los
siete libros de la Diana.

156

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

Introduccion

Los discursos sobre misoginia, filoginia y la guerra de los sexos desde Hesiodo
hasta Petrarca conocieron un desarrollo bastante amplio con la clara meta de propagar
la dominacion masculina en la sociedad y en el ambito politico, de forma que incluso
las defensas mismas, segin lo muestra Erica Maier (2005: 3), siguen un hilo miségino
escondido. Los debates tedricos renacentistas se entroncan en la tradicion medieval
de los vituperios de las mujeres, a su vez desarrollados con preponderancia a partir
de las quejas amorosas, de los llantos o planctus del enamorado al verse rechazado
por su dama. Citamos a continuacion un fragmento de un ejemplo tipico de tal escrito
medieval del Cancionero general de Hernando del Castillo (1511):

Otras
de Diego del Castillo,
maldiziendo a su amiga.

Pues ¢’ ansi me despediste

de tu fé,

¢ ageno me heziste

de quanto bien prometiste,

sin porqué,

ruego a Dios que siempre seas
desamada,

¢ jamds que nunca veas

la gloria que mas desseas
acabada.

Siempre biuas manzillada

¢ dolorida;

nunca veas consolada

4 tu cuyta , mas doblada

¢ aflegida;

siempre vayas con denuesto
donde fueres;

nunca sea tu propuesto,
complido con un honesto
do quisieres.

Quedes con tan gran tormento
qual me deias;

no se vea ser contento

de llorar tu pensamiento,

ni de quexas:

muriendo biuas coytada,

no creyda;

siempre mueras mal lograda.
jo muger despiadada

sin medida!

Jamas te vala verdad

ni te siga;

térnese la piedad

para ti gran crueldad

¢ fatiga:

tu plazer se tome llanto
tenebroso;

siempre biuas con espanto;
sospirar sea tu canto

sin reposo.

Tu gozo luego fenezca
con tristura;

el bien todo te fallezca;
para ti sola perezca

la ventura.

Al que mas amor tuuieres,
te desquiera;

do mas firmeza pusieres,
con doblados desplazeres
te requiera.

Aborrézcante las gentes

¢é naciones;

donde mas parares mientes
te sigan inconvenientes

¢ desdones:

jamas ninguno te entienda
tu dolor;

tu uibir sea contienda,

é tristeza sin emienda

por amor. (...)

157

BDD-A31376

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



Lengua y Literatura Espafolas

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Maldita sea la hora

y el momento

en que tu, cruel Sefiora,
de mi solo matadora.
con tormento,

has querido destruir

¢é robar

el triste que sin morir
te supiera bien seruir

y loar.

Pues me das causa que hable
como triste,

no te sea detestable

la conseja miserable

que me diste:

que la mi lengua aplagada
sin razon,

de tus males abastada

habla como traspassada

de passion.

FIN [Cancionero General 1882 (1511): 410-412]

El mismo Cancionero recoge una produccion ejemplar de las defensas de mujeres

en un villancico de Gerénimo del Rio, del cual reproducimos aqui las primeras cuatro
estrofas:

Geronimo del Rio, Villancico:
Comienza a loar las mugeres.

Las mugeres son la parte
del mundo mas principal

y de mas merecimiento,

do no se aparta ni parte

vn valer tan especial,

que ni tiene par ni cuento:
ellas son la doradura

del mundo, ¢ por ellas dura,
que si por ellas no fuesse,
quanto en el mundo biviesse,
biuiria contra natura.

Por ellas es nuestra vida
alegre, ¢ avn conservada ,
¢ por ellas la biuimos,

y por ellas destruyda

la pena desesperada

que sin ellas recebimos:
ellas son nuestro valer,
ellas son nuestro querer,
cllas son nuestros aferes.
ellas son nuestros plazeres
¢ nuestro permanecer.

Ellas saben ser amadas

ellas saben ser temidas,

¢ también saben sufrir;

ellas saben ser honrradas
ellas saben ser seruidas
también saben seruir.
Muchas tienen sufrimiento,
muchas dan contentamiento,
avnque quedan descontentas
muchas sufren las afrentas
con seso, sin sentimiento.

A la mas alta tomad,

y 4 la de mediano estado,

¢ a la mas baxa muger,

que todas tienen bondad,

y el saber tan concertado
quanto tiene el merecer;

i todas saben ganar

y muchas bien conseruar;

no digo malas 6 locas,
avnque d’ estas ay tan pocas,
que no se deuen contar.
[Cancionero General 1882 (1511): 459-460]

Los dos poemas medievales anteriormente citados recogen gran parte del arsenal

retorico que posteriormente se vera desarrollado tanto en los vituperios como en los
panegiricos con sujeto femenino. Y desde que Boccaccio escribid a mitad del siglo
XIV Il Corbacio (1355) y pronto después De claris mulieribus (1380), se podria inferir
que la produccion literaria de una sola persona otorgd argumentos suficientes a dos

158

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

corrientes literarias opuestas, enfrentadas y muchas veces entrelazadas en maneras muy
sutiles e inesperadas. Tales fueron los tratados ibéricos en contra o a favor de las damas.
Como ejemplos de los vituperios citamos a las Coplas de las calidades de las donas
(1458) del catalan Pere Toroella, que comprende dos partes diferentes, el Maldecir de
las mujeres y el Razonamiento, o el terrible apogeo del antifeminismo, EI Corbacho
(1438) de Alfonso Martinez de Toledo, que presenta a la mujer como a una bestia
deshumanizada. Entre las defensas contamos con el Triunfo de las donas y cadira de
honor (1438-1441) de José Rodriguez el Patron, el Tratado en defensa de mujeres
virtuosas de Diego de Valera, el Libro de claras e virtuosas mujeres de Alvaro de Luna
o el Jardin de nobles doncellas (1468-1469) de Martin de Cordoba.

Al analizar la defensa de la mujer como reaccién a la tradicion misogina de
denuncia de la mujer, y sobre todo como concepto intelectual y literario, la problematica
de los panegiricos giran, segiin lo muestra Vélez Sainz (2015: 14), en torno a cuatro
interrogantes que han intrigado los fildsofos de antafio: ; Los hombres y las mujeres tiene
el mismo concepto de la virtud?; ; En qué sentido son los hombres y las mujeres opuestos?;
(Cuales son las funciones especificas de los hombres y de las mujeres al engendrar
hijos? y (los hombres y las mujeres tienen las mismas capacidades intelectuales?

Como discurso argumentativo, los textos de la querella desde la Antigiiedad
hasta el Renacimiento presentan un método comun proveniente de la retorica clasica,
lo que refuerza su origen universitario, su cortesania letrada. Por lo tanto, se pueden
identificar una serie de topoi de la defensa de la mujer a partir del juicio simbdlico que
se establece sobre la maldad o bondad natural de las mujeres. El acto de laudantur
mulieres se articula o sea en torno a un encomio laudantur ad generatim, el halago del
sexo femenino en general, o sea a través de un elogio laudantur ex actis, a partir de
casos particulares de mujeres ejemplares (Vélez Sainz 2015: 18-23).

Siendo la virtud el concepto clasico central de las defensas enfocadas en las
mujeres virtuosas, ejemplo y personificacion del comportamiento y disposicion de la
mujer perfecta, la mayoria de los panegiricos comparten argumentos que ensalzan las
virtudes femeninas a través de listados de mujeres egregias. Asi pues, en terrenos de la
virtud y de la moral, la adquisicion por las mujeres de virtudes tipicamente vistas como
masculinas hace que a las mujeres se les vea aptas para la vida politica y que aporten al
bien comun en las esferas publicas de la actividad humana. En tal contexto, el debate
entre los maldicientes y los defensores del honor de las donas, adquiere el caracter
argumentativo de una disputatio, que a la vez deshumaniza a la mujer, volviéndola sea
en un monstruo al que se debe evitar o sea en un ideal de perfeccion inalcanzable.

Para enumerar los argumentos mas frecuentes en las defensas medievales
y renacentistas, Vélez Sainz (2015: 25) cita la parte final de La bounté des femmes,
atribuido a Nicole Bozon, un texto en anglonormando del siglo XIII, que contiene unas
glosas con las depositiones o argumentos a favor de las donas. El primero, que la mujer
se ha hecho del hombre, mulier prefectur viro, scilicet, lo que abogaria por la naturaleza
muy similar de la mujer y del hombre. En los escritos misoginos, todo lo contrario,
segun lo habia mostrado Maier (2005: 17), la debilidad principal de la mujer es justo
haber nacido de Adan, quien habia sido creado a la imagen de Dios y quien por lo tanto
es el unico en tener origen divino. Eva no fue sino un producto secundario o imperfecto
desde el principio, y por lo tanto una derivacion de los defectos del hombre. El segundo

159

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

argumento del texto de Bozon, ¢l de la materia, invierte el mismo escenario, advirtiendo
que Adan se hizo de la tierra, y Eva de Adan, por lo cual ella tiene, de nuevo, el mismo
caracter que ¢él. El argumento de loco, o del lugar, aboga asimismo por el igual origen del
hombre y de la mujer, del paraiso, Quia Adam factus extra paradisum, Eva in Paradiso.
El cuarto, in conceptione, se refiere a la capacidad de una mujer, la Virgen Maria, de
haber nacido a Dios, lo que el hombre nunca ha podido hacer, Quia mulier concepit
Deum, quod homo non potuit. El quinto, el de la apparicione, explica que Jesus se le
mostré por primera vez después de la Resurreccion a una mujer, a Maria Magdalena,
Quia Christus primo apparuit mulieri post resurrectionem, scilicet Magdalene. Y el
quinto, el de la exaltatione, concerniente a la excelentisima mujer que esta cantada
mas alla del coro de los angeles, es decir la Virgen Maria, Quia mulier exaltata est
super choros angelorum, scilicet beata Maria. Afiade Vélez Sainz (2015: 25-26) que
los argumenta de materia, de loco, in conceptione, de apparicione y de exaltatione
formarian, junto con otros argumentos como de matrorum, de virtute, o el de la joie de
vivre, el abanico posible de tomas de posicion para los defensores de las donas.

En lo que sigue, vamos a repasar tales argumentos en dos textos esenciales del
Renacimiento espaifiol, la novela sentimental Carcel de Amor (1492) de Diego de San
Pedro y la novela pastoril Los siete libros de Diana (1559) de Jorge de Montemayor,
pertenecientes ambos a la etapa de difusion de la querelle des femmes. Sin ser en
si mismos tratados en defensa de mujeres, tanto la Carcel cono la Diana recogen
escrupulosamente en ciertas partes el arsenal argumentativo de los escritos filoginos,
de tal modo que en la Carcel se configura la defensa como una alabanza de las virtudes
femeninas y del status quo, mientras que en la Diana se elogia el estatuto de la mujer y
la ruptura con su condicion tradicional.

Las virtudes femeninas

En el prosimetrum Céarcel de Amor la secuencia principal en defensa de las
mujeres se recoge en el discurso final del protagonista Leriano en el que se enumeran
las virtudes de las mujeres, cuya fama se debe guardar a todo precio:

Ruégote mucho, quando con mi respuesta en medio de tus placeres estés mas
ufano, que te acuerdes de la fama de quien los causo; y avisote desto porque se-
mejantes favores desean publicarse, teniendo mas acatamiento a la victoria dellos
que a la fama de quien los da [Carcel de amor 1995 (1492): 28].

La virtud de la piedad femenina, como rasgo tipico de las mujeres, viene alabada
asimismo por Leriano:

Ya tu tienes lo que deseavas y yo lo que temia; por Dios te pido que enbuel-
vas mi carta en tu fe, porque si es tan cierta como confiesas, no se te pierda ni de
nadie puede ser vista; que quien viese lo que te escrivo pensaria que te amo, y
creeria que mis razones antes eran dichas por disimulacion de la verdad que por la
verdad. Lo cual es al revés, que por cierto mas las digo, como ya he dicho, con in-
tencion piadosa que con voluntad enamorada [Carcel de amor 1995 (1492): 28].

160

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

Leriano le escribe a su amada Laureola invocando sus sentimientos y justificando
su atrevimiento de haberle escrito no por la condicidon social de Laureola, sino por su
sexo, que le define como persona llena de piedad:

atrevime a ello pensando que me harias merced no segund quien lo pedia,
mas segund ti que la avies de dar; y tanbién pensé que para ello me ayudaran
virtud y conpasién y piedad, porque son acetas a tu condicion [Cércel de amor
1995 (1492): 61].

La condicion mujeril es la que también le define a Laureola como teniendo un
miedo natural y siendo poco valerosa, puesto que el coraje es en su esencia una virtud
masculina:

Confia en mis palabras; espera en mis prometimientos; no seas como las otras
mugeres que de pequefias causas reciben grandes temores; si la condicién mugeril
te causare miedo, tu discrecion te dé fortaleza, la qual de mis seguridades puedes
recebir; y porque lo que haré sera prueva de lo que digo, suplicéte que lo creas
[Cércel de amor 1995 (1492): 41].

A su vez, las virtudes femeninas propiamente dichas vienen recalcadas en las
quince razones que Leriano, ya moribundo, da, y por las que los hombres no deben
hablar mal de las mujeres y otras veinte razones por las que deben servirlas:

las postrimeras palabras mias sean en alabanza de las mugeres (...) quiero
mostrar quinze causas por que yerran los que en esta nacion ponen lengua; y
veinte razones por que les somos los onbres obligados; y diversos exenplos de su
bondad” [Cércel de amor 1995 (1492): 65].

La practica del remedio amoris, a través del cual se intenta curar el mal de amores,
las enfermedades de amor o la melancholia nigra, aunado en la sabiduria generacional,
se ve encarnada en la figura del personaje Teseo, quien le ofrece al moribundo Leriano
el habitual tratamiento, una variedad de los remedios generalmente aconsejados incluso
en ciertos tratados de medicina: hablar mal de las damas que hayan hecho sufrir a los
que se enamoran de ellas. La voz narrativa nos explica pausadamente el contexto de tal
tratamiento de la enfermedad amorosa:

Pues como por la corte y todo el reino se publicase que Leriano se dexava
morir, ivanle a veer todos sus amigos y parientes, y para desvialle su propdsito
dezianle todas las cosas en que pensavan provecho; y como aquella enfermedad
se avia de curar con sabias razones, cada uno aguzava el seso lo mejor que podia;
y como un cavallero llamado Tefeo fuese grande amigo de Leriano, viendo que
su mal era de enamorada pasion, puesto que quien la causava ¢l ni nadie lo savia,
dixole infinitos males de las mugeres; y para favorecer su habla truxo todas las
razones que en disfamia de ellas pudo pensar, creyendo por alli restituible la vida
[Carcel de amor 1995 (1492): 64].

161

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

La escena funciona como perfecta motivacion para que Leriano empiece su
discurso en defensa de las damas, en contra de Teseo y todos los que hablan mal de las
mujeres, como una refutatio de todo lo anterior y como voz del ego del autor mismo.
Leriano aboga para que los hombres sirvan a las mujeres, puesto que se lo merecen por
sus méritos naturales.

Argumenta

Entre los argumentos en contra de la tradicion misoégina, uno de los mas fuertes
es la invocacion de la Virgen Maria como contraejemplo de todas las maldades que
se suelen decir y escribir en contra de las damas. Es uno de los argumentos que se
encuentran también en la defensa de Alvaro de Luna. Por lo tanto, el meollo de las
defensas de mujeres se halla en la idea de que la mujer debe seguir el camino de una
vita angelica mientras necesita regresar a la santidad original anterior al pecado del
paraiso. Por consiguiente, la virginidad y mas tarde, avanzada la edad, la castidad llega
a ser el motivo central del rechazo de la tentacion, del amor, que de otra forma la mujer
seria siempre inclinada a aceptar. Todo lo cual explica y confiere suficientes razones
al rechazo amoroso que habitualmente se le reprocha a la mujer en los llantos de los
enamorados, fundamento de los vituperios de las donas a las de otras formas que se les
asocia por lo general a la seduccion y lo sensorial.

También a favor de la mujer se utiliza el argumento de natura, que afirma que
todas las cosas hechas por Dios son buenas, y, por lo tanto, quien ofende a las mujeres,
blasfema en contra de las obras divinas, se encuentra asimismo en el Libro de la ciudad
de las damas (1405) de Christine de Pisan. En Carcel de amor, Leriano lo retoma
afirmando que son obras de Dios:

todas las cosas hechas por la mano de Dios son buenas necesariamente, que
segun el obrador han de ser las obras: pues siendo las mugeres sus criaturas, no
solamente a ellas ofende quien las afea, mas blasfema de las obras del mismo
Dios” [Cércel de amor 1995 (1492): 65].

El siguiente argumento enlaza con el desconocimiento como uno de los
mayores pecados, “no ay pecado mas abominable ni mas grave de perdonar que el
desconocimiento” [Carcel de amor 1995(1492): 65-66], siendo el desconocimiento aqui
no tan solo ignorancia como ingratitud, nuevamente para con la Virgen Maria quien le
libra, salva y defiende al hombre y le hace merecedor de la gloria. El siguiente argumento
relativo a la prohibicion de los hombres de mostrarse fuertes contra los flacos es paralelo
al de Santo Tomas y su doctrina de sujecion de las donas: “a todo honbre es defendido
segund virtud mostrarse fuerte contra lo flaco” [Carcel de amor 1995 (1492): 66].

Sigue el argumento convencional de matrorum, los hombres que hablan mal de
mujeres implicitamente hablan mal de sus madres y por lo tanto “no puede ninguno
dezir mal dellas sin que a si mismo se desonrre, porque fue criado y traido en entranas
de muger y es de su misma sustancia, y después desto por el acatamiento y reverencia
que a las madres deven los hijos” [Carcel de amor 1995 (1492): 66]. Tampoco se
puede desobedecer al cuarto mandamiento que impone respeto a los padres, tanto al

162

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

padre como a la madre, por lo cual hablar mal de las mujeres y por tanto de la madre es
“desobediencia de Dios, que dixo por su boca que el padre y la madre fuesen onrrados
y acatados” [Carcel de amor 1995 (1492): 66].

La cortesania letrada habia definido como deber primordial del caballero amar y
respetar a su dama, y por consiguiente los aristocratas se diferenciaban de los villanos
justo por su ley de nobleza que les exigia como requisito esencial de su fama que
respetase a las damas, siendo la fealdad de habla un acto de infamia propio de los
que se merecen la condenacion y pérdida del alma, “porque todo noble es obligado a
ocuparse en autos virtuosos, assi en los hechos como en las hablas, pues si las palabras
torpes ensuzian la linpieza, muy a peligro de infamia tienen la onrra de los que en tales
platicas gastan su vida” [Carcel de amor 1995 (1492): 66].

Asimismo, el discurso misoégino puede tener nefastas consecuencias entre
los demas letrados, siendo la responsabilidad modélica del que escribe para con sus
lectores guardar su honra y salvar su alma de la condenacion. Tampoco puede llevarle
nada bueno, sino enemistades al que habla mal de mujeres, al ensalzar una cultura del
mal y de los dafios, poniéndose en peligro de que lo miren como a un infamador y de
que incluso lo maldigan algunos para satisfacer a sus agraviadas amigas.

A las mujeres, antes bien, se les debe mucho por su hermosura y su joie de vivre
y no por tltimo, como una evolucion del argumento de matrorum, por ser la causa y
fuente de la civilizacion:

por las grandes cosas de que han sido causa; dellas nacieron honbres virtuosos
que hizieron hazafnas de dina alabanfa; dellas procedieron sabios que alcancaron a
conocer qué cosa era Dios, en cuya fe somos salvos; dellas vinieron los inventivos
que hizieron cibdades y fuercas y edeficios de perpetual ecelencia; por ellas huvo
tan sotiles varones que buscaron todas las cosas necesarias para sustentacion del
linage humanal [Céarcel de amor 1995 (1492): 67].

A su vez, las novelas pastoriles incluyen muchas veces las ideas de los tratados
en defensa de las mujeres y La Diana (1559) de Jorge de Montemayor fue un gran éxito
en su momento. En lo que concierne a los tipos de argumentos a favor de las damas, el
libro comienza con el topico de la mujer como suma de lo mejor del universo, que se
apoya sobre el concepto de la fuerza creadora de la naturaleza, natura naturans:

Arrimose [Sireno] el pie a una haya, comenzo a tender sus ojos por la hermosa
ribera, hasta que lleg6 con ellos al lugar donde primero habia visto la hermosura,
gracia, honestidad de la pastora Diana, aquella en quien naturaleza sumo todas
las perficiones que por muchas partes habia repartido [Los siete libros de Diana
1996 (1559): 13].

Selvagia, una de las pastoras de las parejas de enamorados de la novela, aprovecha
su salida al bosque para protestar en contra del estatuto de las mujeres en la sociedad
cortesana, al que describe desde una perspectiva mas bien realista, en virtud del cual
estatuto se ven juzgadas indiferentemente de como acttian, dejandoseles casi sin opcion
al tratarse de su comportamiento ideal. Su protesta recoge una serie de oposiciones
paradojicas, de las cuales una nos sirvio6 para el titulo del presente trabajo:

163

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

Creo que no hay mas bajo estado en la vida que el de las mujeres, porque, si
os hablan bien, pensais que estan muertas de amores; si no os hablan, creéis que
de alteradas y fantasticas lo hacen; si el recogimiento que tienen no hace a vu-
estro propdsito, tenéislo por hipocresia; no tienen desenvoltura que no os parezca
demasiada; si callan, decis que son necias; si hablan, que son pesadas y que no
hay quien las sufra; si os quieren todo lo del mundo, creéis que de malas lo hacen;
si os olvidan y se apartan de las ocasiones de ser infamadas, decis que de incon-
stantes y poco firmes en un proposito. Asi que no esta en mas pareceros la mujer
buena o mala que en acertar ella a no salir jamas de lo que pide vuestra inclinacion
[Los siete libros de Diana 1996 (1559): 41].

En contexto nobiliario, las defensas se ven imbricadas en el ambiente del locus
cortesano que los produce, y por lo tanto representan con fidelidad toda la mentalidad
de la teoria amorosa del amour courtois, con su filosofia civilizadora y educativa de la
religio amoris, a la que se ven inclinados a promover. Sin embargo, Selvagia hablando
desde la perspectiva femenina, al afirmar que una mujer, adquiriendo las virtudes que
en la época se veian como masculinas, puede estar también muy firme en su amor. Al
mismo tiempo, subraya el estatuto ancilar de las mujeres en su sociedad, donde antes
de casarse se ven sujetas a sus padres y después a sus maridos, por lo cual Selvagia le
explica a Sireno la falta de opciones en la que se habia encontrado Diana al tener que
olvidarle: “’Yo no puedo creer que Diana te haya ofendido en cosa alguna. ;Qué ofensa
te hizo ella en casarse, siendo cosa que estaba en la voluntad de su padre y deudos mas
que en lasuya” [Los siete libros de Diana 1996 (1559): 236]? Y en tal contexto, el motivo
de la mujer vestida de hombre, tan difundido en las letras renacentistas, funciona aqui
como indicador de que Felismena, mujer dichosa en las armas, no se resigna a su suerte
y destino, sino que empujada por la fuerza del amor busca su felicidad enfrentdndose a
las convenciones sociales.

Mas alla de todos estos matices, el discurso mismo de la defensa se encuentra
en el Canto de Orfeo del libro IV, en una coleccion de mujeres egregias, listado tipico
de los escritos a favor de las donas incluso desde De mulieribus claris, en donde
Boccaccio emplea un repertorio de ciento dos mujeres grecolatinas como figuras
canonicas de la literatura.

El Canto de Orfeo es un poema de cuarenta y tres octavas repartidas en tres
partes: el exordio en las primeras tres estrofas, el elogio de las damas castellanas en
las siguientes quince estrofas, una estrofa de transicion y las ultimas veinticuatro el
elogio de las damas valencianas. Segin lo comenta Juan Montero en la nota a pie de
pagina de su edicion de Los siete libros de Diana, las mujeres alabadas son, conforme
a las tres especies admitidas de la virginidad y castidad, tanto viudas, como casadas o
solteras [Montero Nota 121, Los siete libros de Diana 1996 (1559): 187]. Justo desde
el comienzo, Orfeo, alter-ego de Montemayor, presenta en el exordio, que citamos a
continuacion, su intencion de suspender el topico mas comun de la corte, el lamentatio
a causa del amor, que recordamos que era la fuente mas habitual del vituperio de las
mujeres, para hacer un elogio de las damas en su galeria de personajes ilustres en
version femenina:

164

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

CANTO DE ORFEO

Escucha, oh Felismena, el dulce canto
de Orfeo, cuyo amor tan alto ha sido;
suspende tu dolor, Selvagia, en tanto
que canta un amador, de amor vencido;
olvida ya, Belisa, el triste llanto;

oid a un triste, oh ninfas, que ha perdido
Sus 0jos por mrar, y vos, pastores,

deja un poco estar el mal de amore.

No quiero yo cantar, ni Dios lo quiera,
aquel proceso largo de mis males,

ni cuando yo cantaba de manera

que a mi traia las plantas y animales;
ni cuando a Plutén vi, que no debiera,
y suspendi las penas infernales;

ni como volvi el rostro a mi sefora,
cuyo tormento aun vive hasta agora.

Mas cantaré con voz suave y pura

la grande perficion, la gracia extraiia,

el ser, valor, beldad sobre natura

de las que hoy dan valor y lustre a Espafia.
Mirad, pues, ninfas, ya la hermosura

de nuestra gran Diana y su compaiia,

que alli esta el fin, alli veréis la suma

de lo que contar puede lengua y pluma

[Los siete libros de Diana 1996(1559): 187-190].

Montemayor retoma el topico de la defensa de las mujeres en una galeria de
estatuas de héroes nacionales y un elenco de castas mujeres, en una sala de marfil con
paredes de alabastro y bajorrelieves de historias antiguas, justo en el palacio de la maga
Felicia, que describe desde el principio:

Después de haber particularmente mirado el padron, estos y otros muchos ca-
balleros que en €l estaban esculpidos, entraron en una rica sala, lo alto de la cual
era todo de marfil maravillosamente labrado, las paredes de alabastro, y en ellas
esculpidas muchas historias antiguas, tan al natural que verdaderamente parecia
que Lucrecia acababa alli de darse la muerte, y que la cautelosa Medea deshacia
su tela en la isla de Itaca, y que la ilustre romana se entregaba a la parca por no
ofender su honestidad con la vista del horrible monstruo, y que la mujer de Mau-
seolo estaba con grandisima agonia, entendiendo en que el sepulcro de su marido
fuese contado por una de las siete maravillas del mundo [Los siete libros de Diana
1996 (1559): 183-184].

Como de costumbre, se trata de una serie de exempla mas comunes de laudatio
mulierum, que se consagra a elogiar la hermosura y sobre todo la virtud de las damas.

165

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

Las mujeres nobles pintadas en las paredes del templo estan agrupadas en torno a la
estatua de Diana, sirviendo tal escena en la narracion al procedimiento de la écfrasis.
Destacan Maria de Hungria, que era gobernadora de Flandes, hermana de Carlos V,
cuyas hijas, dona Maria y dofna Juana, fueron damas del palacio de dofia Juana de
Austria, como también Maria Coronel, quien “quiso mas entregarse al fuego que
dejarse vencer de un deshonesto apetito” [Los siete libros de Diana 1996 (1559): 252],
conocida ya desde la Carcel de amor de San Pedro por su increible leyenda de Sevilla
y que recoge Juan Montero en su excelente edicion de la Diana:

La azarosa vida de dofia Maria Coronel (1334-1411) ha dado lugar a una
leyenda que todavia hoy perdura en Sevilla. Su padre, don Alfonso Fernandez
Coronel, y su marido, don Juan de la Cerda, fueron victimas de la venganza de
Pedro I tras haber guerreado contra ¢él. La dama, cuyos bienes fueron confiscados,
se refugid en el monasterio de Santa Clara y alli —cuentan— fue requerida de
amores por el rey; para eludir el cortejo, ella se desfigurd el rostro y pecho con
aceite hirviendo. Tras el ascenso al trono de Enrique II recupero parte de sus bie-
nes y fundo el monasterio de Santa Inés —el de la leyenda becqueriana de Maese
Pérez—, donde se conserva su cuerpo momificado. Pero junto a esta version, que
circulaba ya en el XVI, hay otra seguramente anterior: que sintiendo la dama la
llamada de la carne en ausencia de su marido, se mato introduciéndose un tizon
ardiendo por su sexo [Los siete libros de Diana, 1996 (1559): 184].

El inventario de mujeres incluye tanto figuras mitologicas, como Diana, la diosa
romana de la caza, o Fortuna, diosa de la suerte, como también figuras histéricas como
Maria de Austria (1528-1603), Dofia Juana de Austria (1535-1573), Maria de Aragén
(1482-1517) y su hermana, la condesa de Gelves, que cant6 en sus versos Fernando de
Herrera, y muchisimas otras que destacaron por coraje o fuerza, virtudes habitualmente
vistas como masculinas.

A modo de conclusién

Para concluir, la cortesania letrada impone en los escritos en defensa de las donas
durante la segunda mitad del siglo XV y primera del XVI un discurso humanista a partir
de la metafora de un juicio simbolico de las mujeres, en el cual el acto de laudantur
mulieres se construye sobre la base de casos particulares de mujeres ejemplares. Siendo
la virtud el concepto clasico central de las defensas enfocadas en las mujeres virtuosas,
los ejemplos de comportamientos ideales de las excelentes mujeres giran alrededor
de virtudes femeninas adquiridas de igual forma que las virtudes habitualmente
consideradas masculinas, como el coraje o valentia.

Semejante transferencia hace que a las mujeres ya no se les vean solamente
como encarnaciones de la seduccion y lo sensorial y como bestias deshumanizadas
solo capaces de danar al hombre enamorado a través de su rechazo, sino como personas
aspirantes a la virtud de la castidad y de la valentia, aptas para la vida politica, y capaces
de aportar al bien comun en las esferas publicas de la actividad humana.

Asi las cosas, se podria inferir a modo de conclusion que lo que en principio
parece un debate entre los maldicientes de las mujeres y los defensores de las donas,

166

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

como un deleite mas de la vida cortesana, adquiere un caracter argumentativo muy
indicativo del papel que, desde el punto de vista espaciotemporal, en un cierto momento
y en un lugar determinado, podria tener la literatura en la vida social, cultural y sobre
todo politica de una comunidad especifica.

Referencias bibliograficas

CAPELLANUS, Andreas. 2012. De amore/Despre iubire. Edicion bilingiie de Eugenia Cristea y Anca
Crivat. lasi: Polirom.

CASTIGLIONE, Baltasar de. 2009. El Cortesano. Traduccion de Juan Boscan (1534). Introduccion y
notas de Rogelio Reyes Cano. Madrid: Espasa Calpe.

CASTILLO, Hernando del. (1511) 1882. Cancionero General. Sociedad de Biblidfilos Espafioles. Madrid:
Imprenta de Miguel Ginesta.

DUBY, Georges. (1995) 2000. Doamnele din veacul al Xll-lea. Traducere din limba franceza de Maria
Carpov. Bucuresti: Meridiane.

HUIZINGA, Johan. (1938) 1977. Homo ludens, Traducere de H.R. Radian. Bucuresti: Univers.

JIMENEZ BELMONTE, Javier, ROMERO-DIAZ, Nieves. 2017. From Muses to Poets: New Approaches
to Women and Poetry in Early Modern lberia and Colonial Latin America. CALIOPE. Journal of the
Society for Renaissance and Baroque Hispanic Poetry, Vol. 22, No. 2.

LE GOFF, Jacques. (1985) 1991. Imaginarul medieval. Traducere si note de Marina Radulescu. Bucuresti:
Meridiane.

MAESO FERNANDEZ, Maria Estela. 2010. “Defensa y vituperio de las mujeres castellanas”, en Joan
Bestard Comas, Manuel Pérez Garcia (coords). Familia, valores y representaciones. Murcia: Servicio
de publicaciones de la Universidad de Murcia. pp. 17-30.

MAIER, Erica N. 2005. Los tratados en defense de las mujeres virtuosas en la Castilla Medieval: textos y
contextos. Georgia: University of Georgia.

MONTEMAYOR, Jorge de. (1559) 1996. Los siete libros de Diana. Edicion de Juan Montero. Barcelona:
Critica.

RUIZ PEREZ, Pedro. 2009. La riibrica del poeta. La expresion de la autoconciencia poética de Boscdn a
Géngora. Valladolid: Universidad de Valladolid.

SAN PEDRO, Diego de (1492) 1995. Carcel de amor. Edicién de Carmen Parrilla. Estudio Preliminar de
Alan Deyermond. Barcelona: Critica.

VELEZ SAINZ, Julio. 2015. La defensa de la mujer en la literatura hispdnica. Siglos XV-XVII. Madrid:
Catedra.

VERDON, Jean. 2009. Dragostea in Evul Mediu. Trup, sexualitate si sentiment. Traducere din franceza de
Dana-Ligia Ilin. Bucuresti: Humanitas.

167

BDD-A31376
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:55 UTC)


http://www.tcpdf.org

