
376

Langue et littérature françaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

Résumé : L’objet de notre étude est l’activité culturelle du cercle des Scipion dont la limite chronologique 
se situe au milieu du IIe siècle av.Ch. Les débuts de la littérature latine et l’activité littéraire de Térence 
ou d’Ennius sont étroitement liés à ce cercle d’intellectuels helléno-philes. Notre but est de caractériser 
cet ouvroir en tant que porteurs d’idées. Nous allons nous attarder sur l’explication et les illustrations des 
notions de « humanitas » et de « métanoïa » au sein de ce cercle d’intellectuels iconoclastes.

Mots-clés : Scipion l’Africain, cercle littéraire, humanitas, métanoïa, voyage. 

Abstract: (Considerations about the Scipion’s literary circle/workshop) The object of our study is the 
cultural activity of the Scipio circle whose chronological limit is located in the middle of the second century 
BC. The beginnings of Latin literature and the literary activity of Terence or Ennius as writers are closely 
linked to this cultural circle of Hellenophile intellectuals. Our goal is to characterize this “workshop” 
avant la lettre as leaders of ideas. We will focus dwell on the explanation and illustrations of the notions of 
“humanitas” and “metanoia” wich were fundamental for this iconoclastic intellectuals.

Keywords: Scipion the African, Scipio literary circle, humanitas, métanoïa, travel.

Tu marcheras ainsi dans la voie des gens de bien, 
tu garderas les sentiers des justes, 

car les hommes droits habiterons le pays, 
les hommes intègres y resteront. 

(Proverbes 2 :20-21)

1. Considérations préliminaires
La tradition des salons littéraires et la «  marotte  » de la conversation, toutes 

françaises qu’elles aient l’air, ont été, tout d’abord, l’apanage de l’aristocratie grecque 
et puis romaine (l’illustration du « otium ») qui s’est vite rendue compte de la puissance 
(outre le pouvoir politique) d’imposer des modèles culturels viables à la société et à 
ses formateurs d’opinion (en tant qu’éclaireurs). Notre étude prend en discussion un 
de ces cercles littéraires dont l’activité coincide avec les débuts de la littérature latine, 
situés aux IIIe-IIe siècles av. Ch. : le Groupe des Scipion. Nous nous proposons un abord 
interdisciplinaire entre l’histoire des idées, l’histoire littéraire, l’histoire romaine et les 
concepts-clés : « humanitas », « intelligentzia romaine », « élite intellectuelle », « acte 
de mécénat » et « cercle/cénacle littéraire ». Elle s’attardera en un premier abord sur 
le cénacle des Scipion, comme porteur d’idées, puis sur les traits de ce cercle, comme 
« esprit de voyage » des idées. 

Ramona MALITA
(Université de l’Ouest de 

Timişoara, Roumanie)

Sur le voyage des idées :  
le cénacle(-ouvroir) des Scipion

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



Langue et littérature françaises

377

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Au XIXe siècle, le premier qui ait consacré des études approfondies à cette 
famille romaine glorieuse a été Fustel de Coulanges dans son ouvrage La Cité antique 
paru en 1864 où le chercheur français dresse un arbre généalogique de la famille, 
montrant ses liaisons (familiales et politiques) de celle-ci avec les plus illustres et les 
plus influentes personnalités de ces siècles-là à Rome. Parmi les chercheurs modernes 
(du XXe siècle) qui se sont occupés de l’étude de ce groupe d’intellectuels on compte le 
spécialiste roumain Horia C. Matei (1979) et le latiniste français Pierre Grimal (1997) 
qui ont analysés en détail les circonstances historiques de la fondation de ce cercle 
et l’atmosphère intellectuelle qui y régnait lors des séances politico-littéraires qui 
avaient lieu dans la villa de Scipio Aemilianus Minor, son Spiritus Rector. Donc notre 
entreprise prend ces connaisseurs chevronnés pour point de départ dans notre analyse. 

Bien que des siècles et des millénaires séparent son époque de floraison de 
notre monde, ce groupe d’intelligentzia a légué, franchement ou en caché, ses doctrines 
et sa prise de conscience aux modernes. Les cas les plus éloquents en ce sens seraient, 
selon nous, le XIXe siècle et les écoles littéraires romantiques de partout en Europe1. 
L’élite intellectuelle européenne a donc une longue tradition helléno-phile et latinophile 
et les salons politico-littéraires (y compris les écoles et les cénacles littéraires) ont 
une histoire particulière liée à l’Antiquité (re)découverte avec force et plaisir par les 
modernes de ce siècle.

L’épigraphe pour laquelle nous avons opté aurait pu être ré-écrite avec ces ajouts 
nous servant à illustrer le rôle des haut-parleurs dans le voyage des idées  : « Tu (le 
novice, l’apprenant, etc.) marcheras ainsi dans la voie des gens de bien (les connaisseurs, 
les forts expérimentés, les leaders d’opinion chevronnés, etc.), tu garderas les sentiers 
des justes (les guides et les éclaireurs de la société, les élites et les élus), car les hommes 
droits habiterons le pays (la patrie des Lettres), les hommes intègres y resteront (la 
preuve du temps). » (voir plus haut) Nous croyons que cet exergue définit bien la place 
de ces formateurs intellectuels dans l’évolution des idées dans le temps. 

2. Le Groupe des Scipion-quelques jalons paralittéraires
In nuce, tout germe (idéique et eidétique) a besoin d’une pépinière où la semence 

trouve son lit-terreau en un prime abord, puis pousse, bouillonne, se répand et influence 
les nouvelles idées. Une fois l’hellénisation répandue dans les territoires de l’Empire 
Romain, la Cité de Rome connaît une vraie aventure de la pensée, car l’hellénisme 
implique sans doute et nécessairement le renouvellement de la mentalité (appélée aussi 
métanoïa qui sera l’objet d’un sous-chapitre à part). La modernité hellénistique (les IIIe-
1 L’école littéraire allemande d’Iéna (Friederik Schlegel, Novalis, Ludwig Tieck) ; L’école allemande de 
Heidelberg (C. Brentano, A. von Arnim) ; L’école allemande de Berlin (E.T.A.Hoffmann, Heinrich Heine);
Le Groupe de Coppet, France-Suisse (la première vague des romantiques français : Madame de Staël, 
Benjamin Constant, Humboldt, les frères Schlegel, Prosper de Barante) ; Les cénacles littéraires de la 
France (A. de Lamartine, A. de Vigny, A. de Musset, V. Hugo et « la bataille pour Hernani » en tant 
qu’école littéraire. Les cercles littéraires de Charles Nodier et Victor Hugo) ; L’école romantique des 
lakistes en Angleterre (Coleridge, Young, Keats, W. Scott, G. Byron, P.B.Shelley) ; Les écoles littéraires 
romantiques de l’Italie (A. Manzoni, G. Leopardi), de la Russie (Alexander Pouchkine, M. Lermontov) ; 
de la Hongrie (Petöfi Sandor) ; de la Pologne (A. Mickiewicz) ; de la Roumanie (Grigore Alexandrescu, 
Costache Negruzzi, Vasile Alecsandri, Mihai Eminescu, etc.) ; et au-delà de l’Europe, comme irradiations 
culturelles, aux États-Unis (Edgar Allan PŒ).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



378

Langue et littérature françaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

IIe siècles av. Chr.) est acclimatée illustrée à Rome aux niveaux culturel, axiologique 
et, surtout, moral. La pépinière favorable à cette modernité est, à Rome, le cercle 
culturel et littéraire de la famille Scipio, un groupe d’intellectuels, à influence politique 
et artistique, qui se veut le haut-parleur des idées novatrices et progressistes. «  Le 
Siècle des Scipion », tel qu’il est nommé dans les histoires par les spécialistes2, est la 
période finale de la République Romaine, laps de temps situé entre la victoire finale de 
la première guerre punique (264 av. Chr.) et l’année de la conquise définitive de la cité 
de Carthage par Scipio Aemilianus Minor (146 av. Chr.). Ces repères chronologiques 
ne servent qu’à une meilleure orientation dans l’histoire antique, car le phénomène 
mental et social engendré durant ce Siècle dépasse les limites temporelles établies par 
les chercheurs, à savoir les orientations pro-hellénistiques de la dynastie des Scipion 
datent dès tôt (bien avant les guerres puniques), et continuent sans cesse même après 
la chute de la Carthage. L’activité du cercle des Scipion, grâce aux efforts soutenus 
de l’intelligentzia romaine et, dans une bien moindre mesure, grecque de Rome, ne 
finit pas par la mort (en 129 av. Chr.) de son Spiritus Rector, Aemilianus Minor, mais 
continue même après cette époque. 

Le Groupe des Scipion, tel qu’il fonctionne à partir du IIIe siècle av. Ch., se 
revendique non seulement des personnalités culturelles de Scipio Maior et de Scipio 
Aemilianus Minor, mais de leur situation historique et position sociale privilégiées. 
Les métamorphoses de ce cercle le long d’un siècle (presque) d’existence ne sont 
point négligeables, mais la force et la nouveauté de ce Groupe sont imprimées par la 
puissance intellectuelle de ceux qui le fréquentaient ; on regroupe les membres de ce 
cercle en deux catégories : 

–– les personnalités culturelles : Ennius, Panaitios, Polybios, Lucilius, Terentius, 
Pacuvius, Caecilius Statius, Pacuvius, Laelius, Ritilius Rufus, Mucius 
Scaevola, Furius Philus, Aelius Tubero, Cornelius Cethegus, Licinius Crassus, 
Marcus Antonius, Fannius.

–– les personalités politiques : Gaius Sulpicius Gallus, Publius Nasica, Tiberius 
Sempronius Gracchus, Publius Rupilius, Spurius Mumnius, Aulus Verginius, 
Aemilius Paulus, Acilius Glabrio, Decimus Brutus.

La genèse et l’activité toute entière du cercle des Scipion coincident avec une 
mutation de la société : l’instauration et la dissemination de l’hellénisme à Rome, en 
dépit de l’oposition de Cato Maior. Cette entreprise, pas du tout facile, a été une vraie 
course avec saut d’obstacles, vu que Cato Maior a été un grand défenseur de la tradition 
romaine illustrée par la notion de mos maiorum.

3. La notion de « humanitas » 
La littérature (au sens général) a ses floraisons et ses « hivers ». Les groupes 

d’intellectuels iconoclastes - à savoir ceux qui se déclarent non-enrégimentables dans 
le cours de leur génération - sont une présence historique nécessaire, mais grandement 

2 Voir, entre autres, Pierre GRIMAL, Literatura latină, traducere de Mariana și Liviu Franga, Note 
suplimentare și cuvânt înainte de Liviu Franga, Medalion biografic Pierre Grimal de Eugen Cizek, 
București, Teora, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



Langue et littérature françaises

379

QVAESTIONES ROMANICAE VII

due aux phénomènes d’influence mutuelle des milieux culturels (au-delà des frontières 
politiquement démarquées), dont les répercussions sur l’essor de la culture sont visibles, 
sinon « palpables », au mois à trois niveaux : 

–– La préoccupation pour l’homme et pour ses problèmes d’âme ou de conscience : 
les troubles, les hésitations, les passions, les sentiments, les tréfonds, l’anxiété, 
la méditation et la réflexion, etc. ;

–– La préoccupation pour la libération religieuse de l’individu - la religion 
polythéiste est parfois ressentie trop extérieure et factice : l’évhémérisme3 en 
est une conséquence explicable ;

–– La préoccupation pour l’éducation des jeunes, d’une génération en quête des 
modèles à suivre.

L’hiver de la littérature est visible dans les querelles, parfois trop théoriques et 
inefficaces, idéologiques et limitatives ; toujours l’hiver c’est alors quand la censure et 
l’idéologie tuent (ou prétendent à le faire) la liberté créatrice qui devient une gageure 
pour les autorités soucieuses et hâtées de promouvoir l’unanimité d’un seul point de 
vue : celui officiel, convenable et servant au pouvoir politique. C’est alors que la culture 
en général et la littérature en particulier se rendent tribune de dénonce et les groupes 
d’intellectuels en sont les dénonciateurs. En nous attardant dans notre étude sur le cas 
du cercle des Scipion, nous souhaitons rappeler que se pencher sur les traits de ce 
Groupe littéraire qui officie dans les influences mutuelles gréco-romaines demande de 
s’interroger sur les conséquences culturelles, éducationnelles, politiques qui mènent les 
modèles de l’Europe de la Renaissance au moins, sinon de celle du XIXe siècle. 

Contestés par certains, approuvés par les autres, les Scipion proposent à la société 
civile et militaire romaine une conception différente de voir et de concevoir, de vivre 
et de savourer le quotidien et l’art. Le quotidien, à savoir l’otium en tant que modus 
vivendi. Le concept de « humanitas » sera valorisé dans toutes les littératures modernes, 
mais surtout durant la Renaissance (par l’humanisme) et son époque de redécouverte, 
le XIXe siècle. Les racines de la littérature en particulier, de l’art en général, de ce si 
controversé siècle qui fut le XIXe, se retrouvent, il faut l’admettre, chez les antiques, 
chez les artistes grecs et romains plus spécialement, chez les Scipio et en leur idéal 
de « humanitas » plus précisément. Les littératures nationales modernes, surtout les 
néoromantiques du XIXe siècle (française, italienne, espagnole, portugaise, anglaise, 
allemande, alémanique, etc.) sont issues de l’hybridation, fort productive d’ailleurs 
dans l’Europe de cette mouvance artistique qu’est le romantisme, de la spiritualité 
antique avec le génie national. Les Humanistes renaissants dont les sources sont 
repérables jusqu’au concept de « humanitas » des Scipion, apportent une revigoration 
incontestable à la conception hellénique de « paidea », à l’éducation de l’esprit par 
la philosophie et les sciences. Les premiers modèles d’intellectuels complets de 
ceux qui plus tard seront nommés des encyclopédistes ou des savants (à formation 
artistique, scientifique et technique polyvalente) ont été envisagés ici, nous osons le 
croire, au sein de ce groupe philo-hellénique de la dynastie culturelle des Scipion. Des 
3 Voir l’étude de Ramona MALITA, « L’évhémérisme. Sur la pré-, ré-, supra-création d’une notion » in 
Dana Dinu, Ilona Duţă, Mădălina Strechie (dir.), Antichitatea clasică şi noi [L’Antiquité classique et nous], 
Universitaria Craiova, 2011, p. 215-220.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



380

Langue et littérature françaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

aristocrates romains, préoccupés de leur formation intellectuelle, se réunissent dans 
la maison - villa romaine - de Aemilianus Scipio Minor : on y partage des souvenirs 
plaisants de leurs voyages multiples et de leur formation polyvalente en Grèce (les 
«  stages d’études » des jeunes gens auprès des écoles philosophiques d’Athènes ou 
dans d’autres villes grecques étaient très en vogue à cette époque-là) ; on s’y renseigne 
sur les meilleurs professeurs/philosophes grecs (habitant à Rome) pour les enfants et 
jeunes gens romains ; on y engage des débats sur les sujets politiques et sociaux du 
jours ou sur des sujets controversés de la philosophie, de l’art ou de la littérature ; on y 
attaque des problèmes épineux de nature morale concernant l’éducation religieuse, le 
mos maiorum (le respect pour les anciens et la tradition), la philanthropie, le sacrifice 
et l’amour pour Autrui, la compréhension pour l’échec des proches, l’admiration pour 
les vainqueurs, le culte des dieux, etc. 

On y configure un idéal qui sert de repère ou de baromètre pour les discussions 
libres du cercle, formé d’une synthèse des principes moraux et artistiques, psychologiques 
et axiologiques, aux implications sociales et littéraires à la fois : le « humanitas ». Chez 
les Scipion ce concept recouvre au moins deux sens ; 

–– largo sensu : la bonté, la bienveillance, la compréhension pour les problèmes 
des autres, la sympathie pour l’être humain et pour ses efforts de décider 
son propre sort, le sentiment d’amitié et de collaboration amicale contre les 
ennemis communs, le partage des troubles ou des joies de l’âme, la tolérance 
et la clémence, etc. ; 

–– stricto sensu  : l’éducation littéraire, philosophique et artistique, l’élément 
distinctif de l’homme par rapport à tout autre être, la préoccupation pour un 
esprit cultivé, etc. 

L’idéal de « humanitas » propose donc à la société romaine, par l’intermédiaire 
du cercle d’intellectuels iconoclastes des Scipion, un modus vivendi neuf, un modèle 
éducationnel différent par rapport à l’époque de Cato Maior, par exemple ; c’est une 
nouvelle sensibilité qui « jauge » la réception, le jugement et la création de la beauté. 
Par voie de conséquence, les Scipion produisent un changement, guère négligeable, 
mais à impact considérable dans le mental de leur époque et de leur société, puisque 
l’idéal de « humanitas » s’adresse à l’individu, non plus à la collectivité  ; il mesure 
la valeur de l’homme issu de l’anonymat, non plus effacé dans la foule ataraxique ; il 
encourage l’affirmation du moi à l’égard de la communauté civique. L’individu devient 
la mesure de toutes les choses, sa «  religion  » est, plus encore que son éducation, 
complexe et génératrice de changement des valeurs. L’idée de scindassion / fraction 
entre la macro-histoire et ses macro-sociétés (institutions politiques, communautés 
et collectivités), d’un part et la micro-histoire et ses microsociétés, de l’autre part, 
commence dès lors, à séduire la nouvelle société romaine, politique et artistique à la 
fois. L’imitation sélective de l’hellénisme oriental (cette phase transitoire que Cato 
Maior a tant blâmée) cède enfin par esprit et par désir de nouveauté à l’ethno-style 
romain à fondements éclectiques : le « humanitas », plus intériorisé, visant le repli vers 
la famille et vers ses valeurs intrinsèques.4 
4 Chaque pallier de la société romaine subit des changements : une nouvelle perspective sur la politique 
externe menée par Rome vis-à-vis des cités conquises ; un nouveau modèle moral et éducationnel ; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



Langue et littérature françaises

381

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Une remarque générale s’impose : le Groupe des Scipion se constitue dès ses 
premières grandes lignes en tant que foyer d’idées politiques, suivies des débats 
littéraires et esthétiques. La dominante va changer de rôles au cours des années, la 
politique cédant tour à tour place à la littérature et à l’acte critique et philosophique. 
Voilà les raisons pour lesquelles on prend le Groupe des Scipion pour une véritable 
institution littéraire au début de la littérature latine et forum politique à la fois où 
les membres, les amis, les hôtes d’occasion, les lettrés curieux théorisent, avancent 
des hypothèses portant sur l’époque en cours, s’exercent sur la nouvelle société à 
construire. Autrement dit, cette réunion prolongée des hommes de lettres et d’État 
assume le rôle de haut-parleur d’une société nouvelle, d’une littérature à venir où 
l’exercice axiologique est différent. 

4. La préoccupation pour la métanoïa
Le fait est que la conversation est la plus répandue forme de manifestation 

intellectuelle parmi les membres du Groupe des Scipion, impulsionnés par leurs 
animateurs. On discute dans le cénacle sans arrière-pensées, sans restriction, sans 
formalisme ni censure, car il n’y a qu’une seule règle : la cohérence qui engendre la 
logique des arguments de celui qui parle. Autrement dit : le talent de la conversation. 
Les sujets s’y portent sur n’importe quel domaine, même en quelque sorte dangereux, 
tel la politique pro-hellène et les guerres puniques recemment passées. 

La métanoïa est prise, grosso modo, pour une nouvelle forme de penser et 
de sentir. Les dictionnaires, le TLFI ou Encyclopaedia Universalis, par exemple, 
indiquent qu’il y va d’un changement d’esprit ou de sentiment résultant de la post-
connaissance donnée par le terme de métanoéô (μετανοείν, « connaître après »). La 
métanoïa comporte un changement de conduite ou de statut à l’avenir et qui pourrait 
être en principe pour le pire ou pour le mieux. Les deux termes : métanoéô et métanoïa 
s’appliquent presque exclusivement à l’attitude des incroyants faisant retour au dieu 
(plus tard, à Dieu à l’époque chrétienne).5 Le changement envisagé est celui de 
l’âme, de l’homme tout entier (créature nouvelle) qui se purifie et se transforme, qui 
métamorphose sa vie. 

Dans le territoire de l’histoire des idées, la conscience littéraire du Groupe des 
Scipion correspond sui generis au renouvellement de la pensée par rapport au siècle 
de Cato Maior, dont les limites politiques, morales, sociales, religieuses, esthétiques 
doivent être surmontées. La transformation consiste à ne plus répéter les fautes (il faut 
lire les normes, trouvées trop restrictives) du siècle passé. Cela veut dire revisiter le 
siècle de Cato d’un œil critique : c’est une « Invitation au voyage » dans un royaume 
différent, celui de l’idéal de «  humanitas  ». C’est la métanoïa cherchée, voulue, 
proposée consciemment, en tout cas favorisée par les esprits iconoclastes du Groupe 

l’intériorisation du culte des dieux vers le culte de la famille) ; le littéraire est concrétisé, à son tour, chez 
Ennius, Terentius ou Polybios, tous membres du cercle des Scipion. 
5 Cette notion est chargée, de nos jours, d’une densité théologique nouvelle, exhortant à la conversion au 
christianisme. Selon Hébreux VI, 1, la « métanoïa » fait partie de la toute première catéchèse baptismale 
repentir des œuvres mortes et foi en Dieu. Le nouveau d’un repentir est tout impossible à un apostat, comme 
il le fut pour Esaü, quoiqu’il eût cherché Dieu avec larmes. Voir Spicq, Ceslas, O.P., Lexique théologique du 
Nouveau Testament, Editions Universitaires de Fribourg, Editions du Cerf, 1991, p. 993 – 999.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



382

Langue et littérature françaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

des Scipion. Ce bouillonnement né des rencontres des cultures (les Grecs / les Latins) 
et des idéologies prépare la modernité de plus tard, quand les renaissants européens 
et les romantiques (encore plus tard) vont découvrir avec soif les valeurs perennes de 
l’Antiquité (hellenique dans ce cas).

5. Conclusions
La devise pragmatique du Groupe des Scipion serait que la littérature est, sui 

generis, formatrice soit par la solitude de l’étude individuelle (accompagnée par la 
béatitude iremplaçable de la méditation et de la lecture), soit par les confréries où les 
idées révolutionnaires bouillonnent et les esprits iconoclastes s’exercent à la pratique 
de la liberté. En outre, ils ont essayé de démontrer que la littérature façonne la vie de 
ceux qui se livrent corps et âme à elle et, ce faisant, la littérature devient, volens nolens, 
leur modus vivendi. 

Trois seraient nos idées conclusives sur le cercle des Scipion : 
Primo  : Le Groupe des Scipion est une réunion des créateurs d’opinions dont 

l’unité spirituelle / idéationnelle est redevable à la variété des tempéraments 
intellectuels de ses membres le long d’un siècle précedant l’intériorisation de 
l’hellénisme à Rome. 

Secundo  : La nouveauté des vues critiques consiste à forger des critères 
axiologiques différents servant à juger une œuvre littéraire.6 

Tertio : Le Groupe provoque un séisme idéationnel par les nouveautés proposées 
à la mentalité : le renouvellement mental (ce que les Grecs anciens appelaient 
la métanoïa) est assuré par cette pléiade d’intellectuels iconoclastes, le 
Groupe des Scipion ; il propose ce type de renouvellement critique, esthétique 
et littéraire via l’hellenisme. Il y va de la modernité des mentalités. Le sens de 
la métanoïa est là. 

Qu’il faut étudier la littérature à l’école (ou à l’université, on dit de nos jours) afin 
d’avoir une formation intellectuelle probe, c’est un axiome ; qu’il faut lire les auteurs 
et les œuvres canoniques de la littérature afin de se former le goût esthétique, c’est un 
axiome également ; que la littérature, quel que soit son siècle d’origine, a une influence 
irréfutable sur le devenir psycho-ethnique d’une nation, c’est le troisième axiome de 
cette énumération sujective  ; mais aimer la littérature c’est facultatif  ; l’adorer c’est 
obligatoire  ; l’enseigner c’est sublime  ; démontrer combien elle est polymorphe et 
polyphonique c’était / est leur / notre plaisir. 

6 Les membres du Groupe des Scipion s’interrogent si la littérature est problématique ou non. Le flottement 
entre le besoin d’assertion de certitude et les formules problématiques est géré par une écriture qui a l’air 
de traiter de la certitude, des faits réels vérifiés sous le masque problématisant au milieu duquel prône le 
beau mensonge fictif, nommé par les Romains Splendide Mendax. Il ne faut aucunement, il serait au moins 
inadéquat, sinon périlleux, de réclamer à la littérature une réponse tranchante là-dessus. La littérature est-
elle une pratique, un exercice, un savoir-faire ? Au-delà du fait qu’elle est un beau mensonge auctorial et 
artistique, c’est de l’invention accompagnée par l’imprévu, l’improbable et, certes, par l’imperfection due 
à la perfectibilité auctoriale.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350



Langue et littérature françaises

383

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Bibliographie
Coulanges, Fustel de. 1984. Cetatea antică [La Cité antique, 1864, la Ière édition]. Bucureşti: Meridiane.
Gagnol, P. 1929. Histoire Romaine. Paris : J. de Gigord.
Grimal, Pierre. 1997. Literatura latină. Traducere de Mariana și Liviu Franga, Note suplimentare și cuvânt 

înainte de Liviu Franga, Medalion biografic Pierre Grimal de Eugen Cizek. București: Teora.
Malita, Ramona. 2005. Dinastia culturalǎ Scipio sau Pulchrum est bene facere rei publicae, [La Dynastie 

culturelle des Scipion]. Cluj-Napoca: Dacia, colecţia Discobolul.
Matei, Horia. 1979. O istorie a Romei antice. Bucureşti: Albatros.
Spicq, Ceslas O.P. 1991. Lexique théologique du Nouveau Testament. Fribourg : Éditions Universitaires 

de Fribourg, Editions du Cerf. 
***Encyclopaedia Universalis, tome VII, lettre M.
***TLFI, Trésor de la Langue Française Informatisé www.tlfi.org (consulté le 29 décembre 2018)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:26 UTC)
BDD-A31350

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

