
Limba şi literatura latină

103

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Abstract: (Satyricon - wandering towards the marginality of being) Satyricon, even if it’s held up 
fragmentarily, impresses both as architecture, language, characters structure and as the realism of the 
mentioned issues, Petronius proving himself as a fine and avid observer of the society. Cena Trimalchionis 
gives us the opportunity of observing all the anomalies of society, a fallen one, whose members seem 
to manage themselves naturally, succeeding in crossing all the barriers of human society without any 
kind of remorse. Under the guidance of Eumolpus, an unsuccessful poet in search of glory, Encolpius 
experiences total decay, assuming both the role of a fugitive slave but also the role of an old man slave in 
Crotona without any heirs, embodied by Eumolpus. This current study aims, through a typical analyse of 
the Petronian novel, to point out that the entire novel is a vast journey, which takes place both physically 
and psychologically and morally, a true outer and inner wandering of the characters who are looking and 
testing their limits at a dizzying pace. Being dissatisfied with the values of their world, they are searching 
for complementary ways of living to fit to their structure, marking and changing with every single place 
of their journey.

Keywords: wandering, events, dinner, decay, alienation

Rezumat: Satyricon, deși păstrat fragmentar, impresionează atât la nivelul arhitecturii, cât și la nivelul 
limbajului, al structurii personajelor și al realismului aspectelor vizate, Petronius dovedindu-se a fi un 
fin și avid observator al societății contemporane lui. Cena Trimalchionis oferă prilejul observării tuturor 
anomaliilor societății, o societate decăzută ai cărei membrii par a se descurca foarte firesc, reușind să 
străbată meandrele societății umane fără a rămâne șifonați. Sub îndrumarea lui Eumolpus, poet ratat dornic 
de glorie, Encolpius experimentează decăderea totală, asumându-și statutul de sclav fugar, iar în Crotona, 
de sclav al bătrânului bogat și fără moștenitori întruchipat de Eumolpus. Prezenta lucrare își propune ca, 
printr-o analiză minuțioasă a romanului petronian, să evidențieze faptul că întregul roman reprezintă o 
amplă călătorie, săvârșită atât în plan fizic, cât și psihic și moral, o adevărată rătăcire exterioară și interioară 
a personajelor, care își caută și își testează limitele, într-un ritm amețitor. În egală măsură, nemulțumiți de 
valorile lumii lor, caută alte moduri de existență care să corespundă structurii lor, fiecare loc al călătoriei 
marcându-le, schimbându-le.

Cuvinte-cheie: rătăcire, peripeții, cină, decădere, înstrăinat

În ciuda aparențelor și a amplelor ambiguități, pornind de la însuși titlul 
romanului, Satyricon, cel dintâi roman latin, „de fapt primul mare roman din istoria 
literaturii universale” (Cizek 1994, 499), este o operă construită foarte exact grație 
inspirației, rafinamentului și spiritului de observație de care dă dovadă creatorul 
său, un estet desăvârșit. Petronius se dovedește a fi un fin observator al societății 
în care viețuiește sau, altfel spus: „Simțurile lui sunt delicate și rafinate ca cele ale 
lui Ovidiu. Dar experiența îi e mult mai întinsă și mai variată: dezmățul lumii mari, 
din vremea lui Nero, i-a stârnit curiozitatea și i-a îngăduit să și-o satisfacă.” (Bayet 
1972, 550). Așadar, lumea romană îi oferă lui Petronius spectacolul total, astfel încât 

Dana LĂPĂDAT-NICOLA
(Universitatea de Vest din 

Timișoara / Școala Gimnazială 
A.M.G. Zăbrani)

Satyricon - rătăcire 
spre marginalitatea ființei

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



104

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

„romanul abundă în aluzii, simțite ca vii, actuale, referitoare la contemporaneitate, 
adică la oameni și realități ale epocii lui Nero sau la unele momente istorice imediat 
anterioare.” (Cizek 1994, 497).

Întregul roman este o călătorie, o rătăcire exterioară și interioară a personajelor. 
Începutul acțiunii, unul abrupt, îl găsește pe Encolpius, personajul principal și naratorul 
evenimentelor, într-o școală de retorică „din Campania, poate la Puteoli” (Grimal 
[1997], 330), unde, în calitate de „student de ocazie” (Cizek 1970, 108), expune în 
fața profesorului Agamemnon și a celorlalți învățăcei punctul său de vedere privitor la 
retorica găunoasă a vremii, susținând cu tărie că principalul motiv al decăderii ar fi lipsa 
de legătură între ceea ce se studiază și realitate. Prin urmare, învățământul juridico-
retoric se axează pe dezbateri asupra unor cazuri fictive, dominate de absurditate, 
care nu vizează realitatea. Mai mult chiar, talentul avocatului nu mai are importanță, 
câtă vreme actele juridice stau sub semnul bunului plac al persoanelor din umbră, al 
jocurilor de culise. Dorința de câștig a pus în umbră atât talentul, cât și spiritul uman. 
Aceeași decadență își face simțită prezența și în cazul literaturii și a celorlalte arte, după 
cum mărturisește personajul. 

În acest context, Encolpius ni se înfățișează drept un tânăr inteligent, talentat și 
echilibrat, care înțelege bine realitatea și se dovedește a fi un fervent susținător al valorilor 
culturale tradiționale. Deși nu primim niciun indiciu referitor la moralitatea sa, cert este 
că: „El nu se prezintă inițial mai bun, mai virtuos, dar ca discipol al lui Agamemnon, 
Encolpius beneficiază oricum de o condiție socială mai puțin deplorabilă ca ulterior.” 
(ibidem, 121). Dispariția prietenului său, Ascyltos, în timpul acestor expuneri și căutarea 
acestuia determină rătăcirea lui Encolpius până la epuizare, atât din punct de vedere 
fizic, cât și moral: Sed nec viam diligenter tenebam quia <. . .> nec quo loco stabulum 
esset sciebam. Itaque quocumque ieram, eodem revertabar, donec et cursu fatigatus 
et sudore iam madens accedo aniculam quandam, quae agreste holus vendebat. „Dar 
nu-mi aminteam prea bine drumul, căci nici măcar nu știam unde era hanul în care 
locuiam. Degeaba băteam drumurile, căci nimeream tot prin locurile prin care mai 
fusesem cu puțină vreme în urmă, până când, obosit de alergătură și asudat ca vai de 
lume, m-am apropiat de o băbuță care vindea zarzavaturi aduse de la țară” (Satyricon, 
VI). Ajuns la capătul puterilor, Encolpius își pune ultima rămășiță de speranță într-o 
bătrânică necunoscută pe care o întreabă în cel mai serios mod cu putință dacă știe 
unde locuiește. Astfel, ajunge, în urma sfaturilor bătrânei care profită de întrebarea 
ciudată, într-un bordel, fapt ce-l face să se înfurie pe viclenia bătrânei, nu pe el însuși, 
pe credulitatea și pe absurditatea întrebării sale. Transformarea sa în victima bătrânei se 
datorează dorinței sale de a-și pune încrederea necondiționat în ceilalți, fără ca măcar 
să-și pună semne de întrebare în privința posibilității de a fi înșelat.

Regăsirea lui Ascyltos în același bordel a dus la izbucnirea conflictului între cei 
doi prieteni datorită încercării lui Ascyltos de a-l seduce pe Giton, iubitul lui Encolpius. 
Acesta din urmă este profund impresionat de lacrimile lui Giton și de aparenta suferință 
a acestuia și crede cu tărie în nevinovăția sa. Acest episod dă la iveală un Encolpius 
diferit față de cel echilibrat care lăuda trecutul glorios sau de credulul Encolpius care se 
bazase pe necunoscuți. Encolpius este revoltat, este decis să-i apere iubitului onoarea, 
devine puternic, capabil să-și înfrunte adversarul prin cuvinte, prin gesturi, prin 
atitudine: Quid dicis, inquam, muliebris patientiae scortum, cuius ne spiritus purus est? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



Limba şi literatura latină

105

QVAESTIONES ROMANICAE VII

„Ce-o să mai spui acum, stricatule? Ești mai rău decât o târfă. Nici măcar răsuflarea 
nu-ți este curată!” (Satyricon, IX). Ascyltos îi subliniază, prin cuvinte elocvente, faptul 
că sunt la fel de decăzuți, că au aceeași moralitate precară: gladiator obscene, quem de 
ruina harena dimisit? [...] nocturne percussor [...] cuius eadem ratione in viridario 
frater fui, qua nunc in deversorio puer es. „gladiator desfrânat, zdreanță netrebnică 
picată din arenă [...] ucigaș de noapte [...] M-ai silit să fac pe fratele tău într-o poiană, 
așa cum îl silești în han pe copilul ăsta.” (Satyricon, IX).

Un alt episod, care se petrece într-o piață, ni-i înfățișează pe Encolpius și 
Ascyltos, care și-au amânat din nou despărțirea, în postura de hoți și șarlatani. Aici, 
cei doi încearcă să vândă mantaua pe care o furaseră, însă soarta potrivnică li-l aduce 
în față pe cel de la care o furaseră. Reușesc să evite o rezolvare a problemei pe cale 
legală și acceptă un schimb cu țăranul care poseda tunica lor, după care gonesc spre 
han pentru a fi cu adevărat salvați, mândri de faptul că s-au arătat vicleni și au reușit 
să obțină ceea ce-și doreau. Însă liniștea lor nu este de durată, deoarece își face 
apariția servitoarea Quartillei pentru a anunța sosirea stăpânei sale dornice a clarifica 
lucrurile cu cei care i-au tulburat sacrificiul făcut lui Priap. Quartilla, preoteasă a lui 
Priap, era o femeie liberă, înstărită și independentă, „mare iubitoare de origii și de 
spectacole obscene” [tr.n.] (Martin; Gaillard [1990], 73: „grande amatrice dʼorgies 
et des spectacles obsceènes”), în esență „o femeie de lume bună care se pervertește” 
(Grimal [1997], 331). Prin cuvintele folosite, slujnica îi avertizează oarecum despre ce 
vor pătimi: [...]immo potius miratur, quis deus iuvenes tam urbanos in suam regionem 
detulerit. „Ba chiar se miră ce zeu a îndrumat prin părțile noastre pe niște tineri atât de 
fermecători.” (Satyricon, XVI).

Cina lui Trimalchio, o altă etapă a rătăcirii eroilor, are menirea de a surprinde 
structura socială a lumii pe care autorul o supune unei judicioase observații. Astfel, 
acest eveniment presupune întâlnirea tuturor straturilor societății romane de jos până 
sus, sub patronajul unui parvenit care a avut inteligența de a face foarte mulți bani, pe 
căi nu tocmai cinstite. Această cină oferă prilejul observării tuturor anomaliilor acestei 
lumi, o lume care, în ciuda decadenței, se consideră normală și pare a se descurca 
foarte firesc, după propriile sale valori și reguli, dovadă faptul că reprezentanții săi, 
deși au o structură șubredă, au capacitatea de a străbate meandrele societății umane 
fără a rămâne șifonați. Ridicolul, grotescul, neghiobia, infatuarea, lipsa de măsură, de 
scrupule și de moralitate, perversiunea sunt doar câteva dintre principiile guvernante 
ale reprezentanților acestei lumi. 

În ceea ce-l privește pe Trimalchio, numele însuși îi surprinde esența ființei, 
însemnând „prost, infatuat”, dar și „stăpân bogat și arogant”, „rege” (Cizek 1970, 
123). Ridicolul, lipsa de gust, stridența, urâțenia și lipsa de măsură îl însoțesc mereu 
pe Trimalchio, fie că este vorba de vestimentație, fie de felul în care-și amenajează 
mediul ambiant, fie de modul în care-și susține o idee sau își exprimă o cunoștință 
referitoare la istorie, literatură, cultură în general, fie de modul în care se comportă cu 
cei din jur sau de felul în care regizează cina. Se asigură în mod constant că cei din jur 
îi văd și-i apreciază bunăstarea și-i invidiază statutul social, mai ales că traseul său a 
fost unul sinuos: dintr-un tânăr sclav a ajuns intendent, apoi a devenit om liber și s-a 
ales și cu o moștenire sub forma unor moșii a căror vânzare i-a asigurat ascensiunea. 
Prin comerț și cămătărie, acesta a reușit să se impună drept latifundiar de vază și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



106

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

cel mai important libert din orașul său. Considerându-se din rândul aristocraților, 
credea că este necesar să-și etaleze bogăția, însă „nu reușește să ascundă în ostentația 
luxului mizeria sa spirituală” [tr.n.] (Borelli; Tedeschi 1973, 146: „non riesce a celare 
nellʼostentazione del lusso la sua miseria spirituale”). Singura problemă pentru care nu 
găsește rezolvare și care-l macină este efemeritatea ființei umane, faptul că va fi și el 
supus morții, că va dispărea în neant, motiv pentru care acordă o atenție sporită trecerii 
timpului: Quid? vos, inquit, nescitis hodie apud quem fiat? Trimalchio, lautissimus 
homo. Horologium in triclinio et bucinatorem habet subornatum, ut subinde sciat 
quantum de vita perdiderit! „Cum? făcu el, nu știți la cine se mănâncă astăzi? La 
Trimalchio, un om tare de soi, care are în tricliniu un orologiu și un trâmbițaș tocmit 
să-i vestească la fiecare ceas cât a pierdut din viață” (Satyricon, XXVI). Astfel, „bogat, 
dar supus, ca orice muritor, perisabilității vieții, Trimalchio crede că poate opera o 
substituție ontologică, sustrăgându-se morții prin umplerea excesivă a clipei” (Duță 
2004, 57). În plus, „Plăcerile lui Trimalchio semnifică o ratare pe plan uman, în pofida 
satisfacțiilor grosolane dobândite de antierou.” (Cizek 1970, 118). Atitudinea sa nu 
este mai sănătoasă nici în privința celor din jur, arătându-se crud și batjocoritor cu 
servitorii, stabilindu-le invitaților o serie de ritualuri și de reguli de urmat, jignind-o 
și lovind-o pe soția sa, Fortunata, în văzul tuturor, deși cu puțin timp înainte îi lăudase 
calitățile și o prezentase ca un demn ajutor al lui. 

Mirarea și ironia lui Encolpius atunci când relatează episoadele cinei, completate 
de atitudinea prietenilor săi, denotă faptul că ei încă nu atinseseră această limită a 
decăderii, a micimii, faptul că, în ciuda carențelor felurite pe care le posedă, ei încă dețin 
fărâmituri de umanitate. Își doresc și încearcă să plece de acolo, deoarece acel mod de 
viață, acel belșug, acele valori nu se găsesc în concordanță cu propria lor structură, 
oricât de precară ar fi. Astfel, luând parte la această cină, personajele descoperă mai 
degrabă ceea ce nu sunt, decât ceea ce sunt. Când reușesc să se furișeze, se simt salvați 
și ușurați, deși încep din nou să rătăcească, după cum pun în evidență rândurile: Neque 
fax ulla in praesidio erat, quae iter aperiret errantibus, nec silentium noctis iam mediae 
promittebat occurrentium lumen. Accedebat huc ebrietas et imprudentia locorum 
etiam interdiu obscura. Itaque cum hora paene tota per omnes scrupos gastrarumque 
eminentium fragmenta traxissemus cruentos pedes, tandem expliciti acumine Gitonis 
sumus. Prudens enim pridie, cum luce etiam clara timeret errorem, omnes pilas 
columnasque notaverat creta, quae lineamenta evicerunt spississimam noctem, et 
notabili candore ostenderunt errantibus viam. „N-aveam la îndemână nicio făclie care 
să ne călăuzească pașii rătăcitori, iar tăcerea miezului de noapte nu ne făgăduia vreo 
întâlnire cu niște trecători care ar fi putut avea lumină cu ei. Se mai adăugau amețeala 
pricinuită de băutură și nerecunoașterea locurilor, care te încurcă la mers chiar pe 
lumină. De aceea, după ce am orbecăit aproape o oră întreagă prin toate pietroaiele și 
cioburile ascuțite care ne tăiau picioarele până la sânge, în cele din urmă ne-a descurcat 
mintea isteață a lui Giton. Căci, fiindcă se temuse că o să se rătăcească chiar în plină 
zi, avusese prevederea de-a însemna pe lumină cu creta toți stâlpii și toate coloanele. 
Liniile trase de el se puteau desluși chiar în bezna nopții, fiindcă erau strălucitor de 
albe; ele ne-au arătat drumul punând capăt bâjbâielilor noastre.” (Satyricon, LXXIX).

Encolpius însuși își recunoaște decăderea: et deformis praeter spoliati capitis 
dedecus superciliorum etiam aequalis cum fronte calvities. „Eram slut tare, cu capul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



Limba şi literatura latină

107

QVAESTIONES ROMANICAE VII

ras jalnic și cu sprâncenele chele sub o frunte ca palma de netedă” (Satyricon, CVIII). 
Cât despre Giton, acesta încearcă să salveze situația, recunoscându-se încă o dată 
generatorul tuturor conflictelor. Astfel, în mijlocul bătăii generale dintre cele două 
tabere, acesta intervine: Tunc fortissimus Giton ad virilia sua admovit novaculam 
infestam, minatus se adbscissurum tot miseriarum causam. „Atunci viteazul Giton și-a 
apropiat de semnele bărbăției sale briciul cel primejdios, amenințând că el va nimici 
pricina atâtor nenorociri.” (Satyricon, CVIII). Oripilată de gestul său, Tryphaena alege 
să semneze un tratat prin care să anuleze greșelile trecutului, astfel că întreaga încăierare 
se transformă într-o petrecere pe cinste. 

În contradicție cu calmul ce i-a cuprins pe toți pasagerii corabiei, marea a început 
să dea semne de furtună. Lichas, considerându-l pe Encolpius vinovat că a atras mânia 
vreunui zeu, îi cere să facă pace cu divinitatea pentru a-i salva pe toți, însă nu reușește 
să vadă deznodământul, deoarece valurile îl duc în străfundurile mării. Singura grijă 
a lui Encolpius în aceste momente de disperare a fost să rămână împreună cu Giton 
pentru a păși împreună și în moarte. Giton îi împărtășește trăirile și speră ca leșurile 
lor să fie purtate la mal unde să fie îngropate cum se cuvine. Soarta a fost însă mai 
generoasă și i-a dus vii la mal, la fel pe Eumolpus, care, în pragul morții, era foarte 
preocupat să compună un poem. 

Apariția unui cadavru purtat de valuri îi face să mediteze asupra nimicniciei 
existenței, asupra efemerității și instabilității acesteia: Haec sunt consilia mortalium, 
haec vota magnarum cogitationum. En homo quemadmodum natat! „Așa se întâmplă 
cu planurile muritorilor, cu dorințele și socotelile lor. Uite cum omul plutește și se 
duce la vale.” (Satyricon, CXV). Când descoperă că acesta este Lichas, starea de spirit 
se schimbă, Encolpius bucurându-se de sfârșitul acestuia, de faptul că s-a prăbușit 
din înălțimile trufiei în neant, fără a fi luat cu el nimic din ceea ce a agonisit pe căi 
necinstite, de faptul că va servi drept hrană animalelor marine: Sed non sola mortalibus 
maria hanc fidem praestant. Illum bellantem arma decipiunt, illum diis vota reddentem 
penatium suorum ruina sepelit. Ille vehiculo lapsus properantem spiritum excussit, 
cibus avidum strangulavit, abstinentem frugalitas. Si bene calculum ponas, ubique 
naufragium est. „Dar nu numai mările se arată așa viclene cu muritorii. Pe războinic 
îl înșală chiar armele, iar cel care se roagă pios zeilor este îngropat în penații săi. Care 
se prăbușesc peste el. Un altul a căzut sub o căruță și și-a dat duhul la iuțeală. Pe 
unul lacom l-a înecat chiar mâncarea, pe altul cumpătat chiar cumpătarea. Cântărește 
lucrurile bine și ai să vezi că peste tot te pândește naufragiul.” (Satyricon, CXV).

După momente de rătăcire, eroii descoperă că se găsesc în Crotona, unde oamenii 
sunt de două feluri: Nam aut captantur aut captant. „Unii care sunt moșteniți și alții 
care vânează moșteniri” (Satyricon, CXVI). Eumolpus îi încurajează pe tovarășii săi să 
exploateze situația, el prefăcându-se într-un bătrân bolnav care are o moștenire de lăsat, 
iar ei în sclavii săi fideli. Astfel, pe zi ce trecea, Eumolpus începea să creadă el însuși în 
viclenia pe care o încropise și să dea uitării existența sa anterioară: Eumolpus felicitate 
plenus prioris fortunae esset oblitus statum, adeo ut suis iactaret neminem gratiae suae 
ibi posse resistere impuneque suos, si quid deliquissent in ea urbe, beneficio amicorum 
laturos. „Uitase în asemenea hal de starea și de viața sa anterioară, încât se grozăvea 
față de noi că nimeni în oraș nu i s-ar putea pune de-a curmezișul și că prietenii săi ne-ar 
face scăpați, orice ispravă am săvârși.” (Satyricon, CXXV).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



108

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

În acest context, Encolpius devine Polyaenos. Cu noul său statut, o atrage pe 
frumoasa Circe, o matroană a cărei plăcere consta în seducerea bărbaților de condiție 
modestă. El însuși se îndrăgostește de aceasta, însă nu i se poate oferi, deoarece și-a 
pierdut virilitatea: non intellego me virum esse, non sentio. Funerata est illa pars 
corporis, qua quondam Achilles eram. „nu mai sunt bărbat, nu mă mai simt ca atare. S-a 
dus la groapă acea parte a trupului care mă făcea cândva al doilea Ahile.” (Satyricon, 
CXXIX). Eșecul său se prelungește și asupra relației cu Giton, în răspunsul căruia 
surprindem ironia: Itaque hoc nomine tibi gratias ago, quod me Socratica fide diligis. 
Non tam intactus Alcibiades in praeceptoris sui lecto iacuit. „Îți mulțumesc din toată 
inima că mă iubești cu o cuviință socratică. Alcibiade n-a dormit mai nepângărit în 
patul dascălului său.” (Satyricon, CXXVIII). Într-o scrisoare, Encolpius-Polyaenos 
îi mărturisește fermecătoarei matroane toate păcatele sale, după mai multe încercări 
eșuate de a-și consuma iubirea, și-i cere iertarea, el însuși neînțelegând ce i se întâmplă. 
Se simte bolnav, se simte altă persoană. Presupunând că este vorba de o răzbunare a 
zeului Priap, Encolpius, lucid în această situație, merge în templul acestuia să ceară 
ajutor și, după o serie de ritualuri, redevine bărbat. 

Romanul se termină brusc și deopotrivă grotesc. Personajele viețuiesc într-un ritm 
intens, se plâng mereu că nu au răgazul necesar, se rătăcesc în tot felul de locuri și de 
întâmplări care-și lasă amprenta asupra lor, care-i schimbă puțin câte puțin. Așadar: 
„Fiecare loc din roman are o valoare fizionomică, încarnează o calitate morală sau 
un prodigiu. Crotona apare, de pildă, ca o capitală a cupidității.” (Cizek 1970, 111). 
Personajele caută o lume care să corespundă structurii lor, o lume cu valori care să 
aibă valabilitate pentru ei, însă fără succes, mai ales că ele însele nu sunt constante nici 
din punct de vedere social, nici psihologic, ci sunt schimbătoare, transformându-se cu 
fiecare întâmplare petrecută, înstrăinându-se de ele însele și unele de altele. Căutarea 
lor este cu atât mai dificilă, cu cât sunt pe cont propriu, fără niciun sprijin din partea 
nimănui, cu excepția călătoriei pe mare, când Eumolpus devine protectorul lor. Tinerii 
nu reușesc să ajungă la un deznodământ, deoarece ei sunt adevărate surse generatoare 
de probleme, trecând dintr-un necaz într-altul, dintr-un eșec în altul mai profund. Își 
doresc să se adapteze realității, să-i înțeleagă toate aspectele, însă, în analiza lor, rămân 
undeva la suprafață datorită faptului că gonesc mereu, datorită faptului că nu găsesc 
răgazul necesar pentru a aprofunda trăirile, valorile, toate acele elemente aflate la 
vedere, ci se ostenesc gonind după himere sau având atitudini aberante, și anulează 
sensurile descoperite adoptând râsul, astfel că: „«Tragedia» se transformă în melodramă 
și eșuează lamentabil” (Cizek 1994, 510). Nici măcar asupra lor înșiși nu reușesc tinerii 
să se oprească așa cum se cuvine, mai ales că nesiguranța plutește mereu asupra lor, 
astfel că nu reușesc să se cunoască în profunzime: „Personajele cred, speră sau își doresc 
intens schimbarea sorții; întregul efort este canalizat spre reconfigurarea propriilor trasee 
existențiale. Personajele sunt angrenate în conceperea unor cadre fixe de viață, supuse 
însă unei perpetue subminări. Acțiunile lor sunt univoc direcționate, în temeiul unor 
atribute unice: bogăția, profesia de poet, starea de îndrăgostit.” (Duță 2004, 57).

Toate acestea transformă Satyricon într-un „roman al căutărilor, [...] un roman 
problematizant, un roman al condiției umane” (Cizek 1994, 499). Sau, altfel spus: 
„Satyricon echivalează cu o călătorie inițiatică sau mai degrabă cu o anticălătorie” 
(ibidem, 502). La un alt nivel, ținând cont de lumea pestriță zugrăvită în roman, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322



Limba şi literatura latină

109

QVAESTIONES ROMANICAE VII

tipologia personajelor, toate decăzute, „mai multe personaje sunt aproape de ceea ce 
numim acum lumea a patra” [tr.n.] (Hzehnacker; Fredouille [2001], 249: „plusieurs 
personnages sont proches de ce que nous appelons maintenant le quart monde.”): 
șarlatani, hoți, parveniți, perverși, mincinoși, femei desfrânate, sclavi ce roiesc mereu 
spre a satisface poftele stăpânilor, ținând cont de plăcerile păcătoase ale tuturor acestora, 
de importanța pe care o acordă sexului, Satyricon reprezintă „un adevărat roman de 
moravuri” (Cizek 1994, 503). Având în vedere lumea interlopă pe care o analizează 
și situațiile, adesea aberante în care se află personajele, „cartea lui Petronius este o 
operă îndrăcită, însă niciodată diabolică” [tr.n.] (Martin; Gaillard [1990], 74: „le livre 
de Pétron est une oevre endiablée mais jamais diabolique”). Totodată, „Sugestivitatea 
excepțională, simplitatea și directețea, verva comică uluitoare, asigură Satyriconului o 
modernitate perenă.” (Cizek 1970, 143). 

Bibliografie
Bayet, Jean. 1972. Literatura latină. În românește de Gabriela Creția. Traducerea versurilor de Petre Stati. 

Studiu introductiv de Mihai Nichita. București: Editura Univers.
Borelli, A., Tedeschi, G. 1973. Voci del mondo classico. Torino: G.B Petrini.
Cizek, Eugen. 1970. Evoluția romanului antic. București: Editura Univers. 
Cizek, Eugen. 1994. Istoria literaturii latine. Vol. II. București: Societatea „Adevărul” S.A.
Cupaiuolo, Fabio. [1994]. Storia della letteratura latina: forme letterarie, autori e società. Napoli: 

Loffredo Editore. 
Duță, Ilona. 2004. Satyricon – simptom al unei crize culturale, în „Analele Universității din Craiova”, 

Seria Științe filologice, Limbi și literaturi clasice, anul I, nr. 1-2.
Grimal, Pierre. [1997]. Literatura latină. Traducere de Mariana și Liviu Franga, Note suplimentare și 

cuvânt înainte de Liviu Franga. Medalion biografic Pierre Grimal de Eugen Cizek. București: Editura 
Teora.

Martin René, Gaillard Jacques. [1990]. Les genres littéraires à Rome. Préface de Jacques Perret. [Paris]: 
Nathan.

Petroniu, Satyricon. 1995. Traducere, cuvânt înainte și note de Eugen Cizek. București: Editura Univers.
 Zehnacker, Hubert, Fredouille Jean-Claude. [2001]. Littérature latine. Presses Universitaires de France.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:41 UTC)
BDD-A31322

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

