
98

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

Abstract: (The Journey to the Underworld – a Satirical Vehicle in Dialogues of the dead by Lucian 
of Samosata) The purpose of this article is to explore the purpose of the descent to the underworld in 
the work of Lucian of Samosata, Dialogues of the dead. Kathabasis, situating itself in opposition to 
anabasis, represents a method of exploring the unknown. The mysterious places positioned at the end 
of the mundane world are described by the Ancient Greeks in a strong relation and connection with their 
knowledge: philosophical, cultural, geographical and topographical (oikoumene). In accordance to these 
values, Lucian of Samosata narrates a trip to the underworld where the status of imaginary is crucial 
to the textual impact. Without having the intention to reveal an actual dimension, Lucian is using the 
travel to the underworld in order to satirize the contemporary realities. Parody and allusion are constantly 
used to create various visions on quotidian matters while combining history and myth. Considering that 
Greek philosophy incorporates not only metaphysics, but also political and scientific issues, we may argue 
that Lucian was using literature`s abstract notions in the interest of expressing a satirical vision on the 
mundane. The significance of the Lucianic katabasis relies on the need to ridicule superstitions, religious 
practices, prophecies, politics, deifications and the belief in the occultism.

Keywords: kathabasis, Underworld, Lucian of Samosata, satire, oikoumene 

Rezumat: Lucrarea de față își propune să observe rolul pe care călătoria în lumea de apoi în lucrarea 
Dialogul morților a lui Lucian de Samosta îl comportă. Catabasa, aflată în raport de opoziție cu anabasa, 
reprezintă o metodă de explorare a necunoscutului. Misterioasele tărâmuri aflate la capătul mundanului 
sunt descrise de către vechii greci în strânsă legătură cu propriile conștiințe, fie ele filosofice, culturale, 
geografice sau topografice (oikoumene). În report cu aceste valori, Lucian din Samosata narează o călătorie 
înspre lumea de apoi, spațiu în care imaginarul este crucial în vederea impactului pe care receptarea 
textului îl implică. Fără a avea intenția de a revela dimensiuni sau spații reale, Lucian folosește călătoria 
către lumea de apoi pentru a satiriza realitățile contemporane. Parodia și aluziile sunt folosite în mod 
constant în vederea conturării multiplelor aspecte ce conturează viață cotidiană, în timp ce istoria și mitul 
se alătură procesului creativo-descriptiv. Luând în considerare faptul că filosofia greacă încorporează nu 
doar aspectele metafizice, precum și problematici de natură politică și științifică, putem afirma că Lucian 
s-a folosit de noțiunile abstracte ale literaturii cu scopul de a exprima o viziune satirică asupra lumii. 
Semnificație catabasei expuse de Lucian din Samosata se bazează pe nevoia de a ridiculiza superstițiile, 
practicile religioase, profețiile, politica, deificările și credința în ocultism și practicile asociate.

Cuvinte-cheie: catabasă, Lumea de apoi, Lucian of Samosata, satiră, oikoumene

În Grecia celui de-al doilea secol dinaintea lui Hristos, pe malurile fluviului 
Eufrat, se naște satiricul Lucian. Grecia anului 160 d.Hr. se afla sub dominația 
Imperiului Roman, fapt ce îl face pe Lucian să nu considere limba greacă ca fiind 
cea nativă. În ciuda acestui aspect, și-a scris opera în limba greacă, propunându-și 
să demaște caractere și să atace preconcepțiile și părerile unanim acceptate în rândul 
populației. Distanța temporală față de cultura clasică greacă i-a permis lui Lucian să 
se poată raporta la aceasta din urmă cu un oarecare grad de detașare, îngăduindu-și să 

Roxana Maria LAZARESCU
(Universität Konstanz)

Călătoria în lumea de apoi –  
vehicul satiric în Dialogul morților 
al lui Lucian din Samosata

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:19 UTC)
BDD-A31321



Limba şi literatura latină

99

QVAESTIONES ROMANICAE VII

abordeze cu ironie și amuzament scrierile secolului de aur grecesc.
Două dintre principalele vehicule satirice folosite de Lucian, călătoria fantastică 

și encomiul paradoxal, au provocat audiența în înțelegerea mesajului auctorial. Pe de 
o parte, a provocat auditoriul prin punerea la îndoială și discreditarea unor practici 
și concepții înrădăcinate socio-cultural, iar pe de altă parte, și-a susținut ideile prin 
numeroase argumente cu care a sufocat imboldul unei presupuse contraargumentații1. 
Dialogul, ca tehnică narativă de expunere a unei teorii2, permite manipularea discursivă 
centrată exclusiv pe judecarea și criticarea gândirii tradiționale, acreditată prin 
sedimentarea unor concepții. Factorul temporal, mai precis lunga și frecventa uzanță 
a unor practici, devine unul dintre principalele elemente ce permit implementarea 
unor ideologii. Folosirea dialogului justifică în aceeași măsură năzuința auctorială de 
a jongla cu vechile cutume transmise la nivel social și cultural. Spiritul umoristic 
și dialogul candid dintre două personaje, de cele mai multe ori figuri eroice sau 
mitologice, permite autorului să creeze conversații complexe. În cazul Dialogului 
morților, participanții la conversație sunt eroi, personaje mitologice sau figuri 
istorice, spre exemplu: Diogenes și Pollux, Charon și Menippus, Terosion și Pluto 
etc. Subiectele sunt variațiuni pe aceeași temă și vizează aspectele morale și aspectele 
etice ale societății3. Numeroasele vicii, precum și spectrul foarte larg de personaje și 
tipologii pe care Lucian îl ale în vedere atunci când își compune satirele, fac ca propria 
credibilitate să îi fie știrbită, mulți considerându-l, pe nedrept, mai degrabă un bufon4, 
decât un observator și moralist al vremurilor sale. 

Satira Dialogul morților este alcătuită sub forma unui dialog în care combatantul 
nu are drept de apel din pricina argumentelor covârșitoare ale conducătorului de discuție, 
creat și considerat a fi un formator de opinie. În această măsură, satira lucianică se 
aseamănă cu discursul retoric, fiind menit sa câștige admirația audienței (indiferent că 
vorbim despre cititor sau despre participanții direcți la o reprezentație publică) și să o 
convingă de corectitudinea și necesitatea unor anumite idei sau teorii în spațiul cotidian 
al autorului. Retorica persuasivă este astfel construită. 

Discursul persuasiv poate fi construit nu doar prin utilizarea factorului apreciativ, 
ci și prin mock-encomium, așa cum o face și Lucian în satirele sale5, fără a fi nevoie 
de o apreciere exagerată ce să trezească suspiciuni la nivelul libertății de exprimare al 
autorului. Pornind de la ideea aristotelică potrivit căreia plăcerea este provocată prin 
însăși (re)prezentarea concepțiilor personale, indiferent de valența lor etică (bun versus 
rău, urât versus frumos), putem considera că dialogurile și călătoriile fantastice lucianice 
se înscriu în categoria satirelor menite să expună ideile și concepțiile personale ale unui 
autor, într-o lume în care, parafrazând afirmația lui Lucian, totul devine subiect de râs și 
ridiculizat (Lucian, Hermotimus, 2756). Găsind satisfăcătoare expunerea publică a viciilor 
1 Modelul lucianic este urmat, mai târziu, de Thomas More și Erasmus.
2 În anul 1683, Fontenelle publică un dialog al morților asemănător celui lucianic, în care bizareria și 
umorul negru menipeic sunt principalele părți constituente. 
3 Personajele si temele dialogului urmează tradiția stabilită de diatriba cinică.
4 Este posibil ca această accepțiune să fie justificată și de modalitatea prin care satirele lui Lucian erau 
expuse publicului. Se presupune că acestea, datorită cel mai probabil formei, erau destinate a fi prezentate 
pe scenă, în fața unei audiențe educate.
5 Cele mai relevante exemple se regăsesc în Vitarum Auctio, Lucius, the Ass and True History.
6 Lucian, Hermotimus or Concerning the souls in T.E. Page, E. Capps, W.H.D. Rouse, L.A. Post, E.H. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:19 UTC)
BDD-A31321



100

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

și cutumelor societății căreia îi aparține, Lucian construiește un discurs virulent împotriva 
acestora, fără a face un scop precis din a le corecta. Astfel, putem găsi afirmația lui John 
Dryden drept corectă: „Aș putea adăuga că, în marea sa parte, el mai degrabă râde precum 
Horațiu decât să muște precum Juvenal” [tr.n.] (John Dryden 1989, 218)7. Aprecierea 
publicului completează și sporește efectul manipulator pe care satiristul îl scontează. 

Călătoria în lumea morților este poate defini precum o modalitate de reducere a 
unei situații complexe la o formă simplă, menită să stârnească râsul, implicit plăcerea 
celui ce o lecturează sau privește (luând în considerare posibilitatea ca acest timp de 
satiră să fie destinată expunerii pe scenă). Complexitatea rezidă în trimiterile cele mai 
variate pe care Dialogul morților le cuprinde, de la personajele mitologice la filosofie 
sau de la componenta istorică la cea de factură etică, religioasă8. Plăcerea pe care o 
provoacă satira poate fi justificată de elementele ascunse, subsidiare, pe care aceasta 
o comportă9. De cele mai multe ori, înțelesurile și subînțelesurile discursului satiric 
comportă în stuctura lor o trimitere ce vizează componenta istorico-politică a societății. 
În consecință, dată fiind caracteristica derivativă a satirei, aceasta poate fi considerată ca 
fiind, într-un un grad sporit, dependentă de contextul literar și istoric în care a fost creată. 

Contextul istoric ce se traduce din cuprinsul satirei luciene comportă numeroase 
referințe și valențe cu caracter religios, mitologic sau chiar filosofic. În cazul de față, 
catabasa luciană urmărește transpunerea cinică și ironică a concepțiilor religioase grecești 
și romane la nivelul unui dialog, compus, la rândul său, din alte 30 de dialoguri10. Etapa 
ce survine morții trupești, catabasa, presupune, conform mitologiei greco-romane, 
trecerea râului Styx în barca luntrașului Charon. Serviciul luntrașului infernal trebuie 
recompensat prin plata cu o monedă, expresie a materialismului mundan. În Dialogul 
morților, Charon poartă sufletul lui Menippus peste granița fluviană, spre străfundurile 
pământului, și plata și-o așteaptă imediat „Pay me, I say, for taking you across (...) 
Thatʼs nothing to do with a ferryman; your penny must be paid. No alternativeʼs 
allowed” (Lucian 1959, 2/22). Așteptările lui Menippus relevă mentalitatea umană în 
raport cu severitatea și strictețea judecății de tip mitologico-religios:

Charon: Is there anyone who hasn`t a single penny?
Menippus: I don’t know about anyone else, but I am without one.
Charon: But by Pluto, I`ll throttle you, you blackguard, if you don`t pay.
Menippus: And I`ll smash your head with a blow from my stick.

Warmington, Lucian, translated by K. Kilburn, London, William Heinemann Ltd, vol VI, 1959. 
7 John Dryden, The works of John Dryden: Prose 1691-1698: De arte Graphica and Shorter Works, vol. 
XX, Berkeley/ Los Angeles/ London, University of California Press, 1989, p. 218: „I may add, that for the 
most part, he rather laughs like Horace, than bites like Juvenal”.
8 Motiv pentru care opera și ideile sale au fost adoptate de numeroși părinți ai bisericii, cum este spre 
exemplu cazul Sfântului Ioan Cristodoxul. Din pricina atitudinii sale combative și sceptice, scriitura lui 
Lucian a fost deseori considerată drept fiind una ateistă și hulitoare. Pe de altă parte, criticile pozitive îl 
situează în rândul celor care au ajutat la eliminarea credințelor păgâne.
9 Freud aseamănă efectul glumei, al satirei prin extensie, cu cel al visului. Conform teoriei emise de Freud, 
ingeniozitatea satirică își datorează forma cenzurilor celor mai stricte: Sigmund Freud, The interpretation 
of dreams (1953, 142): „The stricter the censorship the more far-reaching will be the disguise and the more 
ingenious too may be the means employed for putting the reader on the scent of the true meaning”. 
10 Numerotarea dialogurilor diferă în funcție de editorul volumului. Pentru studiul de față s-a folosit ediția 
William Heinemann, Harvard University, în traducerea engleză a lui M.D. Macleod.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:19 UTC)
BDD-A31321



Limba şi literatura latină

101

QVAESTIONES ROMANICAE VII

Charon: Then you`ll have sailed all this long way for nothing.
Menippus: Hermes delivered me to you; let him pay.
Hermes: Heaven help me, if I`m going to pay for the dead too 
					     (Lucian 1959, 2/22)

Singura scăpare din infern o reprezintă judecata lui Minos. Fără această judecată, 
sufletul este destinat să trăiască în lumea lui Pluto, unde nici măcar uitarea nu îi poate 
liniști, devenind modalitate de tortură: „But even in death they remember their past and 
cling to it. Thatʼs why I enjoy tormenting them” (Lucian 1959, 3/2). Vanitatea dorințelor 
umane persistă așadar pentru veșnicie, iar sufletul omului se torturează singur. Lumea lui 
Menippus este una fără posibilitatea unei ameliorări. Ieșirea există, însă este nu conduce 
înspre mai bine. Pesimismul lui Lucian se observă în idea generală ce se desprinde din 
dialogul lucianic, și anume inexistența confortului uman. Conform filosofiei lucianice, 
trecutul, prezentul sau viitorul nu oferă confort sufletului uman, acesta fiind inexistend 
atât în lumea fizică, mundană, cât și în cea de apoi, infernală. Tortura este dublă: fizică 
și psihologică, așa cum s-a arătat anterior. Viziunea cinică, fără aspecte pozitive, ne 
determină să considerăm lumea lucianică drept una foarte dură, unde râsul și ironia au 
rolul de a reliefa aspectele zadarnice ale existenței umane. Zădărnicia acțiunilor umane 
comportă și o valență moralistică, educativă prin extensie. Viziunea auctorială asupra 
lumii contemporane și a istoriei este una ce vine să sublinieze faptul că anumite acțiuni 
ce par vitale în timpul prezent se dovedesc a fi irelevante eternității. Una dintre acestea 
este frumusețea pentru care oamenii istoriei au luptat cu toate armele ce le-au stat la 
îndemână, dar care acum se pierde în fața morții: 

„Hermes: I have no time, Menippus. But just look over there to your right, 
where youʼll see Hyacinthus, Narcissus, Nireus, Achilles, Tyro, Helen, and Leda, 
in fact, all the beauties of old.

Menippus: I can only see bones and bare skulls, most of them looking the 
same. (...) What is for this that the thousand ships were manned from all Greece, 
for this that so many Greeks and barbarians fell, and so many cities were devas-
tated?” (Lucian 1959, 5/18). 

Imediata relevanță și cursul istoriei devin motiv de sentință filosofică: „For if one 
sees flowers that are dried up and faded, they will, of course, appear ugly; but when 
they are in bloom and have their colour, they are beautiful” (Lucian 1959, 5/18). 

Trecerea de la atacul direct la cel general reflectă alternativa pe care satira o 
desfășoară, permițând, pe lângă subiectul țintit în mod fățiș, tratarea unor problematici 
cu spectru larg, deseori de factură etico-moralistă. În această direcție este relevantă 
afirmația lui Charles A. Knight cu privire la relevanța satirei:

„În tradiția escatologică contrastantă a contempus mundi, cea care respinge 
naturalul de supranatural, rolul satirei nu este curativ. Satira lui Lucian și cea a lui 
Swift implică inadecvența experienței naturale, chiar și fără a articula o alterna-
tivă religioasă. Satiristul religios acceptă pesimismul cu indiferența și calmul ce 
derivă din cunoștința faptului că un alt adevăr.”11 [tr.n.].

11 Charles A. Knight, The Literature of Satire (2004, 21): „In the contrasting eschatological tradition of 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:19 UTC)
BDD-A31321



102

Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VII

Luând în considerare referințele luciene și maniera în care acestea sunt expuse, 
putem deduce că ele au fost scrise cu scopul de a servi drept sursă de distracție unei 
audiențe tradiționaliste. Pentru a-și atinge scopul, Lucian recreează și tratează într-o 
manieră satirică motivele mitico-culturale moștenite. Definiția eroului este dezbătută cu 
o notă de ironie, cel mai probabil cu scopul de a sublinia caracterul efemer al statutului 
și zădărnicia sacrificiului personal în raport cu propria persoană (în măsura în care, 
presupusa divinitate ce ia parte la actul eroic dispare în pragul morții):

„Trophonius: A compound of god and man.
Menippus: Something neither man nor god, you mean, but both at once? Well 

then, where has your divine half gone at present?
Trophonius: Itʼs prophesying, Menippus, in Boeotia.
Menippus: I donʼt know what you mean, Trophonius; but I can see quite clear-

ly that all of you is dead.” (Lucian 1959, 9/28).

Ceea ce a început cu Cerberul și porțile infernului se sfârșește cu discuția asupra 
frumuseții mundane purtată de Thersites și Nireus. Contrastul dintre adevăr și falsitate, 
relevanță și irelevanță, îndoială și certitudine se conturează și se dezvoltă de-a lungul 
călătoriei lui Menippus în străfundurile pământului. Tărâmul celor morți permite 
relevarea adevărurilor crunte ce definesc statutul uman, fără ca autorul să fie întrucâtva 
susceptibil de a fi atacat personalități contemporane (cel puțin nu în mod direct). 
Spațiului imaginar, asociat mitologiei, i se adaugă, așa cum s-a arătat anterior, discursul 
satiric, relevând, asemeni definiției lui Diomedes, faptul că satira oferă alternative și 
creează multiple posibilități pentru adevăruri și aspecte incofortabile. 

Bibliografie
Dryden, John. 1989. The works of John Dryden: Prose 1691-1698: De arte Graphica and Shorter Works. 

Vol. XX. Berkeley/ Los Angeles/ London: University of California Press. 
Freud, Sigmund. 1953. The interpretation of dreams. Translated by James Strachey. London.
Knight, A. Charles. 2004. The literature of satire. Cambridge: Cambridge University Press.
Lucian. 1959. Hermotimus or Concerning the souls, in T.E. Page, E. Capps, W.H.D. Rouse, L.A. Post, 

E.H. Warmington (eds.). Vol. VI. Lucian. Translated by K. Kilburn. London: William Heinemann Ltd. 
Weinbrot, D. Howard. 2005. Menippean Satire Reconsidered. From Antiquity tot he Eighteenth Century. 

Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

contempus mundi, which rejects the natural for the supernatural, the role of the satire is not curative. 
The satire of Lucian and Swift implies the inadequancy of natural experience, even without articulating 
a religious alternative. The religious satirist accepts pessimism with an equanimity that derives from the 
knowledge that there is truth elsewhere”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:19 UTC)
BDD-A31321

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

