
26

QVAESTIONES ROMANICAE VIIComunicări în plen

Abstract: (The voyage of science from Greece to Latin Europe via the Islamic world) Until the XIIth 
century, the Latin world emerged from the Roman empire shows little interest in science and history. 
With some exceptions, the Greek heritage in philosophy and science will disappear. The Latin world 
will produce only a few scientific works. In “Fertile Crescent”, from the East of the Mediterranean Sea, 
during the VIIIth century, a rich intellectual civilization is flourishing, which gathers and translates in 
Arabic manuscripts from Greece, India, China, Egypt. Great scientists are publishing in Arabic. In the XIIth 
century, when this “golden era of Arabic science” comes to an end, the Latin world takes interest into these 
manuscripts and translates from Arabic into Latin works from West Mediterranean libraries. In Europe, 
these books will be scientific and philosophical references for many more centuries ahead.

Keywords: science, philosophy, Arabic world, Greek world, Latin world.

Résumé : Jusqu’au XIIe siècle le monde latin issu de l’Empire romain marque peu d’intérêt pour la science 
et l’histoire. À quelques rares exceptions se perdra l’héritage grec en philosophie et en science. Le monde 
latin produira peu d’œuvres scientifiques. Dans le « croissant fertile » à l’Est de la Méditerranée, au VIIIe 
siècle, éclot une riche civilisation intellectuelle qui rassemble et traduit en arabe des manuscrits de Grèce, 
d’Inde, de Chine, d’Égypte. De grands savants publient en arabe. Au XIIe siècle, alors que s’estompe cet 
« âge d’or de la science arabe », le monde latin s’intéresse à ces manuscrits et entreprend la traduction en 
latin des ouvrages en langue arabe des bibliothèques de l’Ouest de la Méditerranée. Ces livres seront en 
Europe les références scientifiques et philosophiques durant plusieurs siècles. 

Mots-clés : science, philosophie, religion, monde arabe, monde grec, monde latin.

Thalès, Pythagore, Hippocrate, Epicure, Euclide, Platon, Archimède, Aristote, 
Eratosthène, Ptolémée, et tant d’autres… Pendant six siècles ont brillé la science et la 
philosophie du monde grec ancien. 

1. La science du monde latin
Rome gouverne avec le latin, mais sans produire de véritable tradition 

scientifique. Si Boèce (470 - 524) fut une exception, le seul en cinq siècles, le niveau 
de sa production est de l’ordre de 1% par rapport à celle d’Euclide qui vivait au IIIe 
siècle av. J-C. Auteur de la Consolation de la philosophie, Boèce traduisit en latin 
les œuvres complètes d’Aristote et de Platon. Il reprit l’Introduction à l’arithmétique 
de Nicomaque de Gérase, sous forme de paraphrase libre plutôt que de traduction 
rigoureuse. Le grand nombre de manuscrits témoigne de l’importance de ce livre dans 
l’enseignement du Moyen Âge et de la Renaissance. 

Il y eut certes un célèbre médecin de l’Empire romain, Claude Galien (129 - 
201) qui vécut à Rome et eut une influence durable sur la médecine chrétienne, juive 
et musulmane du Moyen Âge. Mais Galien écrivait… en grec. Ses théories ont dominé 

Christian DUHAMEL
(Université Paris-Sorbonne)

Le voyage de la science de la Grèce 
à l’Europe latine via le monde 
musulman

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



27

QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicări în plen

les connaissances médicales de la civilisation occidentale pendant plus d’un millénaire.
La science conservée en latin était entretenue par les Latins comme on entretient 

la vaisselle héritée, mais n’était pas facteur de science. C’est après le passage créatif 
par le monde musulman et les traductions en latin que la science se diffusera en latin. 
Pendant des siècles ce sera une science essentiellement pratique, avec forte présence de 
la médecine. Après l’effondrement de l’Empire romain d’Occident en 476, les Romains 
laissent toutefois un héritage considérable : l’alphabet latin. L’Empire romain d’Orient 
subsiste jusqu’à la prise de Constantinople par les Ottomans en 1453.

2. Les étymologies d’Isidore
Havre de paix dans l’Occident de la fin du VIe siècle, l’Espagne des Wisigoths 

joue le rôle de conservatoire de la culture antique. L’évêque Isidore de Séville (565-
636) transmet cet héritage dans sa diversité, en accordant sa préférence aux écrivains 
chrétiens du IVe au VIe siècles. Les « étymologies d’Isidore » abordent en latin tous les 
domaines dans une vingtaine de livres. Très populaire durant le Moyen Âge, avec plus 
de mille manuscrits conservés, cette œuvre immense sera rééditée à la Renaissance, où 
l’on compte plus de dix éditions entre 1470 et 1580.

3. L’École d’Athènes
Pendant le Ve siècle, l’école néo-platonicienne d›Athènes (du Ve vers le milieu 

du VIe siècles) dominait tous les autres centres intellectuels, en particulier Alexandrie. 
L’empereur byzantin Justinien (483 - 565) lança des édits de proscription contre les 
païens, les Juifs, les ariens et de nombreuses sectes. Tous étaient exclus du service 
militaire, des postes publics et de l’enseignement. En 529, une ordonnance interdit 
d’enseigner la philosophie, d’expliquer les lois et de jouer aux dés. L’Empire romain fit 
fermer les écoles d’Athènes, dernier asile des lettres et de la philosophie, et confisqua 
tous les biens. Aucune activité philosophique n’a pu reprendre à Athènes après ces 
mesures. Sept philosophes furent contraints de chercher asile chez Khosro Ier, roi des 
Sassanides. En 532, ils s’installèrent à Harrân (Mésopotamie), qui servira de relais vers 
la culture islamique.

4. L’Académie de Gundishapur
Réfugiés ou «  importés  » dans l’Empire sassanide (IIIème - VIIème siècles) de 

religion zoroastrienne, les philosophes et les hommes de science vont contribuer à la 
création de centres intellectuels. Le plus important était celui de Gundishapur, dans 
cet Empire sassanide, où furent accueillis des chrétiens d’Antioche en 270 par le roi 
Shapur Ier. L’hôpital de Gundishapur est le plus ancien hôpital d’enseignement connu et 
fut le plus important centre médical du monde. L’Académie proposait l’enseignement 
de la médecine, de la philosophie, de la théologie, des sciences et des langues grecques 
et indiennes. Il y avait une bibliothèque et un observatoire. 

Sous le roi sassanide Khosro Ier (531-579), Gundishapur fut le refuge pour des 
philosophes grecs et pour des chrétiens nestoriens fuyant les persécutions religieuses 
de l’Empire byzantin (empereur Justinien).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



28

QVAESTIONES ROMANICAE VIIComunicări în plen

Les réfugiés étaient chargés de traduire du grec 
et du syriaque en persan (écriture pehlevi) les textes 
de médecine, astronomie, philosophie, techniques 
de l’artisanat. Des savants indiens et chinois furent 
aussi invités. Ils traduisirent des textes indiens sur 
l’astronomie, l’astrologie, les mathématiques, et des 
textes chinois sur la médecine, la phytothérapie et 
la religion. 

5. La conquête arabe
Mahomet meurt en 632. De 622 (conquête de l’Arabie) à 732 (bataille de 

Poitiers) les Arabes vont conquérir un vaste empire incluant la Syrie, la Mésopotamie, 
la Perse, l’Égypte, le Chypre, le Maghreb, la péninsule Ibérique. La dynastie sassanide 
est chassée par les armées musulmanes en 638. En 661, la capitale est installée à 
Damas. La conquête est arrêtée à Constantinople en 718, et à Poitiers en 732. En 751, 
la victoire abbasside de Talas (Kirghizistan) contre la Chine fournira des prisonniers 
chinois qui transmirent aux vainqueurs la technique du papier, ce qui donna, disent 
certains historiens, plus de force à la diffusion du Coran et des œuvres scientifiques. 
Les califes omeyades de Damas sont renversés en 750 par les Abbassides qui régneront 
jusqu’en 1258. Un Omeyade, Abd Al Raman, échappe toutefois au massacre et fondera, 
en Andalousie, l’émirat de Cordoue, qui se proclamera califat en 929. Après le massacre 
des Omeyades en 750, les califes abbassides s’installent à Bagdad jusqu’à l’invasion 
mongole en 1258. 

L’Académie de Gundishapur fonctionna comme institut musulman d’enseignement 
supérieur, puis fut supplantée par un institut créé en 832. Le centre intellectuel du califat 
abbasside est transféré à Bagdad où est implantée la Maison de la Sagesse, en partie 
encadrée par des diplômés de l’ancienne Académie de Gundishapur. On trouve dans la 
littérature contemporaine peu de références aux universités ou hôpitaux de Gundishapur. 
Cette transmission directe de l’esprit de Gundishapur à la Maison de la Sagesse de 
Bagdad est mise en doute par certains chercheurs contemporains. 

Le monde musulman va alors de l’Atlantique à l’Est de Samarkand, incluant de 
nombreuses villes qui deviendront peu à peu des centres scientifiques et intellectuels 
florissants, dotés d’une riche architecture de palais et de mosquées où se retrouve 
une forte influence sassanide  : Bagdad, Damas, Ghaznî, Le Caire, Kairouan, Fès, 
Cordoue, Tolède.

Le monde musulman se partage vite en plusieurs courants. Les Abbassides 
autour de Bagdad, les Omeyades en Andalousie, mais aussi, dès 661, avec le meurtre 
d’Ali, le gendre du prophète, la naissance du chiisme qui se différencie du sunnisme 
et essaimera lui-même en plusieurs courants : fatimide, idrisside, zaydite, ismaélien… 
chacun ayant leurs implantations locales et leurs divisions internes.

6. Le mutazilisme, la Maison de la Sagesse, les traductions
L’école mutazilite de théologie musulmane, fondée au VIIIe siècle sous les 

Abbassides, réfute l’aspect incréé du Coran et refuse tout dogmatisme. Inspirée par 

Le Frahavar des zoroastriens.
Et leur devise : « Parler, penser et 

agir avec bienveillance ».

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



29

QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicări în plen

la philosophie grecque, la logique et la 
raison, elle donne une place importante à 
la recherche scientifique, tout en restant 
dans le cadre de la foi islamique. En 827 
le calife Al Mamun fait du mutazilisme 
la doctrine officielle, et crée en 832 
à Bagdad la Maison de la Sagesse, 
institution chargée de traduire des 
livres écrits en chinois, indien, persan, 
syriaque, et surtout en grec, favorisant 
ainsi l’introduction de la philosophie 
grecque dans les milieux intellectuels 
persans et arabes. Une intense activité 
de traduction s’y développe. Ce fut une 

période de récupération et de traduction des plus importantes œuvres scientifiques et 
philosophiques grecques. Des émissaires chargés de trouver des livres anciens étaient 
envoyés dans l’Empire romain d’Orient, et un groupe de savants traduisait ces livres. 
Les traducteurs étaient parmi les plus célèbres savants de l’époque. Pour les Chrétiens 
d’Orient (syriaques, coptes, grecs, etc.) la liturgie est en arabe (comme actuellement au 
Liban) dès la fin du IXe siècle. Les traducteurs vers l’arabe sont musulmans, chrétiens, 
Juifs, Arabes, Berbères, Perses, Turcs, Ibériques (Mozarabes). 

Rassemblant bibliothèques, centres de traduction et lieux de réunion, la Maison 
de la Sagesse joua un rôle majeur dans la transmission de l’héritage des civilisations 
grecque, perse, syriaque, indienne, chinoise. La traduction du grec au syriaque a été 
antérieure à celle du grec à l’arabe. Puis on a traduit du syriaque à l’arabe, deux langues 
très proches. On peut dire la même chose du sanskrit et du pehlvi. La traduction directe 
vers l’arabe s’est ensuite accentuée dans le cadre du processus général d’arabisation. 

Les traductions s’accompagnaient de réflexions et de commentaires, et donnèrent 
lieu à une nouvelle forme de littérature. Une activité créative se développa parmi les 
scientifiques et les philosophes, dont plusieurs noms sont passés à la postérité, un grand 

nombre d’entre eux étant des Persans, 
des Juifs, des chrétiens. Parmi eux : 

Les trois frères Banu Musa 
rassemblèrent les livres d’Apollonius. 
Al-Khawarizmi, dont le nom est à 
l’origine du mot «  algorithme  » mais 
aussi de «  algèbre  », importa d’Inde 
les «  chiffres arabes  », lesquels furent 
ensuite repris à Cordoue par le futur 
pape mathématicien Sylvestre II. Razi 
développa la médecine à partir des écrits 
de Galien et d’Hippocrate. Le philosophe 
chiite Al-Fârâbî opposait l’activité 
apparente dans un monde matériel à la 
béatitude essentielle de la connaissance 

La Maison de la Sagesse

Atelier de traduction

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



30

QVAESTIONES ROMANICAE VIIComunicări în plen

pure. Le nom de l’astronome Biruni fut donné en 1970 à un cratère de la lune.
Beaucoup de ces scientifiques étaient persans, comme l’était Avicenne, 

philosophe et médecin considéré comme « le prince des savants ». Son Canon de la 
médecine aura une forte influence sur la médecine occidentale.

Parmi les plus célèbres mutazilites figure Al Kindi (801-873), immense esprit 
encyclopédique chargé à la Maison de la Sagesse de la traduction des manuscrits grecs. 
Dans Philosophie première, il définit la métaphysique comme « la connaissance de la 
Réalité Première, cause de toute réalité ». La métaphysique est la connaissance des 
causes des choses, la connaissance physique étant simplement la connaissance des 
choses. D’où la nécessité d’énumérer la grande chaîne causale des êtres.

7. Langue et grammaire arabes
La langue du Prophète, l’arabe, était surtout parlée. D’où une activité nouvelle 

d’authentification du texte coranique et de sa logique, selon des critères de plus en plus 
rigoureux pour fixer les règles et la structure interne de la langue arabe. Une école a été 
créée avec des ramifications vers la linguistique, la grammaire et la lexicographie. Cela 
dans un contexte d’expansion territoriale intense à la rencontre de multiples langues, 
dialectes, cultures. « C’est là le véritable point de départ de la tradition scientifique 
arabe, bien avant le grand mouvement de traduction des œuvres grecques et indiennes. » 
(A. Djebbar).

Sibaway, grammairien d’origine perse (Hamedan 760 - Chiraz 796), vécut à 
Bassora, acquise aux mutazilites, il écrivit le premier livre jamais écrit sur la grammaire 

arabe, qui resta une référence et est, 
probablement, le premier livre en arabe 
écrit en prose et non pas en poésie.

En 1019, le calife Al Qadir interdit 
toute nouvelle interprétation du Coran, 
s’opposant ainsi à l’école mutazilite. Ce 
fut un coup de frein au développement 
de l’esprit critique et aux innovations 
intellectuelles et scientifiques dans 
l’Empire arabe.

Au Caire, en 1004, le calife 
fatimide al-Hâkim fonde une Maison 
du savoir où se retrouvent des savants 
de toutes disciplines, dont Alhazen, 
considéré comme le père de l’optique 
moderne et le fondateur de la physique 
expérimentale. Sa bibliothèque, par 
le nombre et la qualité des ouvrages 
détenus, était considérée comme l’une 
des merveilles du monde. Elle ne 
survivra pas à la prise du pouvoir par 
Saladin en 1171.La prise de Bagdad par les Mongols

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



31

QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicări în plen

Le 20 février 1258 Bagdad est pris par les Mongols. C’est la fin du califat 
abbasside. 

La Maison de la sagesse est pillée et tous ses ouvrages sont jetés dans le Tigre.
Cela aurait pu jeter «  l’âge d’or de la science arabe  » dans l’oubli si n’avait 

pas réchappé au massacre des Omeyades en 751 un descendant, Abd al-Rahman, qui, 
réfugié en Andalousie, y sera proclamé Émir de Cordoue. 

Les voyages de l’Est à l’Ouest de la Méditerranée feront affluer à Cordoue les 
arts et sciences du monde abbasside, héritier des Sassanides. 

En 929 l’émirat de Cordoue se proclame califat. 

8. L’Andalousie 

8.1 Le califat de Cordoue : 929 - 1031
Durant un siècle le califat de Cordoue est le plus brillant et le plus développé 

des États musulmans. Cordoue, qui possède une université célèbre au rayonnement 
international, devient la ville la plus importante d’Europe par sa population et son 
rayonnement politique et culturel. 

Le Calife de Cordoue de 961 à 976, Al-Hakam 2, crée une bibliothèque de plus 
de 400.000 volumes

 
qui comprenaient toutes les branches du savoir. Médecin à sa cour, 

Abou Al Qacim al-Zahrawi (940 - 1013), en latin : Aboulcassis, est considéré comme 
le père fondateur de la chirurgie moderne. Son encyclopédie médicale Al-Tasrif (La 
pratique) rassemble les connaissances médicales de son époque. Traduite en latin au 
XIIe siècle elle sera la référence médicale durant plus de cinq siècles en Occident.

La mosquée de Cordoue

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



32

QVAESTIONES ROMANICAE VIIComunicări în plen

8.2 Les taïfas, les Almoravides, les Almohades, puis à nouveau les Taïfas 
(1031 - 1492)

Les rois mécènes s’entourent chacun d’une cour de savants et favorisent la 
création intellectuelle et artistique. Puis, de 1269 à 1492, l’Espagne musulmane ne 
survit que dans le royaume de Grenade où la dynastie nasride développe une brillante 
civilisation (palais de l’Alhambra au XIVe siècle).

Des philosophes, des médecins, des savants ont vécu dans cette Andalousie, 
dont plusieurs furent d’ailleurs pourchassés par le pouvoir religieux et parfois exécutés 
pour hérésie. Parmi les mieux connus : Maïmonide, rabbin andalou (Cordoue 1138 - 
Fostat 1204). Il estime que la recherche sans préjugé de la « vérité scientifique », loin 
d’exclure Dieu, amène à mieux connaître sa perfection ; idée qui n’est pas sans rappeler 
celle d’Al Kindi, que l’on retrouve chez un autre musulman de Cordoue, Averroès, et 
en Europe chez Abélard, mais déjà, sans doute bien avant, chez les anciens philosophes 
grecs et latins (Epicure, Lucrèce, etc.), et bien après, dans le monde chrétien (Giordano 
Bruno, Galilée, Michel Servet, etc.). 

8.3 Averroès (1126 à Cordoue - 1198 à Marrakech) cherche aussi à séparer 
clairement la foi et la science. Il est considéré comme un des pères fondateurs de la 
pensée laïque en Occident. Brillant commentateur des œuvres d’Aristote, il fut déclaré 
hérétique par les autorités musulmanes qui ordonnèrent que ses livres soient brûlés. 
Une part de son œuvre sera sauvée par les traducteurs juifs. Elle passera par les Juifs de 
Catalogne et d’Occitanie dans la scolastique latine.

Al Kindi (801-873)
« La métaphysique est la connais-

sance de la réalité première, 
cause de toute réalité. »

Averroès (1126-1198)
« Séparer la foi et la science et 

connaître Dieu à travers
 son acte de création par la 

raison. »

Abélard (1079-1142)
« En doutant, nous nous 

mettons en recherche, et en 
cherchant nous trouvons la 

vérité. »

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



33

QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicări în plen

9. Le XIIe siècle et l’Europe
Le XIIe siècle est la période médiévale la plus à même de se voir appliquer le 

concept de renaissance. Le renouveau culturel du XIIe siècle en Europe chrétienne 
se situe dans plusieurs temps longs qui le favorisent  : essor économique et urbain, 
stabilisation politique de l’Occident, renaissance de l’État, mobilité géographique qui 
en découle, réforme entamée au XIe siècle de l’Église, dite « grégorienne ». Une autre 
source de cette renaissance est la grande vogue des traductions de l’arabe au latin. 

9.1 Pierre le Vénérable Abbé de Cluny (1092-1156) écrit en 1140 :

« L’apathie qui se replie sur la stérilité du silence est devenue telle que tout 
ce qui s’est produit depuis quatre ou cinq cents ans dans l’Église de Dieu ou dans 
les royaumes de la chrétienté, nous est presque inconnu. ». Et aussi : « Je suis allé 
trouver des spécialistes de la langue arabe qui a permis à ce poison mortel d’infes-
ter plus de la moitié du globe. Je les ai persuadés (…) de traduire d’arabe en latin 
l’histoire et la doctrine de ce malheureux et sa loi même qu’on appelle Coran. Pour 
que la fidélité de la traduction soit entière et qu’aucune erreur ne vienne fausser 
notre compréhension, aux traducteurs chrétiens j’ai adjoint un Sarrasin. Voici leurs 
noms : Robert de Chester, Herman le Dalmate, Pierre de Tolède, le Sarrasin s’ap-
pelait Mahomet. Cette équipe après avoir fouillé les bibliothèques de ce peuple 
barbare en a tiré un gros livre qu’ils ont publié pour les lecteurs latins. ». 

Les quatre étapes de la traduction en latin des livres en arabe : 
1° Le roi remet le livre en arabe à traduire en latin; 2° Les traducteurs traduisent; 3° La traduction est 

portée depuis l’atelier jusqu’au palais; 4° La traduction en latin est remise au roi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



34

QVAESTIONES ROMANICAE VIIComunicări în plen

L’apparition des universités et la renaissance intellectuelle en Europe entre le 
XIe et le XIIe siècles seraient impensables sans une génération d’excellents traducteurs, 
grands voyageurs possédant à la fois l’arabe et le latin. Ils enrichirent la science 
européenne des travaux des auteurs grecs et arabes. 

9.2 Herman le Dalmate, grand voyageur plurilingue, visita la Gaule, l’Italie, 
la Dalmatie, la Grèce, l’Espagne. Sa traduction en 1140 de l’Introduction générale à 
l’astronomie de Abu Ma’Shar a permis l’introduction de l’aristotélisme dans la pensée 
chrétienne occidentale. La seule version de la Planisphère de Ptolémée disponible en 
Europe était sa traduction de l’arabe au latin. Il eut ainsi une part déterminante dans le 
Corpus de Tolède (1142, 1ère parution en 1543), collection de textes en latin concernant 
l’Islam et la transmission, à travers les textes arabes, des connaissances scientifiques. 
Par ses travaux, il contribua à une meilleure compréhension du monde musulman chez 
les intellectuels occidentaux.

9.3 Une constellation d’érudits croates vont suivre durant plusieurs siècles. En 
1495 la première université croate fut fondée à Zadar, avec deux facultés : philosophie 
et théologie. On y enseignait les humanités et leurs « prérequis » : grammaire, logique, 
rhétorique, poésie, musique, mathématiques, astronomie.

9.4 La renaissance du XIIe siècle est intimement liée à la recherche de nouveaux 
savoirs par les lettrés européens, aux franges grecques et arabes de l’Occident chrétien, 
en particulier dans l’Espagne musulmane et en Sicile où l’on note une intense activité 
de traduction. Des figures importantes comme Gérard de Crémone, Jacques de 
Venise ou Henri Aristippe mènent ainsi dans ces régions des entreprises de traduction 
abondantes. Ces textes sont d’abord des écrits de l’antiquité classique (Hippocrate, 
Euclide, Aristote) et plus rarement des textes chrétiens (pères grecs de l’Église, mais 

aussi des contributions scientifiques et 
philosophiques des penseurs du monde 
islamique, comme Avicenne, Rhazès, 
Khawarizmi, Al Kindi et Fârâbî. Cet 
apport intellectuel est pour beaucoup 
dans la grande activité des écoles du 
Nord de l’Europe tout au long du XIIe 
siècle, même si les traducteurs ne 
participent que de façon marginale à 
l’assimilation de ces nouveaux contenus 
par la pensée chrétienne occidentale.

Les traducteurs européens de 
l’arabe vers le latin sont Anglais, 
Italiens, Croates, Espagnols, Juifs. 
Ils se font assister par des Mozarabes 
(chrétiens de langue arabe d’Al-
Andalus) ou des musulmans. On ne 
connaît pas de Français. 

Au XIIe siècle, l’essentiel de 
l’activité scientifique et traductrice se 
déroule dans l’ensemble de la péninsule 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314



35

QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicări în plen

Ibérique. Avant même la grande période de traduction, des érudits et des savants 
prenaient le chemin de l’Espagne et traduisaient avant tout des textes scientifiques. En 
1125, l’archevêque de Tolède réalise que la ville offrait des possibilités de traduction 
des ouvrages scientifiques arabes en latin et la ville devint le centre d’où la science 
arabe fut transmise à l’Occident. Pour de nombreux historiens, Tolède représente à 
cette époque l’apogée du mouvement de traduction de l’arabe en latin. 

En Sicile, les civilisations grecque, arabe, latine s’interpénètrent pendant 
plusieurs siècles sous les régimes lombards, normands et souabes. L’Italie du Sud allait 
devenir le bouillonnant passage de la culture latine, par l’intermédiaire de l’arabe, au 
même titre que Cordoue, Séville, ou Tolède.

9.5 Janvier 1492 : Isabelle la catholique et Ferdinand d’Aragon entrent dans la 
Grenade. C’est la fin victorieuse de la Reconquista. En octobre, Christophe Colomb 
découvre ce qui n’est pas encore l’Amérique. En 1453, les Ottomans avaient pris 
Constantinople. En 1436, Gutenberg avait découvert l’imprimerie. 

10. Et maintenant ? 
« Forty-six Muslim countries contributed 1.17% of the world’s science literature, 

whereas 1.66% came from India alone and 1.48% from Spain » (Hoodbhoy 2007, 50). 
Les deux premiers pays sont la Turquie, proche de 1%, puis l’Iran, environ 0,2 %.

Dans ce long voyage, la pensée scientifique a été confrontée à la foi religieuse, 
affirmant sa nécessaire indépendance, mais c’était déjà le cas durant sa période grecque 
et latine (Démocrite, Epicure, Lucrèce, etc.), ce fut le cas durant ce voyage dans le 
monde musulman (les mutazilites, Al Kindi, Maîmonide, Averroès, etc.), et ce sera 
encore le cas après son retour en Europe où certains en paieront chèrement le prix 
(Abélard, Giordano Bruno, Galilée, Spinoza…). 

Références bibliographiques1 :
Djebbar, Ahmed. 2001. Une histoire de la science arabe, Introduction à la connaissance du patrimoine 

scientifique des pays d’Islam, Entretiens avec Jean Rosmorduc. Éd. Le Seuil.
Idem. 2005. L’âge d’or des sciences arabes. Éd. Le Pommier.
Idem. 2009. Les découvertes en pays d’Islam, Éd. Le Pommier.
Guichard, Pierre. 2011. Al-Andalus, 711-1492 une histoire de l’Espagne musulmane. Éd. Pluriel.
Hoodbhoy, Pervez Amirali. 2007. «  Science and the Islamic world - The quest for rapprochement  ». 

Physics today, 60-48, août 2007, p. 49-55.
Le Goff, Jacques. 1957. Les intellectuels au Moyen Âge. Éd. Le Seuil.
Revue de Téhéran de l’Université de Téhéran  : http://www.teheran.ir, «  La traduction des œuvres des 

philosophes grecs en arabe » : http://www.teheran.ir/spip.php?article1291

1 Cette présentation des tribulations de la Science issue du monde grec, conservée en partie par les Romains 
mais sans y apporter beaucoup d’enrichissement, puis chassée par les Bysantins et récupérée et enrichie 
par les Sassanides, avant d’être mise en valeur par l’Empire musulman dans ses diverses implantations, 
cela dans une gigantesque œuvre de traduction vers la langue arabe en y joignant les connaissances issues 
de Chine, d’Inde et d’Egypte, avant d’être transmise à l’Andalousie musulmane qui à nouveau l’enrichira, 
puis soumise à une seconde gigantesque œuvre de traduction en latin, le tout sur une période de quatre 
siècles, cette présentation a été élaborée à partir de plusieurs ouvrages sur ce sujet, cités ici en référence.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)
BDD-A31314

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

