Comunicdri in plen QVAESTIONES ROMANICAE VII

Christan DUHAMEL | Le voyage de la science de la Gréce
(Université¢ Paris-Sorbonne) | 3 |’Europe latine via le monde
musulman

Abstract: (The voyage of science from Greece to Latin Europe via the Islamic world) Until the XII*
century, the Latin world emerged from the Roman empire shows little interest in science and history.
With some exceptions, the Greek heritage in philosophy and science will disappear. The Latin world
will produce only a few scientific works. In “Fertile Crescent”, from the East of the Mediterranean Sea,
during the VIII" century, a rich intellectual civilization is flourishing, which gathers and translates in
Arabic manuscripts from Greece, India, China, Egypt. Great scientists are publishing in Arabic. In the XII™
century, when this “golden era of Arabic science” comes to an end, the Latin world takes interest into these
manuscripts and translates from Arabic into Latin works from West Mediterranean libraries. In Europe,
these books will be scientific and philosophical references for many more centuries ahead.

Keywords: science, philosophy, Arabic world, Greek world, Latin world.

Résumeé : Jusqu’au XII¢ siécle le monde latin issu de I’Empire romain marque peu d’intérét pour la science
et Ihistoire. A quelques rares exceptions se perdra I’héritage grec en philosophie et en science. Le monde
latin produira peu d’ceuvres scientifiques. Dans le « croissant fertile » a I’Est de la Méditerranée, au VIII®
siécle, éclot une riche civilisation intellectuelle qui rassemble et traduit en arabe des manuscrits de Grece,
d’Inde, de Chine, d’Egypte. De grands savants publient en arabe. Au XII® siécle, alors que s’estompe cet
« age d’or de la science arabe », le monde latin s’intéresse a ces manuscrits et entreprend la traduction en
latin des ouvrages en langue arabe des bibliothéques de 1’Ouest de la Méditerranée. Ces livres seront en
Europe les références scientifiques et philosophiques durant plusieurs si¢cles.

Mots-clés : science, philosophie, religion, monde arabe, monde grec, monde latin.

Thalés, Pythagore, Hippocrate, Epicure, Euclide, Platon, Archiméde, Aristote,
Eratosthéne, Ptolémée, et tant d’autres... Pendant six siécles ont brillé la science et la
philosophie du monde grec ancien.

1. La science du monde latin

Rome gouverne avec le latin, mais sans produire de véritable tradition
scientifique. Si Boece (470 - 524) fut une exception, le seul en cinq siécles, le niveau
de sa production est de ’ordre de 1% par rapport a celle d’Euclide qui vivait au I11®
siécle av. J-C. Auteur de la Consolation de la philosophie, Boéce traduisit en latin
les ceuvres complétes d’Aristote et de Platon. Il reprit I’ Introduction a [’arithmétique
de Nicomaque de Gérase, sous forme de paraphrase libre plutot que de traduction
rigoureuse. Le grand nombre de manuscrits témoigne de I’importance de ce livre dans
I’enseignement du Moyen Age et de la Renaissance.

Il y eut certes un céléebre médecin de I’Empire romain, Claude Galien (129 -
201) qui vécut a Rome et eut une influence durable sur la médecine chrétienne, juive
et musulmane du Moyen Age. Mais Galien écrivait... en grec. Ses théories ont dominé

26

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicdri in plen

les connaissances médicales de la civilisation occidentale pendant plus d’un millénaire.

La science conservée en latin était entretenue par les Latins comme on entretient
la vaisselle héritée, mais n’¢était pas facteur de science. C’est apres le passage créatif
par le monde musulman et les traductions en latin que la science se diffusera en latin.
Pendant des siécles ce sera une science essentiellement pratique, avec forte présence de
la médecine. Aprées I’effondrement de I’Empire romain d’Occident en 476, les Romains
laissent toutefois un héritage considérable : 1’alphabet latin. L’Empire romain d’Orient
subsiste jusqu’a la prise de Constantinople par les Ottomans en 1453,

2. Les étymologies d’Isidore

Havre de paix dans I’Occident de la fin du VI® siecle, I’Espagne des Wisigoths
joue le role de conservatoire de la culture antique. L’évéque Isidore de Séville (565-
636) transmet cet héritage dans sa diversité, en accordant sa préférence aux écrivains
chrétiens du IV® au V¢ siécles. Les « étymologies d’Isidore » abordent en latin tous les
domaines dans une vingtaine de livres. Trés populaire durant le Moyen Age, avec plus
de mille manuscrits conservés, cette ccuvre immense sera rééditée a la Renaissance, ou
I’on compte plus de dix éditions entre 1470 et 1580.

3. L’Ecole d’Athénes

Pendant le V® siécle, I’école néo-platonicienne d>Athénes (du \* vers le milieu
du VI¢ siécles) dominait tous les autres centres intellectuels, en particulier Alexandrie.
L’empereur byzantin Justinien (483 - 565) lanca des édits de proscription contre les
paiens, les Juifs, les ariens et de nombreuses sectes. Tous étaient exclus du service
militaire, des postes publics et de I’enseignement. En 529, une ordonnance interdit
d’enseigner la philosophie, d’expliquer les lois et de jouer aux dés. L’Empire romain fit
fermer les écoles d’ Athénes, dernier asile des lettres et de la philosophie, et confisqua
tous les biens. Aucune activité philosophique n’a pu reprendre a Athénes apres ces
mesures. Sept philosophes furent contraints de chercher asile chez Khosro 1¥, roi des
Sassanides. En 532, ils s’installérent a Harran (Mésopotamie), qui servira de relais vers
la culture islamique.

4. L’ Académie de Gundishapur

Réfugiés ou « importés » dans I’Empire sassanide (ITI*™ - VII*™ siécles) de
religion zoroastrienne, les philosophes et les hommes de science vont contribuer a la
création de centres intellectuels. Le plus important était celui de Gundishapur, dans
cet Empire sassanide, ou furent accueillis des chrétiens d’Antioche en 270 par le roi
Shapur I*. L’hopital de Gundishapur est le plus ancien hopital d’enseignement connu et
fut le plus important centre médical du monde. L’ Académie proposait 1’enseignement
de la médecine, de la philosophie, de la théologie, des sciences et des langues grecques
et indiennes. Il y avait une bibliothéque et un observatoire.

Sous le roi sassanide Khosro 1 (531-579), Gundishapur fut le refuge pour des
philosophes grecs et pour des chrétiens nestoriens fuyant les persécutions religieuses
de ’Empire byzantin (empereur Justinien).

27

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



Comunicdri in plen QVAESTIONES ROMANICAE VII

Lesréfugiés étaient chargés de traduire du grec
et du syriaque en persan (écriture pehlevi) les textes
de médecine, astronomie, philosophie, techniques
de I’artisanat. Des savants indiens et chinois furent
aussi invités. Ils traduisirent des textes indiens sur
I’astronomie, 1’astrologie, les mathématiques, et des
textes chinois sur la médecine, la phytothérapie et
la religion.

Le Frahavar des zoroastriens.
Et leur devise : « Parler, penser et
agir avec bienveillance ».

5. La conquéte arabe

Mahomet meurt en 632. De 622 (conquéte de 1’Arabie) a 732 (bataille de
Poitiers) les Arabes vont conquérir un vaste empire incluant la Syrie, la Mésopotamie,
la Perse, I'Egypte, le Chypre, le Maghreb, la péninsule Ibérique. La dynastie sassanide
est chassée par les armées musulmanes en 638. En 661, la capitale est installée a
Damas. La conquéte est arrétée a Constantinople en 718, et a Poitiers en 732. En 751,
la victoire abbasside de Talas (Kirghizistan) contre la Chine fournira des prisonniers
chinois qui transmirent aux vainqueurs la technique du papier, ce qui donna, disent
certains historiens, plus de force a la diffusion du Coran et des ceuvres scientifiques.
Les califes omeyades de Damas sont renversés en 750 par les Abbassides qui régneront
jusqu’en 1258. Un Omeyade, Abd Al Raman, échappe toutefois au massacre et fondera,
en Andalousie, I’émirat de Cordoue, qui se proclamera califat en 929. Aprées le massacre
des Omeyades en 750, les califes abbassides s’installent a Bagdad jusqu’a I’invasion
mongole en 1258.

L’ Académie de Gundishapur fonctionna comme institut musulman d’enseignement
supérieur, puis fut supplantée par un institut créé en 832. Le centre intellectuel du califat
abbasside est transféré a Bagdad ou est implantée la Maison de la Sagesse, en partie
encadrée par des diplomés de I’ancienne Académie de Gundishapur. On trouve dans la
littérature contemporaine peu de références aux universités ou hopitaux de Gundishapur.
Cette transmission directe de I’esprit de Gundishapur a la Maison de la Sagesse de
Bagdad est mise en doute par certains chercheurs contemporains.

Le monde musulman va alors de I’ Atlantique a I’Est de Samarkand, incluant de
nombreuses villes qui deviendront peu a peu des centres scientifiques et intellectuels
florissants, dotés d’une riche architecture de palais et de mosquées ou se retrouve
une forte influence sassanide : Bagdad, Damas, Ghazni, Le Caire, Kairouan, F¢s,
Cordoue, Toléde.

Le monde musulman se partage vite en plusieurs courants. Les Abbassides
autour de Bagdad, les Omeyades en Andalousie, mais aussi, dés 661, avec le meurtre
d’Ali, le gendre du prophéte, la naissance du chiisme qui se différencie du sunnisme
et essaimera lui-méme en plusieurs courants : fatimide, idrisside, zaydite, ismaélien...
chacun ayant leurs implantations locales et leurs divisions internes.

6. Le mutazilisme, la Maison de la Sagesse, les traductions

L’école mutazilite de théologie musulmane, fondée au VIII® siecle sous les
Abbassides, réfute 1’aspect incréé du Coran et refuse tout dogmatisme. Inspirée par

28

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicdri in plen

la philosophie grecque, la logique et la

raison, elle donne une place importante a

la recherche scientifique, tout en restant

dans le cadre de la foi islamique. En 827

le calife Al Mamun fait du mutazilisme

la doctrine officielle, et crée en 832

a Bagdad la Maison de la Sagesse,

institution chargée de traduire des

livres écrits en chinois, indien, persan,

syriaque, et surtout en grec, favorisant

ainsi ’introduction de la philosophie

grecque dans les milieux intellectuels

La Maison de la Sagesse persans et arabes. Une intense activité

de traduction s’y développe. Ce fut une

période de récupération et de traduction des plus importantes ceuvres scientifiques et

philosophiques grecques. Des émissaires chargés de trouver des livres anciens étaient

envoyés dans I’Empire romain d’Orient, et un groupe de savants traduisait ces livres.

Les traducteurs étaient parmi les plus célebres savants de 1’époque. Pour les Chrétiens

d’Orient (syriaques, coptes, grecs, etc.) la liturgie est en arabe (comme actuellement au

Liban) dés la fin du IX® siécle. Les traducteurs vers 1’arabe sont musulmans, chrétiens,
Juifs, Arabes, Berbéres, Perses, Turcs, Ibériques (Mozarabes).

Rassemblant bibliothéques, centres de traduction et lieux de réunion, la Maison
de la Sagesse joua un réle majeur dans la transmission de 1’héritage des civilisations
grecque, perse, syriaque, indienne, chinoise. La traduction du grec au syriaque a été
antérieure a celle du grec a I’arabe. Puis on a traduit du syriaque a I’arabe, deux langues
trés proches. On peut dire la méme chose du sanskrit et du pehlvi. La traduction directe
vers |’arabe s’est ensuite accentuée dans le cadre du processus général d’arabisation.

Les traductions s’accompagnaient de réflexions et de commentaires, et donnérent
lieu & une nouvelle forme de littérature. Une activité créative se développa parmi les
scientifiques et les philosophes, dont plusieurs noms sont passés a la postérité, un grand

nombre d’entre eux étant des Persans,
des Juifs, des chrétiens. Parmi eux :

Les trois fréeres Banu Musa
rassemblérent les livres d’Apollonius.
Al-Khawarizmi, dont le nom est a
I’origine du mot « algorithme » mais
aussi de « algebre », importa d’Inde
les « chiffres arabes », lesquels furent
ensuite repris a Cordoue par le futur
pape mathématicien Sylvestre II. Razi
développa la médecine a partir des écrits
de Galien et d’Hippocrate. Le philosophe
chiite Al-Farabi opposait [’activité
apparente dans un monde matériel a la

Atelier de traduction béatitude essentielle de la connaissance

29

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



Comunicdri in plen QVAESTIONES ROMANICAE VII

pure. Le nom de I’astronome Biruni fut donné en 1970 a un cratére de la lune.

Beaucoup de ces scientifiques étaient persans, comme 1’était Avicenne,
philosophe et médecin considéré comme « le prince des savants ». Son Canon de la
médecine aura une forte influence sur la médecine occidentale.

Parmi les plus célebres mutazilites figure Al Kindi (801-873), immense esprit
encyclopédique chargé a la Maison de la Sagesse de la traduction des manuscrits grecs.
Dans Philosophie premiere, i1 définit la métaphysique comme « la connaissance de la
Réalité Premicre, cause de toute réalité ». La métaphysique est la connaissance des
causes des choses, la connaissance physique étant simplement la connaissance des
choses. D’ou la nécessité d’énumérer la grande chaine causale des étres.

7. Langue et grammaire arabes

La langue du Prophéte, I’arabe, était surtout parlée. D’ou une activité nouvelle
d’authentification du texte coranique et de sa logique, selon des critéres de plus en plus
rigoureux pour fixer les régles et la structure interne de la langue arabe. Une école a été
créée avec des ramifications vers la linguistique, la grammaire et la lexicographie. Cela
dans un contexte d’expansion territoriale intense a la rencontre de multiples langues,
dialectes, cultures. « C’est 1a le véritable point de départ de la tradition scientifique
arabe, bien avant le grand mouvement de traduction des ceuvres grecques et indiennes. »
(A. Djebbar).

Sibaway, grammairien d’origine perse (Hamedan 760 - Chiraz 796), vécut a
Bassora, acquise aux mutazilites, il écrivit le premier livre jamais écrit sur la grammaire

arabe, qui resta une référence et est,
probablement, le premier livre en arabe
€crit en prose et non pas en poésie.

En 1019, le calife Al Qadir interdit
toute nouvelle interprétation du Coran,
s’opposant ainsi a 1’école mutazilite. Ce
fut un coup de frein au développement
de I’esprit critique et aux innovations
intellectuelles et scientifiques dans
I’Empire arabe.

Au Caire, en 1004, le calife
fatimide al-Hakim fonde une Maison
du savoir ou se retrouvent des savants
de toutes disciplines, dont Alhazen,
considéré comme le pere de 1’optique
moderne et le fondateur de la physique
expérimentale. Sa bibliothéque, par
le nombre et la qualit¢ des ouvrages
détenus, était considérée comme 1’une
des merveilles du monde. Elle ne
survivra pas a la prise du pouvoir par

La prise de Bagdad par les Mongols Saladin en 1171.

30

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicdri in plen

Le 20 février 1258 Bagdad est pris par les Mongols. C’est la fin du califat
abbasside.

La Maison de la sagesse est pillée et tous ses ouvrages sont jetés dans le Tigre.

Cela aurait pu jeter « I’age d’or de la science arabe » dans 1’oubli si n’avait
pas réchappé au massacre des Omeyades en 751 un descendant, Abd al-Rahman, qui,
réfugié en Andalousie, y sera proclamé Emir de Cordoue.

Les voyages de I’Est a 1’Ouest de la Méditerranée feront affluer a Cordoue les
arts et sciences du monde abbasside, héritier des Sassanides.

En 929 I’émirat de Cordoue se proclame califat.
8. L’Andalousie

8.1 Le califat de Cordoue : 929 - 1031

_ Durant un siécle le califat de Cordoue est le plus brillant et le plus développé
des Etats musulmans. Cordoue, qui posséde une université célébre au rayonnement
international, devient la ville la plus importante d’Europe par sa population et son
rayonnement politique et culturel.

Le Calife de Cordoue de 961 a 976, Al-Hakam 2, crée une bibliothéque de plus
de 400.000 volumes qui comprenaient toutes les branches du savoir. Médecin a sa cour,
Abou Al Qacim al-Zahrawi (940 - 1013), en latin : Aboulcassis, est considéré comme
le pére fondateur de la chirurgie moderne. Son encyclopédie médicale Al-Tasrif (La
pratique) rassemble les connaissances médicales de son époque. Traduite en latin au
XII® siecle elle sera la référence médicale durant plus de cing siecles en Occident.

La mosquée de Cordoue

31

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



Comunicdri in plen QVAESTIONES ROMANICAE VII

8.2 Les taifas, les Almoravides, les Almohades, puis a nouveau les Taifas
(1031 - 1492)

Les rois mécénes s’entourent chacun d’une cour de savants et favorisent la
création intellectuelle et artistique. Puis, de 1269 a 1492, I’Espagne musulmane ne
survit que dans le royaume de Grenade ou la dynastie nasride développe une brillante
civilisation (palais de I’ Alhambra au XIV® si¢cle).

Des philosophes, des médecins, des savants ont vécu dans cette Andalousie,
dont plusieurs furent d’ailleurs pourchassés par le pouvoir religicux et parfois exécutés
pour hérésie. Parmi les mieux connus : Maimonide, rabbin andalou (Cordoue 1138 -
Fostat 1204). Il estime que la recherche sans préjugé de la « vérité scientifique », loin
d’exclure Dieu, améne & mieux connaitre sa perfection ; idée qui n’est pas sans rappeler
celle d’Al Kindi, que I’on retrouve chez un autre musulman de Cordoue, Averroes, et
en Europe chez Abélard, mais déja, sans doute bien avant, chez les anciens philosophes
grecs et latins (Epicure, Lucrece, etc.), et bien apres, dans le monde chrétien (Giordano
Bruno, Galilée, Michel Servet, etc.).

Al Kindi (801-873) Averroés (1126-1198) Abélard (1079-1142)
« La métaphysique est la connais-  « Séparer la foi et la science et « En doutant, nous nous
sance de la réalité premicre, connaitre Dieu a travers mettons en recherche, et en
cause de toute réalité. » son acte de création par la cherchant nous trouvons la
raison. » vérité. »

8.3 Averroés (1126 a Cordoue - 1198 a Marrakech) cherche aussi a séparer
clairement la foi et la science. Il est considéré comme un des péres fondateurs de la
pensée laique en Occident. Brillant commentateur des ceuvres d’ Aristote, il fut déclaré
hérétique par les autorités musulmanes qui ordonnérent que ses livres soient brilés.
Une part de son ceuvre sera sauvée par les traducteurs juifs. Elle passera par les Juifs de
Catalogne et d’Occitanie dans la scolastique latine.

32

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicdri in plen

9. Le XlI¢siecle et I’Europe

Le XII® siécle est la période médiévale la plus a méme de se voir appliquer le
concept de renaissance. Le renouveau culturel du XII® siecle en Europe chrétienne
se situe dans plusieurs temps longs qui le favorisent : essor économique et urbain,
stabilisation politique de 1’Occident, renaissance de 1’Etat, mobilité géographique qui
en découle, réforme entamée au XI¢ siécle de I’Eglise, dite « grégorienne ». Une autre
source de cette renaissance est la grande vogue des traductions de 1’arabe au latin.

9.1 Pierre le Vénérable Abbé de Cluny (1092-1156) écrit en 1140 :

« ’apathie qui se replie sur la stérilit¢ du silence est devenue telle que tout
ce qui s’est produit depuis quatre ou cinq cents ans dans I’Eglise de Dieu ou dans
les royaumes de la chrétienté, nous est presque inconnu. ». Et aussi : « Je suis allé
trouver des spécialistes de la langue arabe qui a permis a ce poison mortel d’infes-
ter plus de la moitié du globe. Je les ai persuadés (...) de traduire d’arabe en latin
I’histoire et la doctrine de ce malheureux et sa loi méme qu’on appelle Coran. Pour
que la fidélité de la traduction soit entiére et qu’aucune erreur ne vienne fausser
notre compréhension, aux traducteurs chrétiens j’ai adjoint un Sarrasin. Voici leurs
noms : Robert de Chester, Herman le Dalmate, Pierre de Toléde, le Sarrasin s’ap-
pelait Mahomet. Cette équipe aprés avoir fouillé les bibliothéeques de ce peuple
barbare en a tiré un gros livre qu’ils ont publié pour les lecteurs latins. ».

Les quatre étapes de la traduction en latin des livres en arabe :
1° Le roi remet le livre en arabe a traduire en latin; 2° Les traducteurs traduisent; 3° La traduction est
portée depuis I’atelier jusqu’au palais; 4° La traduction en latin est remise au roi.

33

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



Comunicdri in plen QVAESTIONES ROMANICAE VII

L’apparition des universités et la renaissance intellectuelle en Europe entre le
XI¢ et le XII°® siécles seraient impensables sans une génération d’excellents traducteurs,
grands voyageurs possédant a la fois 1’arabe et le latin. Ils enrichirent la science
européenne des travaux des auteurs grecs et arabes.

9.2 Herman le Dalmate, grand voyageur plurilingue, visita la Gaule, I’Italie,
la Dalmatie, la Gréce, I’Espagne. Sa traduction en 1140 de I’/ntroduction générale a
[’astronomie de Abu Ma’Shar a permis I’introduction de I’aristotélisme dans la pensée
chrétienne occidentale. La seule version de la Planisphére de Ptolémée disponible en
Europe était sa traduction de 1’arabe au latin. Il eut ainsi une part déterminante dans le
Corpus de Toléde (1142, 1°™ parution en 1543), collection de textes en latin concernant
I’Islam et la transmission, a travers les textes arabes, des connaissances scientifiques.
Par ses travaux, il contribua a une meilleure compréhension du monde musulman chez
les intellectuels occidentaux.

9.3 Une constellation d’érudits croates vont suivre durant plusieurs siecles. En
1495 la premiére université croate fut fondée a Zadar, avec deux facultés : philosophie
et théologie. On y enseignait les humanités et leurs « prérequis » : grammaire, logique,
rhétorique, poésie, musique, mathématiques, astronomie.

9.4 Larenaissance du XlI¢siecle est intimement liée a la recherche de nouveaux
savoirs par les lettrés européens, aux franges grecques et arabes de 1’Occident chrétien,
en particulier dans I’Espagne musulmane et en Sicile ou I’on note une intense activité
de traduction. Des figures importantes comme Gérard de Crémone, Jacques de
Venise ou Henri Aristippe meénent ainsi dans ces régions des entreprises de traduction
abondantes. Ces textes sont d’abord des écrits de I’antiquité classique (Hippocrate,
Euclide, Aristote) et plus rarement des textes chrétiens (péres grecs de 1’Eglise, mais
aussi des contributions scientifiques et
philosophiques des penseurs du monde
islamique, comme Avicenne, Rhazgs,
Khawarizmi, Al Kindi et Farabi. Cet
apport intellectuel est pour beaucoup
dans la grande activité des écoles du
Nord de I’Europe tout au long du XII®
siécle, méme si les traducteurs ne
participent que de fagon marginale a
I’assimilation de ces nouveaux contenus
par la pensée chrétienne occidentale.

Les traducteurs européens de
I’arabe vers le latin sont Anglais,
Italiens, Croates, Espagnols, Juifs.
Ils se font assister par des Mozarabes
(chrétiens de langue arabe d’Al-
Andalus) ou des musulmans. On ne
connait pas de Frangais.

Au XII® siécle, 1’essentiel de
I’activité scientifique et traductrice se
déroule dans I’ensemble de la péninsule

Montpeilier

Bargelone

Toléde
L]

Paleﬂﬂﬁ'q

W Liewx de traduction
O Lieux d'enseignemant
[WlEnseignement et Traductions

34

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Comunicdri in plen

Ibérique. Avant méme la grande période de traduction, des érudits et des savants
prenaient le chemin de I’Espagne et traduisaient avant tout des textes scientifiques. En
1125, I’archevéque de Tolede réalise que la ville offrait des possibilités de traduction
des ouvrages scientifiques arabes en latin et la ville devint le centre d’ou la science
arabe fut transmise a I’Occident. Pour de nombreux historiens, Toléde représente a
cette époque I’apogée du mouvement de traduction de 1’arabe en latin.

En Sicile, les civilisations grecque, arabe, latine s’interpénétrent pendant
plusieurs siécles sous les régimes lombards, normands et souabes. L’Italie du Sud allait
devenir le bouillonnant passage de la culture latine, par I’intermédiaire de 1’arabe, au
méme titre que Cordoue, Séville, ou Tolede.

9.5 Janvier 1492 : Isabelle la catholique et Ferdinand d’Aragon entrent dans la
Grenade. C’est la fin victorieuse de la Reconquista. En octobre, Christophe Colomb
découvre ce qui n’est pas encore I’Amérique. En 1453, les Ottomans avaient pris
Constantinople. En 1436, Gutenberg avait découvert I’imprimerie.

10. Et maintenant ?

« Forty-six Muslim countries contributed 1.17% of the world’s science literature,
whereas 1.66% came from India alone and 1.48% from Spain » (Hoodbhoy 2007, 50).
Les deux premiers pays sont la Turquie, proche de 1%, puis I’Iran, environ 0,2 %.

Dans ce long voyage, la pensée scientifique a été confrontée a la foi religieuse,
affirmant sa nécessaire indépendance, mais ¢’était déja le cas durant sa période grecque
et latine (Démocrite, Epicure, Lucrece, etc.), ce fut le cas durant ce voyage dans le
monde musulman (les mutazilites, Al Kindi, Maimonide, Averro¢s, etc.), et ce sera
encore le cas apres son retour en Europe ou certains en paieront cheérement le prix
(Abélard, Giordano Bruno, Galilée, Spinoza...).

Références bibliographiques? :
Djebbar, Ahmed. 2001. Une histoire de la science arabe, Introduction a la connaissance du patrimoine
scientifique des pays d’Islam, Entretiens avec Jean Rosmorduc. Ed. Le Seuil.
Idem. 2005. L dge d’or des sciences arabes. Ed. Le Pommier.
Idem. 2009. Les découvertes en pays d’Islam, Ed. Le Pommier.
Guichard, Pierre. 2011. Al-Andalus, 711-1492 une histoire de I’Espagne musulmane. Ed. Pluriel.

Hoodbhoy, Pervez Amirali. 2007. « Science and the Islamic world - The quest for rapprochement ».
Physics today, 60-48, aolit 2007, p. 49-55.

Le Goff, Jacques. 1957. Les intellectuels au Moyen Age. Ed. Le Seuil.

Revue de Téhéran de 1’Université de Téhéran : http://www.teheran.ir, « La traduction des ceuvres des
philosophes grecs en arabe » : http://www.teheran.ir/spip.php?article1291

! Cette présentation des tribulations de la Science issue du monde grec, conservée en partie par les Romains
mais sans y apporter beaucoup d’enrichissement, puis chassée par les Bysantins et récupérée et enrichie
par les Sassanides, avant d’étre mise en valeur par I’Empire musulman dans ses diverses implantations,
cela dans une gigantesque ceuvre de traduction vers la langue arabe en y joignant les connaissances issues
de Chine, d’Inde et d’Egypte, avant d’étre transmise a I’ Andalousie musulmane qui a nouveau I’enrichira,
puis soumise a une seconde gigantesque ceuvre de traduction en latin, le tout sur une période de quatre
siécles, cette présentation a été élaborée a partir de plusieurs ouvrages sur ce sujet, cités ici en référence.

35

BDD-A31314
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:34 UTC)


http://www.tcpdf.org

