
„Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 1 (31), 2020, p. 147–153 

 

 

 

Evrei români în avangarda internaţională 
 

Ovidiu MORAR 

 

 
Keywords: Avant-garde; Jews; cosmopolitanism 

 

 
În mod evident, literatura de avangardă publicată în România în epoca 

interbelică marchează, într-un context de consolidare a naţionalismului autohton în 

toate domeniile vieţii publice, o radicală/ spectaculoasă orientare cosmopolită. Pe de 

o parte, poezia românească de avangardă, cultivată în principal de autori evrei 

precum Tristan Tzara, B. Fundoianu (Benjamin Fondane), Ilarie Voronca, Mihail 

Cosma (Claude Sernet), Saşa Pană, Gherasim Luca şi Paul Păun, între alţii, a avut ca 

principal model, începând cu deceniul al doilea al secolului trecut, nu tradiţia poetică 

naţională, închistată în general în formule retorice vetuste de sorginte romantică 

(sămănătoriste, poporaniste etc.) sau simbolistă, ci modernismul european prin 

curentele sale cele mai radicale, în speţă futurismul italian şi rus, dadaismul şi 

suprarealismul francez. Pe de altă parte, aceşti autori au contribuit în mod esenţial la 

îmbogăţirea acestor direcţii, propunând chiar, uneori, formule inedite prin care, 

direct şi/sau indirect, au „internaţionalizat” literatura română, cuplând-o programatic 

la mişcări şi tendinţe supra- şi trans-naţionale. E mai ales cazul poeţilor Tristan 

Tzara, Benjamin Fondane, Ilarie Voronca şi Gherasim Luca, cărora li s-ar putea 

adăuga, desigur, şi cel al lui Paul Celan şi Isidore Isou, care însă au scris foarte puţin 

în limba română. 

Îmbrăcând forme variate şi impresionante, avangardismul românesc a 

reprezentat un fenomen efervescent, prolific, prin care cultura română se poate 

spune, într-adevăr, că s-a sincronizat cu cultura europeană; mai mult chiar, se poate 

afirma cu perfectă îndreptăţire că, printr-o serie de personalităţi de excepţie, 

avangarda românească a avut un aport considerabil la înnoirea literaturii şi artei 

moderne universale. Astfel, poetul Tristan Tzara şi artistul plastic Marcel Iancu au 

pus în 1916, la Zürich, bazele dadaismului, care la rândul lui a avut o influenţă 

catalitică asupra mişcării suprarealiste iniţiate după 1920 în Franţa de André Breton, 

al cărei prestigiu mondial s-a datorat într-o bună măsură şi activităţii unor poeţi şi 

artişti evrei de origine română, ca Gherasim Luca, Victor Brauner, Jacques Hérold 

sau Jules Perahim. Tot în acei ani, pictorii Marcel Iancu şi M. H. Maxy participă 

activ la mişcarea constructivistă internaţională, atât prin expoziţii personale sau 

colective, cât şi prin revistele pe care le-au dirijat la Bucureşti, „Contimporanul” 

(1922–1932), respectiv „Integral” (1925–1927); sub egida revistei „Contimporanul”, 

 
 Universitatea „Ştefan cel Mare”, Suceava, România (ovidiumorar10@yahoo.com). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidiu MORAR 

 148 

fondate de Marcel Iancu şi Ion Vinea, s-au organizat la Bucureşti, începând din 

1924, mai multe expoziţii de artă constructivistă internaţională la care au participat 

cei mai prestigioşi artişti ai momentului. Nu trebuie desigur ignorată activitatea 

prodigioasă a poeţilor Ilarie Voronca, Benjamin Fondane şi Claude Sernet în cadrul 

mişcării de avangardă pariziene din epoca interbelică. În timpul celui de-al Doilea 

Război Mondial, poeţii Gherasim Luca şi Gellu Naum au fondat la Bucureşti grupul 

suprarealist român, la care au aderat pictorul Dolfi Trost şi poeţii Paul Păun şi Virgil 

Teodorescu şi care s-a făcut remarcat pe scena literar-artistică internaţională în anii 

1945–1947. Tot imediat după război, poetul Isidore Isou a întemeiat la Paris 

lettrismul, ce preconiza o poezie bazată pe frumuseţea melodică a combinaţiilor 

alfabetice. Această listă de nume, şi aşa destul de bogată, ar putea fi încă extinsă cu 

Max Blecher, H. Bonciu şi Ion Călugăru, promotori de excepţie ai avangardismului 

în proza românească din epoca interbelică, ale căror repere cultural-literare trebuie 

căutate nu în spaţiul autohton, ci în Secession-ul vienez, în expresionismul german şi 

în suprarealismul parizian, aşadar într-o „tradiţie” literară modernistă (recte 

avangardistă) supra-naţională. 

De notat însă că avangarda românească a avut şi un foarte original precursor 

autohton, Urmuz, autor de proze minimalist-absurde asemănătoare celor ale 

francezului Alfred Jarry, fără a le fi totuşi cu nimic tributare acestora. Creaţiile 

urmuziene circulaseră în deceniul al doilea pe cale orală prin cafenelele bucureştene, 

până când poetul modernist Tudor Arghezi a decis să publice două dintre ele, 

respectiv Pâlnia şi Stamate şi Ismail şi Turnavitu, în revista „Cugetul românesc”, în 

1922. Aidoma lui Jacques Vaché, un poet care n-a scris nici un vers din dispreţ 

absolut faţă de literatură şi care s-a sinucis, probabil, fără motiv, devenind apoi un 

idol pentru grupul suprarealist francez condus de André Breton, Urmuz a reprezentat 

pentru întreaga avangardă românească însăşi emblema spiritului acesteia. Refuzând 

în mod sistematic gloria literară, el a preferat să rămână în cvasi-anonimat în tot 

timpul vieţii, pe care şi-a curmat-o fără nici o explicaţie în 1923, printr-un foc de 

revolver. Şi în primul rând pentru această atitudine etică va fi el mitizat ulterior, toţi 

avangardiştii români revendicându-1 ca precursor şi ca model absolut. Dar şi o serie 

de mărci distinctive ale discursului urmuzian, antiliterar prin excelenţă, sunt 

decelabile în scriitura poetică avangardistă (mai ales, suprarealistă) de mai târziu, e. 

g.: ludicul demitizant, raportarea polemică la tradiţia literară prin parodierea 

speciilor şi structurilor semnificante consacrate (a personajului şi portretului literar, 

a discursului literar şi chiar a constructului lingvistic uzual, organizat după o 

anumită logică, a miturilor, a obişnuiţilor topoi literari – eroismul, religiozitatea, 

cugetarea metafizică, extazul în faţa „măreţiei” naturii şi toate celelalte atitudini 

etice şi estetice definitorii pentru „spiritele elevate”), (pseudo)automatismele verbale 

generatoare de calambururi, asocierile absurde de semnificanţi logic incompatibili, 

metamorfozele arbitrare, umorul negru etc. Fără îndoială că intenţia lui Urmuz – 

comună avangardei – a fost în primul rând aceea de a demola clişeele mentale, 

locurile comune ale gândirii, printr-un procedeu pe care l-am putea numi al 

aşteptării frustrate, care constă în minarea sistematică a schemelor/structurilor 

discursive uzitate şi uzate de prea multă întrebuinţare. 

În ceea ce priveşte poezia românească de avangardă, se poate susţine că 

momentul ei de început coincide aproximativ cu cel al experimentelor urmuziene în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Evrei români în avangarda internaţională 

 

 

 

149 

 

proză, putând fi pus pe seama aceleiaşi insatisfacţii vizavi de tradiţia literară 

existentă. Evident că, într-o primă etapă, tranzitorie, poeţii avangardişti români, 

aidoma confraţilor lor europeni, au simţit nevoia eliberării poeziei de balastul unor 

formule literare perimate, care nu mai corespundeau Zeitgeist-ului începutului de 

secol XX. La fel ca Jarry sau Apollinaire în Franţa, Marinetti în Italia sau Hans Arp 

în Germania, poeţii români grupaţi în 1912 în jurul revistei bucureştene „Simbolul” 

– Tristan Tzara, Ion Vinea şi Adrian Maniu – vor debuta prin negarea convenţiilor 

poetice la modă – ale romantismului şi simbolismului – intrate într-un inexorabil 

proces de uzură, mai ales din cauza utilizării lor abuzive de către poezia 

tradiţionalistă în vogă în acel moment. Însă despre o mişcare de avangardă propriu-

zisă, cu un program coerent şi forme de manifestare specifice, nu se poate vorbi în 

România decât zece ani mai târziu, când apare la Bucureşti revista „Contimporanul”, 

sub direcţia lui Ion Vinea şi Marcel Iancu, acesta din urmă proaspăt întors de la 

Zürich, unde, împreună cu prietenul său Tristan Tzara, participase la aventura 

dadaistă. În acest moment, modernismul românesc căpătase deja o anumită 

anvergură prin revista şi cenaclul „Sburătorul”, patronate de criticul Eugen 

Lovinescu, iar poeţi de orientare modernistă (postsimbolistă sau expresionistă) ca 

George Bacovia, Tudor Arghezi, Ion Barbu, Lucian Blaga ş.a. deveniseră nume 

consacrate pe scena literară autohtonă. 

Avangardismul, după cum bine se ştie, a reprezentat, în câmpul literaturii şi 

artelor din prima jumătate a secolului trecut, modernismul radical sau, altfel spus, o 

schimbare totală de paradigmă estetică în toate domeniile artistice. Astfel, prin 

negarea tuturor convenţiilor literare instituite, discursul poetic se poate dezvolta de 

aici încolo absolut liber; el nu mai încearcă să traducă în cod literar o idee poetică 

preexistentă sau să trimită la un referent exterior anume, ci semnificaţia sa se poate 

închega chiar în momentul scriiturii, pe măsură ce textul se articulează. În 

consecinţă, poemul devine o operă deschisă prin excelenţă (cf. Eco), ba mai mult, o 

operă în mişcare, accentul deplasându-se de pe semnificat pe jocul infinit al 

semnificanţilor; ca atare, poezia postmodernă s-a născut ca o consecinţă naturală a 

acestei mutaţii estetice fundamentale, astfel încât nu numai poezia optzecistă, ci şi 

cea a generaţiilor următoare nu poate fi concepută independent de „tradiţia” 

avangardistă; la aceasta, de altminteri, Mircea Cărtărescu, liderul generaţiei 

optzeciste, face referire în mod explicit în lucrarea Postmodernismul românesc. În 

proza literară, avangardismul a însemnat distrugerea convenţiilor realismului, 

începând cu spaţio-temporalitatea şi terminând cu logica acţiunii şi a personajului 

(care poate fi o fiinţă hibridă, indefinită, ce execută acte absolut incongruente). În 

ceea ce priveşte artele vizuale, avangardismul a condus la obţinerea libertăţii totale 

de expresie, prin negarea principiului clasic al mimesis-ului şi crearea unui univers 

plastic autonom, fără contingenţe cu realitatea obiectivă. 

Însă revoluţia avangardistă nu s-a limitat exclusiv la domeniul estetic. 

Avangarda a avut un caracter prin excelenţă cosmopolit, transgresând toate graniţele 

etnice, sociale şi lingvistice, aşadar opunându-se, după expresia lui Guy Scarpetta, 

„dispozitivului ideologic de înrădăcinare”1. În România, nu întâmplător probabil, 

 
1 Principalele teme cosmopolite ar fi, după Scarpetta, „comunitatea imposibilă, neapartenenţa, 

individualitatea ireductibilă la «rădăcini» sau la «legătura socială»” (Scarpetta 1997: 82). Din punct de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidiu MORAR 

 150 

marea majoritate a corifeilor avangardei româneşti au fost de origine evreiască, 

explicaţia trebuind căutată în contextul politic special al epocii în discuţie. Ca mai 

peste tot în Europa, de altminteri, istoria evreilor din România a fost, de la 

începuturi şi până azi, cu adevărat dramatică. Priviţi îndeobşte ca nişte străini 

indezirabili, dezavuaţi de Stat şi de Biserică, evreii români nu s-au bucurat până la 

finele celui de-al Doilea Război Mondial de prea multe drepturi (în general, nu li s-a 

permis să aibă pământ, să practice meşteşugurile, să aibă funcţii administrative şi 

militare, să participe la viaţa politică etc.) Oficial, nu li s-a recunoscut calitatea de 

cetăţeni români până în 1923, iar nu după multă vreme, guvernul Goga-Cuza din 

1937-1938 va dispune revenirea la vechea stare de lucruri. Mai mult, acest guvern a 

adăugat noi măsuri discriminatorii, iniţiind o politică antisemită aberantă ce va 

atinge un climax în timpul dictaturii militare a lui Ion Antonescu din perioada 1940-

1944: urmărind „deparazitarea  neamului românesc” de toţi evreii, mareşalul 

Antonescu, aliat al lui Hitler, va dispune treptat, în ceea ce-i privea pe aceştia, 

revocarea din armată şi din funcţiile publice, interzicerea căsătoriilor mixte, 

interzicerea dreptului de a lucra în întreprinderi, de a practica avocatura, medicina, 

jurnalistica, excluderea din şcolile şi universităţile de stat, evacuarea din sate şi 

târguri în oraşele mai mari, exproprierea, munca forţată, toate culminând cu 

masacrele organizate de armata română, începând din 1941, în localităţi din 

Moldova, Basarabia şi Bucovina de Nord şi cu deportările în masă ale evreilor din 

teritoriile ocupate în lagărele din Transnistria. Aşa se face că populaţia evreiască de 

pe teritoriul României Mari, numeric a doua din Europa (cca. 800.000 de oameni), 

se înjumătăţise la sfârşitul războiului. 

În acest context, era firesc în fond ca scriitorii şi artiştii evrei să respingă în 

principiu o tradiţie naţională în care nu se puteau integra şi să dezvolte o literatură şi 

o artă în răspăr cu aceasta, şocând prin insolitul formulelor propuse, ceea ce le va 

atrage din partea naţionaliştilor eticheta infamantă de „anarhişti” (un prim studiu 

dedicat modernismului, publicat de Constantin Emilian în 1932, se intitulează chiar 

Anarhismul poetic); cosmopolitismul lor (sau „internaţionalismul”, după expresia lui 

G. Călinescu2), definit de Guy Scarpetta prin opoziţie cu naţionalismul, era, desigur, 

 
vedere ideologic, s-ar putea decela chiar un set de opoziţii binare, primul termen al relaţiei fiind notat 

pozitiv: cosmopolitism/ naţionalism, diaspora/ patrie, discurs/ natură, individ/ specie, universal/ local, 

progres/ regres etc. Prin atitudinea ei funciar contestatoare, avangarda subminează „dispozitivul de 

înrădăcinare” prin lipsa ei de evlavie faţă de izvoare, faţă de tradiţiile naţionale, faţă de aşa-numitul 

„patrimoniu rasial” sau faţă de „puritatea limbii”, precum şi prin transgresiunea tuturor frontierelor 

(spaţiale, lingvistice, culturale etc.). 
2 În 1941, în plină dictatură fascistă, apărea Istoria literaturii române de la origini până în prezent 

a lui George Călinescu, veritabilă Biblie a criticii româneşti, care se poate spune că a fixat în linii mari 

canonul literar autohton. Climatul epocii a influenţat fundamental, se pare, concepţiile autorului, dat 

fiind că lucrarea se încheie cu un capitol despre „specificul naţional”, în care se pot recunoaşte imediat 

vechile prejudecăţi rasiste, devenite între timp locuri comune; printer altele, aflăm şi următorul portret-

robot al scriitorului de origine iudaică: „Evreii, puţini printr-o proporţie firească, prezenţi şi la noi ca în 

toate literaturile, rămân un factor din afara cercului rasial, făcând puntea de legătură între naţional şi 

universal. […] În literatură ei sunt întotdeauna informaţi, colportori de lucrurile cele mai noi, 

anticlasicişti, modernişti, agitaţi de probleme. Ei compensează inerţia tradiţiei şi o fac să se revizuiască. 

Umanitarismul lor sincer modifică în sensul unei viziuni creştine de sus un spirit de conservare ce poate 

să degenereze în obtuzitate. Aceste însuşiri sunt legate de tipicele iritante cusururi: dezinteres total 

pentru creaţia ca scop, «trăirismul» exagerat, negarea criticii (de care noi, rasă constructivă, avem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Evrei români în avangarda internaţională 

 

 

 

151 

 

în general privit cu ostilitate. În ideologia naţionalistă, evreii erau consideraţi fără 

excepţie drept adepţii bolşevismului, urmărind distrugerea ordinii sociale existente; 

a apărut chiar sintagma „iudeo-bolşevism”, des vehiculată de propaganda oficială 

spre sfârşitul deceniului al patrulea al secolului trecut, acuzaţie ce includea, desigur, 

şi cosmopolitismul, căci, după Scarpetta, tema luptei anticosmopolite constituia 

îndeobşte un corolar al antisemitismului; în plan artistic, evreii erau priviţi ca 

promotorii modernismului radical, ce viza distrugerea structurilor literar-artistice 

instituite3. 
Fireşte, „bolşevismul” avangardei nu era câtuşi de puţin o invenţie. După 

modelul confraţilor lor francezi, majoritatea avangardiştilor români au susţinut 
deschis revoluţia proletară, o bună parte dintre ei înscriindu-se chiar în partidul 
comunist în condiţiile în care acesta activa în ilegalitate iar statul român sprijinea nu 
numai de facto forţele de dreapta, ce propovăduiau naţionalismul şovin şi 
antisemitismul. Frustraţi social ca urmare a discriminărilor de clasă sau/şi de rasă, 
opţiunea lor politică a fost probabil în acel moment perfect firească, ideea unei 
societăţi egalitare fiind cu siguranţă, din punctul lor de vedere, nespus de 
seducătoare. În articolele publicate în anii ’30 în revistele de stânga „Viaţa 
imediată”, „Cuvântul liber”, „Reporter”, „Umanitatea”, „Tânăra generaţie”, „Era 
nouă”, „Fapta”, „Meridian” etc., corifeii avangardei autohtone denunţă exploatarea 
proletariatului, antisemitismul încurajat oficial, pericolul fascist şi spectrul tot mai 
ameninţător al războiului, susţinând totodată ideea unei literaturi „angajate” (sau 
„revoluţionare”). Din acest proiect s-au născut în deceniul al patrulea o serie de 
genuri specifice, precum „poezia proletară”, „romanul proletar” şi „poemul-
reportaj”, însă ideea revoluţiei se poate spune că animă majoritatea creaţiilor literare 
publicate în această perioadă de promotorii avangardismului. Nu e deci de mirare că 
avangarda a fost de la bun început privită ca un duşman periculos, aflat, conform 
definiţiei lui Eugène Ionesco, chiar în interiorul cetăţii pe care, cu ajutorul unor 
oculte forţe externe, se străduieşte din răsputeri s-o dărâme4. Aşa se face că atacurile 
împotriva ei nu s-au rezumat la benigne polemici literare: un volum publicat recent 
de Stelian Tănase, de pildă, reproduce dosarele de urmărire de către Siguranţă, 
pentru presupuse activităţi subversive sub directa îndrumare a P.C.R., ale lui Geo 
Bogza, Victor Brauner, Scarlat Callimachi, Ion Călugăru, Gheorghe Dinu, Eugen 
Ionescu, Gherasim Luca, M. H. Maxy, Gellu Naum, Saşa Pană şi Jules Perahim. 
Contrar însă concluziei autorului (care susţine într-o prefaţă că avangardiştii români 

 
trebuinţă), umanitarismul împins până la negarea drepturilor şi notelor noastre naţionale. Prin această 

lipsă de tact, la noi ca şi oriunde, evreii atrag asupră-le, periodic, toate fulgerele” (Călinescu 1988: 

976). În ceea ce-i priveşte pe scriitorii evrei recenzaţi în paginile cărţii, e de remarcat că autorul, cu 

toate că le reproşează mereu tendenţionismul iudaic, cerându-le să rămână pe teritoriul estetic, le judecă 

opera tot după criterii ideologice – din perspectiva naţionalismului autohton –, deplasând fatalmente 

discuţia de pe tărâmul estetic pe cel politic. G. Călinescu pune semnul egal între personajul literar (o 

ficţiune) şi autorul său, reproşându-i acestuia din urmă ideile celui dintâi. 
3 Astfel, de pildă, poetul Horia Stamatu susţinea într-un articol publicat în 1937 în ziarul legionar 

„Buna Vestire” (citat în manifestul suprarealist Critica mizeriei) că: „stânga literelor şi artelor (avant-

garda) merge mână în mână cu stânga politică, (...) spurcând tot ce are mai scump naţia noastră şi 

mistificând o spiritualitate care nu e altceva decât deghizarea foarte vizibilă a ideii luptei de clasă” 

(Naum, Păun, Teodorescu 1945: 15). 
4 Ionesco definea avangarda în termeni de „opoziţie şi ruptură”, considerând că avangardistul e, 

prin excelenţă, opozantul faţă de sistemul existent (Ionesco 1998: 77–78). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovidiu MORAR 

 152 

ar fi visat să aducă tancurile ruseşti la Bucureşti), trebuie să remarcăm că ultima 
avangardă autohtonă, în speţă grupul suprarealist fondat în 1940 de Gellu Naum şi 
Gherasim Luca, a refuzat categoric să adere la noul „dispozitiv ideologic de 
înrădăcinare”, distanţându-se net de stalinism şi de realismul socialist devenit după 
1947 singura formulă estetică oficială; şi tocmai pentru acest motiv grupul a fost 
acuzat de „decadenţă” şi obligat să se dizolve la scurtă vreme după instaurarea 
regimului comunist. De altminteri, textele publicate de membrii lui în această 
perioadă, cea mai mare parte în limba franceză, sunt în întregime apolitice, într-un 
moment când a nu face politică (evident, politica regimului aflat la putere) 
constituia, din perspectivă oficială, o erezie impardonabilă. 

S-ar putea defini aşadar arta de avangardă ca o artă a dezrădăcinării, a 
rupturii de consensurile şi de fantasmele colective ale „neamului”, „poporului” sau 
„naţiunii”. În acest sens, literatura de avangardă ar corespunde ideii de „literatură 
minoră” despre care vorbeau Deleuze şi Guattari în eseul lor despre Kafka5, 
scriitorul „minor” prin excelenţă. Contrar naţionalismului propovăduit oficial, 
avangarda a avut de la bun început ambiţia internaţionalizării, depăşind graniţele 
teritoriale prin deplasări şi schimburi culturale cu mişcările europene congenere. 
Avangardiştii români au publicat şi în reviste sau la edituri străine, au participat la 
manifestări artistice organizate în străinătate (congrese, expoziţii) şi, reciproc, se 
constată prezenţa a numeroase nume străine în publicaţiile avangardiste autohtone 
(revista „Punct”, înfiinţată în 1924, se intitula chiar „revistă de artă constructivistă 
internaţională”) şi în expoziţiile de artă modernă organizate la Bucureşti sub egida 
revistei „Contimporanul”. De altfel, din refuzul înrădăcinării, cei mai mulţi dintre 
exponenţii evrei ai avangardismului autohton au preferat să scrie în franceză, lingua 
franca a poeţilor şi artiştilor înainte de război, ori să se exileze în propria limbă, 
destructurând-o şi recompunând-o ad libitum pentru a crea o limbă poetică sui 
generis, cu adevărat internaţională. Majoritatea lor s-au expatriat voluntar, fie 
înainte, fie imediat după război, devenind ulterior nume de referinţă ale poeziei şi 
artei moderne. De notat că foarte puţini s-au stabilit în cele din urmă în Israel, 
avangardiştii refuzând, se pare, acel „pământ al făgăduinţei” visat de sionişti, cu care 
s-au aflat în principiu în dezacord, şi preferând în schimb alte patrii de adopţiune 
mai cosmopolite, în primul rând Franţa6, leagănul avangardelor. 

 
5 Conform definiţiei date de cei doi autori, prin literatură „minoră” (sau „marginală”) nu trebuie să 

se înţeleagă literatura inferioară valoric unei aşa-zise literaturi „majore”, ci orice literatură subversivă 

(„revoluţionară”) în raport cu aceasta, aşadar „«minor» nu mai califică anumite literaturi, ci condiţiile 

revoluţionare ale oricărei literaturi în sânul celei pe care o numim «mare» (sau instituită, oficială, 

recunoscută)”. Se referă la funcţia subversivă a acestei literaturi în raport cu literatura/ cultura 

dominantă şi cu instituţiile/ centrele de putere care o susţin. „Deteritorializând” limba naţională, 

vernaculară etc., literatura „minoră” dobândeşte o încărcătură politică explozivă, opunându-se 

ireductibil literaturii (şi, implicit, valorilor) oficiale, „limbajelor puterii”, căci această deteritorializare 

înseamnă în fond „a opune caracterul oprimat al acestei limbi caracterului ei opresiv, a găsi punctele de 

non-cultură şi de sub-dezvoltare, zonele de Lume a Treia lingvistică, pe unde o limbă scapă, «răsuflă», 

un animal se grefează, un asamblaj se branşează” (Deleuze, Guattari 2007: 31). 
6 Înainte de a se stabili la Paris, poetul B. Fundoianu (cunoscut ulterior ca Benjamin Fondane) 

afirmase de altfel foarte tranşant (exagerând în scop polemic), în prefaţa unui volum publicat în 1922 la 

Bucureşti (Imagini şi cărţi din Franţa), că, departe de a avea un specific propriu, literatura română de 

până atunci n-a reprezentat altceva decât „un simplu parazitism” al literaturii franceze, trebuind privită 

aşadar ca o anexă a acesteia. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Evrei români în avangarda internaţională 

 

 

 

153 

 

Fenomen vizând înfăptuirea unei revoluţii totale care să conducă la eliberarea 

completă a omului, avangardismul a contribuit decisiv la înnoirea din temelii a 

literaturii şi artei autohtone, conducând la schimbarea radicală a paradigmei estetice. 

În acelaşi timp, prin cosmopolitismul ei definitoriu, avangarda a subminat ireversibil 

„dispozitivul ideologic de înrădăcinare” autohton, având, se poate spune, un aport 

considerabil la schimbarea mentalului colectiv. Iar prin vârfurile sale de excepţie, 

care au fixat nişte repere inconfundabile în poezia mondială, Tristan Tzara, 

Benjamin Fondane, Ilarie Voronca, Gherasim Luca, Paul Celan, Isidore Isou etc., 

avangarda românească nu numai că s-a sincronizat cu cea internaţională, dar a avut 

şi un rol de prim-plan, justificând includerea ei – prin intermediul acestor nume de 

rezonanţă – în canonul world literature. 

Bibliografie 

Călinescu 1988: G. Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, ediţia 

a II-a revizuită şi adăugită, București, Editura Minerva. 

Deleuze, Guattari 2007: Gilles Deleuze, Félix Guattari, Kafka. Pentru o literatură minoră, 

traducere şi postfaţă de Bogdan Ghiu, București, Editura ART. 

Fundoianu 1980: B. Fundoianu, Imagini şi cărţi, ediţie de Vasile Teodorescu, studiu 

introductiv de Mircea Martin, traducere de Sorin Mărculescu, București, Editura Minerva. 

Ionesco 1998: Eugène Ionesco, Discours sur l’avant-garde, în Notes et contre-notes, Paris, 

Gallimard. 

Morar 2017: Ovidiu Morar, Cosmopolites, Deracinated, étranjuifs: Romanian Jews in the 

International Avant-Garde, în Romanian Literature as World Literature, edited by 

Mircea Martin, Christian Moraru, and Andrei Terian, New York, Bloomsbury. 

Naum, Păun, Teodorescu 1945: Gellu Naum, Paul Păun, Virgil Teodorescu, Critica mizeriei, 

Bucureşti, Colecţia Suprarealistă. 

Scarpetta 1997: Guy Scarpetta, Elogiu cosmopolitismului, traducere de Petruţa Spânu, Iaşi, 

Editura Polirom. 

Tănase 2008: Stelian Tănase, Avangarda românească în Arhivele Siguranței, Iași, Editura 

Polirom. 

Romanian Jews in International Avant-Garde 

Obviously, the avant-garde literature published in Romania between the two World 

Wars marked a radical cosmopolitan trend in the context of a strong nationalism in all public 

domains. On one hand, the Romanian avant-garde poetry, cultivated mainly by Jewish 

authors such as Tristan Tzara, B. Fundoianu (Benjamin Fondane), Ilarie Voronca, Mihail 

Cosma (Claude Sernet), Sașa Pană, Gherasim Luca, and Paul Păun, among others, had as 

main model not the national literary tradition, but the most radical strains of European 

modernism, such as Italian and Russian Futurism, and French Dadaism and Surrealism. On 

the other hand, these authors had a decisive contribution to the enrichment of these 

directions, and even proposed sometimes new formulas by which they „internationalized” 

Romanian literature, connecting it to sur- and trans-national movements and trends. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:50 UTC)
BDD-A31298 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

