
Bulletin of the Transilvania University of Braşov  
Series IV: Philology and Cultural Studies • Vol. 12 (61) No. 2 – 2019 
https://doi.org/10.31926/but.pcs.2019.61.12.20 
 

 
Nationale Spielarten von Humor1 

 
Nora CĂPĂȚÂNĂ2 

 
 
The paper deals with the perception of humour in different cultures and presents various 
attempts of humour researchers, cultural anthropologists, psychologists, linguists, writers, 
communication experts and media scholars at describing and categorizing the specific 
features of the humour produced and favoured by some nations. A special focus lies on the 
generally contested German humour. While stereotypes, blanket statements or subjective 
assessments are clearly unavoidable, they can, however, offer interesting insights in the 
mentality and traditions of other peoples that are relevant to cross-cultural communication 
and may enhance the spirit of tolerance towards alterity as well as contribute to the 
reduction of existing prejudice. 
 
Key-words: national humour, ethnic and national stereotypes, British, American, French, 
German, Romanian humour 
 
 
1. Einleitung 

 
Das Lachen wird allgemein als ein gattungsspezifisches Verhalten des Menschen 
betrachtet – obwohl Forscher auch bei einigen Primaten, bei Delfinen, Bisons und 
Ratten lachähnliche Reaktionen als Ausdruck von Lust und Lebensfreude oder als 
durch Kitzeln ausgelösten Reflex beobachtet und untersucht haben. Jedenfalls gilt 
der Humor als “Gabe eines Menschen, die Unzulänglichkeit der Welt und des 
Lebens heiter und gelassen zu betrachten und zu ertragen” (Duden 2010, 506), als 
die Fähigkeit, sich über die anderen und sich selbst amüsieren zu können als allen 
Menschen angeboren. Somit gehört sie, aus der Perspektive der kultur-
vergleichenden Wissenschaften, zu den kulturellen Universalien, die weltweit eine 
bedeutende Rolle in der zwischenmenschlichen Kommunikation und der sozialen 
Interaktion spielen (Nevo et al. 2001, 144; Billig 2005). Während aber Menschen 

 
1 Dieses Thema habe ich auch in einem Unterkapitel meiner als Typoskript vorliegenden Dissertation 

zu Aspekten der Übersetzung literarischer Komik aus dem Deutschen ins Rumänische behandelt. 
2  Lucian-Blaga-Universität Sibiu, Rumänien, noracapatana.sb@gmail.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
212 

überall auf dem Erdball über lustige Erscheinungen und Situationen lachen und 
selbst die Fähigkeit besitzen, humorvoll zu sein, gibt es Unterschiede in der Art und 
Weise, wie Humor in den einzelnen nationalen Gemeinschaften eingesetzt und 
rezipiert wird. Das lässt sich durch verschiedene Kulturstandards wie Sprache, 
Wertvorstellungen, Tabus, Verhaltensnormen usw. erklären. “Humor und Lachen 
gehören zur anthropologischen Ausstattung des Menschen. Jede Gesellschaft lacht, 
aber sie lacht über andere Dinge und unter Umständen auch in einem anderen 
Modus” (Schurig 2019). Mit dieser Aussage weist der Dresdner Literatur- und 
Medienwissenschaftler Lars Koch, der unter anderem die kulturelle Funktion und 
den Kontext von Witzen und Humor untersucht, darauf hin, dass die Dinge, über 
die Menschen lachen, in engem Zusammenhang mit dem kulturellen Hintergrund, 
dem kollektiven Gedächtnis und dem Selbstbild einer Gesellschaft stehen. Diese 
Auffassung teilen zahlreiche Erforscher des Phänomens: Was bei den Individuen 
Lachen hervorruft, hängt von politischen, kulturellen, sozialen, religiösen, 
erzieherischen und anderen Prägungen ab. Humor ist kontextabhängig und 
subjektiv, wobei die Inhalte, Zielscheiben und Spielarten des innerhalb einer 
Gesellschaft hervorgebrachten Humors von sozialen und kulturellen Werten 
beeinflusst werden. Zudem ist Humorverständnis eine Frage des Zeitgeistes, der 
Bildung und des persönlichen Geschmacks, was noch mehr das Unterfangen 
erschwert, pauschale Betrachtungen über die spezifischen Züge des Humors eines 
Volkes anzustellen. Es versteht sich von selbst, dass bei solchen 
Beschreibungsversuchen unvermeidlich auf stereotype Vorstellungen und 
subjektive Selbstbilder zurückgegriffen wird. Das Phänomen Humor ist jedoch zu 
komplex, reichhaltig und vielfältig, um verallgemeinernd und vereinfachend-
typisierend erfasst werden zu können. 
 
 
 
2. Aspekte der interkulturellen Humorrezeption 

 
Geht man davon aus, dass Humor – als Fähigkeit der Menschen, heiter und 
versöhnlich auf die Widersprüche und Widrigkeiten des Lebens zu reagieren – eng 
mit den unterschiedlichen Existenzbedingungen und historischen Erfahrungen der 
verschiedenen Nationen zusammenhängt, so liegt die Schlussfolgerung nahe, dass 
die Ausprägungen des Humors sich von einer nationalen Gemeinschaft zur anderen 
unterscheiden. Um deren landesspezifischen Merkmale zu erfassen, haben 
Komikforscher, Soziologen und Kulturanthropologen, Psychologen, Kommunikations-
experten und Medienwissenschaftler ihre Versuche, nationale Humorstile 
herauszuarbeiten, oft auf die Untersuchung von Witzen gegründet. Dabei zeigte sich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

213 

allerdings, dass in mehreren Ländern oder ethnischen Gemeinschaften häufig 
dieselben Witze kursieren, nur mit vertauschten Protagonisten und angepasstem 
kulturellem, geografischem oder sozialhistorischem Hintergrund. 

 
Türken wie Tuareg, Grönländer wie Griechen lachen über Fehler, bevorzugt, 
wenn sie einem anderen passieren. Und einerlei ob Grieche oder 
Grönländer, alle Menschen überall auf der Welt lachen über entsprechende 
Witze – Witze über die anderen, den anderen Stamm, das andere Volk, über 
deren Fehler, deren Schwächen [...]. Daneben lachen Menschen über 
Tabubrüche. Weil aber unterschiedliche Kulturen unterschiedliche Tabus 
kennen, kann das Lachen darüber in unterschiedlichen Kulturen völlig 
unterschiedliche Auslöser haben. (Uber und Steiner 2006, 64) 

 
Ein Witz, dessen Pointe auf einem Tabubruch oder einem Normverstoß beruht, 
kann jedoch nicht funktionieren, wenn beim Rezipienten kein Wissen über die in 
der jeweiligen Gesellschaft geltenden Gepflogenheiten und Konventionen 
vorhanden ist. Dieses mangelnde Hintergrundwissen kann die Rezeption des 
fremdkulturellen Humors beeinträchtigen und den subjektiven Eindruck erwecken, 
das eine oder andere Volk sei durch Humorlosigkeit gekennzeichnet. 

Der Humor der Japaner wird beispielsweise oft als ungewöhnlich, obskur, 
unverständlich, einzigartig, ja sogar inexistent empfunden. Dabei ist er sehr wohl 
vertreten – nur eben an anderen Orten und unter anderen Umständen als in 
europäischen Kulturen (Milner Davis 2006, 1). Denn in der japanischen Gesellschaft 
ist das öffentliche Lachen ritualisiert und durch strenge gesellschaftliche 
Konventionen auf klar definierte “Lachorte“, warai no ba, beschränkt (Geybels und 
van Herck 2011, 220; Weingärtner 2010, 232). Selten überschreitet der Humor 
hierarchische Grenzen oder tritt in einem formellen Rahmen auf. Im Alltagsleben 
des Normalbürgers herrscht der Ernst, von dem der Unernst institutionell 
abgetrennt wird (Ueda 2013, 10). Die Zurückhaltung bezüglich des öffentlichen 
Gelächters lässt sich mit dem äußerst ausdifferenzierten japanischen 
Höflichkeitssystem als Ausdruck komplexer Gesellschaftsverhältnisse in Bezug 
setzen und hat historische Wurzeln: Gemäß dem bushidō, dem Ehren- und 
Verhaltenskodex der Samurai, waren die “Gesichtswahrung“ und die 
Gefühlsbeherrschung, die mit einem stets ernsten, emotionslosen 
Gesichtsausdruck einherging, von großer Bedeutung (Milner Davis 2006, 3; Geybels 
und van Herck 2011, 220). 

Außerdem gibt es im Land der aufgehenden Sonne keine Kultur des Witze-
Erzählens; hierzulande hat sich diese humoristische prosaische Kurzform nicht als 
eigene Textsorte etabliert. Dafür gibt es aber die Tradition des Erzählens kürzerer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
214 

(kobanashi) oder längerer lustiger Geschichten, die im kabarettähnlichen Format 
als eine Art “sit-down-comedy“ (rakugo) im Sitzen und mit keinen weiteren 
Requisiten als einem Fächer und einem Tuch vorgetragen werden                              
(Merkel 2015, 337–338). 

Eine andere schwerwiegende Ursache für die mangelhafte Rezeption von 
fremdkulturellem Humor ist natürlich die Sprachbarriere. Bekanntlich macht 
verbale Komik meist an der Grenze halt, da Wortspiele, die so eng gebunden sind 
an die typische Struktur und den Klang der Sprache, in der sie kreiert werden, sich 
selten und nur in glücklichen Ausnahmefällen – wie etwa bei verwandten Sprachen 
– wirkungsgleich in der Zielsprache nachgestalten lassen. Durch die Übersetzung 
kann viel verlorengehen, auch sind zwecks Bewahrung der humoristischen Wirkung 
Adaptionen, Akzentverschiebungen und somit Abweichungen vom Original 
erforderlich. 

Doch ohne die Vermittlung der Übersetzungen können humoristische 
Erzeugnisse von “kleineren” Sprachen und Völkern gar nicht wahrgenommen und 
genossen werden, während der in den bedeutendsten Weltsprachen geschaffene 
Humor einem breiten Publikum zugänglich ist und auf seine hervorstechenden 
Merkmale hin analysiert wird. Die Syntagmen “britischer Humor”, “amerikanischer 
Humor“ oder “französischer Humor“ u.a. sind geläufig und erwecken gewisse 
Vorstellungen. Wer aber thematisiert etwa den kirgisischen oder rumänischen 
Humor, außer den jeweiligen autochtonen Forschern? 

Die Diskussion über typische nationale Ausprägungen von Humor greift 
gelegentlich auf Umfragen zurück. Um die kulturellen Unterschiede im Bereich der 
Rezeption humoristischer Phänomene zu verdeutlichen, befragte die Social-Media-
Plattform Badoo 2011 rund 30.000 Nutzer aus 15 Ländern, welche Nationen ihrer 
Meinung nach am witzigsten seien und welche nicht (welt.de 2011). Eines der 
Ergebnisse ist vielleicht leicht vorwegzunehmen: Den ersten unrühmlichen Platz unter 
den unwitzigsten Nationen erlangte Deutschland, was bezeugt, dass sich das Klischee 
über den effizienten, ordnungsliebenden und auf Perfektion bedachten jedoch 
humorlosen Teutonen beharrlich weiter hält. Überraschend war allerdings die 
Platzierung von Großbritannien auf einen bescheidenen Rang 7, hinter den zu den 
witzigsten Europäern gekürten Spaniern, den lebensfreudigen Italienern, die den 
dritten Platz in der Hierarchie belegten und den mit Esprit begabten Franzosen von 
Position 5. 

Als die humorvollste Nation der Welt gelten, laut dieser Umfrage, die 
Amerikaner, was vielleicht einleuchtend erscheint, wenn man bedenkt, dass sie der 
Welt die meisten Sitcoms und Komiker beschert haben und dass der von ihnen oft 
und gerne eingesetzte Slapstick-Humor über kulturelle und sprachliche Grenzen 
hinweg verstanden und rezipiert wird, anders als die subtile Sprachkomik. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

215 

Es ist offensichtlich, dass Humor in großem Maße eine Geschmacksfrage ist 
und dass jeder interkulturelle Vergleich die Gefahr pauschaler Urteile mit sich bringt. 
 
 
3. Nationale Spielarten von Humor 
 
In seiner Abhandlung Max und Monty. Kleine Geschichte des deutschen und 
englischen Humors (1998) stellt Hans Dieter Gelfert die Hypothese auf, dass das 
Lachen in der kulturellen Überlieferung in umgekehrtem Verhältnis zum Grad der 
jeweiligen gesellschaftlichen Hierarchisierung stehe. Das sei durch die 
egalisierende Funktion des Lachens zu erklären, das bei Untergebenen als 
Respektlosigkeit gegenüber Vorgesetzten gedeutet wird, während es umgekehrt 
bei Vorgesetzten die Befürchtung weckt, sie könnten durch eigenes Lachen die 
Autorität gegenüber den Untergebenen verlieren. In demokratischen 
Gesellschaften lässt sich ein Vordringen des Lachens beobachten, doch auch in 
strikt hierarchisierten Gesellschaften wurde das Bedürfnis nach Spannungslösung 
durch das Ventil Gelächter von Zeit zu Zeit befriedigt, wie die Saturnalien in der 
Antike und der Karneval im christlichen Mittelalter es beweisen. Mit dem 
Aufkommen des städtischen Bürgertums nahmen die karnevalistischen Elemente 
zu, eine Entwicklung, die in der wachsenden Produktion von Schwankliteratur 
ihren literarischen Niederschlag fand. Je stärker in einer Nation die bürgerliche 
Gesellschaft ausgeprägt war, desto offener war sie dem Lachen gegenüber 
(Gelfert 1998, 24). In diesem Zusammenhang findet der Autor es für 
symptomatisch, dass gerade in den Niederlanden, wo sich die erste nationale 
Bürgerkultur ausbildete, das Lachen zum ersten Mal auf die Leinwand gebracht 
wurde. Dem holländischen Maler Frans Hals sei es zu verdanken, dass er den 
lachenden Menschen als Gegenstand der Malerei kulturwürdig gemacht hat 
(Gelfert 1998, 26). 

Doch der Einfluss historisch-politischer und sozialer Faktoren auf die 
Herausbildung eines spezifischen Humors innerhalb von Staatsgrenzen ist nur ein 
Aspekt dieses komplexen Phänomens. Im Wandel der Zeiten haben sich 
Differenzen bezüglich der Produktion und Rezeption von Humor unter Völkern und 
Nationen herauskristallisiert. Jede Gemeinschaft scheint eine typische Form von 
Humor zu entwickeln; während es zweifelsohne humorlose Menschen gibt, ist 
jedoch ein humorloses Volk unvorstellbar (Popa 1975, 287). Die Versuche, das 
Spezifische einer nationalen Humorvarietät zu erfassen, konkretisieren sich im 
Vergleich der innerhalb der einen oder der anderen Gemeinschaft vorherrschenden 
komischen Spielarten wie auch im Feststellen der fehlenden Ausprägungsformen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
216 

In seinem Aufsatz Gedanken zur Aufnahme des dänischen Theaters (1747) 
stellt Johann Elias Schlegel Überlegungen zu den unterschiedlichen nationalen 
Lachgewohnheiten an. Er behauptet beispielsweise, dass, um Dänen aus ihrer 
Gelassenheit und Gleichgültigkeit zu bringen und zum Lachen zu bewegen keine 
“ausschweifend lustige[n] Einfälle und wahre[n] Lustigmacher-Schwänke“ nötig 
wären, sondern eher gesittete Scherze, die vielleicht weniger Lachen, dafür aber 
mehr echtes Vergnügen hervorrufen würden. “Die Italiener, welche nichts weniger 
als gleichgültig und gelassen sind, treiben die Buffonerie aufs Höchste, und die 
ernsthaften Engländer brauchen nur ein feines Salz, um Lachen zu erwecken” (zit. 
bei Unger 1995, 9). 

E.T.A. Hoffmann grenzt den Humor der Nordländer von jenem der Südländer 
ab, indem er den auf Allegorie bauenden deutschen Humor dem possenhaften 
italienischen Humor entgegenstellt (in Prinzessin Brambilla 1963, 648–650). Taine 
bezweifelt es, dass der Humor die nördliche Grenze überschreiten könne und 
beschreibt ihn als eine spezifische Begabung, welche womöglich die Deutschen und 
die nördlichen Völker zu amüsieren vermag, sich jedoch für Angehörige einer 
anderen Rasse geradezu als unangenehm ausnimmt, weil er zu rau und bitter sei 
(Popa 1975, 287). 

Hinter solchen Formulierungen, die einen Nord-Süd-Unterschied 
hervorheben, steht eigentlich die “Klimatheorie”, die Charles de Montesquieu in 
seiner Abhandlung Vom Geist der Gesetze (1748) wiederbelebt hat. Der 
französische Geschichtsphilosoph leitet den “esprit général d’une nation” aus 
einem Zusammenspiel der Faktoren Klima, Religion, Gesetze, 
Regierungsgrundsätze, Vorbilder der Vergangenheit, Sitten und Gebräuche her 
(Unger 1995, 10). 

Klimatische Spezifik und nationaltypische Veranlagungen dienen auch 
Baudelaire (De l'essence du rire...1868) als Kriterien für seine Ausführungen über 
die Vorherrschaft der einen oder der anderen von ihm beschriebenen Komikart: 
“comique absolu” vs. “comique significative” in den Literaturen der verschiedenen 
Völker. So schreibt er beispielsweise Frankreich, dem Land der Ideen und klaren 
Beweisführungen, dessen Kunst auf Nutzbarkeit ausgerichtet sei, signifikative 
Komik zu, am anschaulichsten durch Molière verkörpert. Das träumerische 
Deutschland, “la rêveuse Germanie”, liefere hingegen hervorragende Kostproben 
der absoluten Komik, in der alles ernst, tiefsinnig und ausschweifend anmutet. 
Absolute Komik, deren extreme Ausprägungen Baudelaire mit dem Begriff 
“comique innocent” bezeichnet, sei auch im verspielten, lärmenden und 
vergesslichen Italien in Hülle vorhanden. Nicht von ungefähr habe E.T.A. Hoffmann 
das exzentrische Drama der Prinzessin Brambilla inmitten Italiens, in den 
Mittelpunkt des südländischen Karnevals platziert. Um grausame Komik “comique 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

217 

féroce” – als extreme Erscheinung der verweisenden Komik – zu finden, müsse man 
dem nebligen Königreich des “spleen” einen Besuch abstatten (Baudelaire 1868, 
378–380). 

In seinem Einleitungsessay zum Band Differente Lachkulturen?: Fremde 
Komik und ihre Übersetzung (1995) schlägt Thorsten Unger eine Ausweitung des 
von Michail Bachtin geprägten Begriffs “Lachkultur”3 zu einem generellen 
Deutungshorizont vor. Er fasst darunter “mentalitätsbedingte Dispositionen” 
(Unger 1995, 10), “bestimmte soziale, regionale, nationale oder historische 
Zuschreibungen von Komikphänomenen und [...] gewisse soziale, regionale, 
nationale oder historische Vorlieben für bestimmte komisierende 
Verfahrensweisen” zusammen. (Unger 1995, 13). Die so aufgefasste Lachkultur 
versucht Unger von der Gesamtkultur abzugrenzen, indem er sie als eine Teilkultur 
darstellt, die “etwa mit einer Trauerkultur, einer Esskultur oder auch einer Streit- 
und Konfliktkultur” vergleichbar sei (Unger 1995, 18). Dabei gelte es nicht, die 
Existenz einer solchen Lachkultur für einen jeweiligen sozialen, zeitlichen oder 
geografischen Rahmen zu konstatieren, sondern zu untersuchen, wie diese im 
Einzelnen strukturiert ist, “welches Repertoire von Lachanlässen, Lachfunktionen 
und Lachphysiognomien sie umfasst, aber auch welche Lachmöglichkeiten unter 
Umständen ausgegrenzt sind” (Unger 1995, 17). 

 
Wenn wir Unterschiede zwischen den verschiedenen Gemeinschaften, 
Völkern oder Zeitaltern suchen, so müssen wir sie vor allem suchen auf dem 
Felde der Werte und des Wertwitzes einerseits und dem Felde der Tabus, die 
sie zum Schutz dieser Werte entwickelt haben, anderseits. [...] Und wir 
dürfen hinzufügen, dass die Dinge, über welche eine Gemeinschaft 
axiologisch lacht, ihre Wertmaßstäbe und ihre Tabus beleuchten. Hier haben 
wir den Schlüssel zu den Besonderheiten des Humors irgendeiner 
Gemeinschaft, einer Nation, einer Epoche. (Werner Schweizer zit. bei 
Schröder 1995, 28)  

 
Das Theoretisieren zum Thema nationale Lachkultur und Nationalhumor hat 
allerdings häufig eine Verabsolutierung mit sich gebracht, die anderen 
Humorvarietäten die Existenzberechtigung verweigert hat. Marian Popa stellt fest, 
dass diejenigen Humortypen international bekannt geworden sind, die von einer 
ökonomisch und auch militärisch bedeutenden Zivilisation getragen wurden: Es 
wird vom englischen, amerikanischen, französischen oder auch deutschen Humor 

 
3 Bachtin fasst den mittelalterlichen Karneval als Ausdruck einer „Lachkultur“ des Volkes auf, die als 

eine Art “subversive Gegenkultur” der öffentlichen, ernsten Kultur der kirchlichen und weltlichen 
herrschenden Sozialschichten entgegengesetzt sei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
218 

gesprochen, während andere Nationalvarietäten unzureichend erwähnt werden 
(Popa 1975, 288). Das lässt sich auch dadurch erklären, dass der Humor kleinerer 
Völker oder solcher Nationen, die nicht das Attribut einer Prestige- oder “Leit”-
kultur besitzen, der internationalen Öffentlichkeit schwerer zugänglich ist. 

Es ist allerdings, objektiv betrachtet, unmöglich, die Überlegenheit des einen 
oder anderen nationalspezifischen Humors zu postulieren, da alle Typen im Grunde 
genommen lediglich Varietäten einer universellen Einheit darstellen und jedes 
Merkmal in Zeit und Raum wiederzufinden oder mindestens assimilierbar ist: 
Elemente des englischen Humors werden zu gewöhnlichen Ingredienzien des 
französischen Humors, italienische komische Figuren betreten auch fremde 
Bühnen, der rumänische Humor kann fremde Typen integrieren oder eben aus 
internen Ressourcen neue Eigentümlichkeiten entwickeln. 

Die Spezifik eines Nationalhumors lässt sich teilweise am volkstümlichen, in 
anonymen Dichtungen zum Ausdruck gebrachten Humor erkennen, dessen Geist 
aber auch von Kunstdichtern in ihren Werken verwertet wird. 
 
 
4. Rumänischer Humor 
 
Laut dem rumänischen Dichter und Parodisten Topârceanu, der sich auch 
theoretisch mit dem Phänomen Lachen beschäftigt hat, sei der Humor eines Volkes 
anhand zweier Aspekte definierbar: einerseits aufgrund der zur Erzeugung von 
Lachen eingesetzten literarischen Mittel, andererseits anhand der Dinge, die das 
betreffende Volk mit Vorliebe belacht und verspottet (Topârceanu 1971, 285). Da 
eine Bestandsaufnahme aller komisierenden Mittel, die die schöpferische 
Einbildungskraft einem Schriftsteller zur Verfügung stellt, ein durchaus mühseliges 
Unterfangen wäre, betrachtet Topârceanu das zweite Kriterium als zweckmäßiger 
und bequemer. Auf den rumänischen Humor bezogen, gelangt die Untersuchung 
der bevorzugten Gegenstände des Komischen und der vorherrschenden 
Lachanlässe zu interessanten Schlussfolgerungen: Bei den Rumänen wirken als 
besonders amüsant Mängel wie: 

1. das Unbelehrtsein, die Ignoranz; 
2. die mangelnde praktische Erfahrung, d. h. die unterschiedlich geartete Naivität; 
3. die Unachtsamkeit, Zerstreutheit, mit all ihren mittelbaren und 

unmittelbaren konkreten Folgen wie Unannehmlichkeiten, Fauxpas oder 
Missgeschicken (Topârceanu 1971, 286). 

All diese Mängel ergeben zusammen eine Eigenschaft, die der Dummheit 
nahe kommt, also könnte geschlussfolgert werden, dass bei den Rumänen mit 
Vorliebe über mangelnde Intelligenz gelacht werde. Allerdings unterscheiden sich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

219 

die einzelnen Völker je nach Zivilisationsgrad, Temperament oder Gemütsart auch 
in ihrer Auffassung von Intelligenz untereinander. So weist Topârceanu darauf hin, 
dass ein junges Volk wie das rumänische im geringeren Maße Ignoranz oder 
Unbildung verlacht, weil die Lebenserfahrung bewiesen hat, man brauche nicht 
besonders gelehrt zu sein, um hierzulande ein bequemes und befriedigendes Leben 
zu führen. Vielmehr schätzen die Rumänen jene praktische, pragmatische Klugheit, 
die von einem scharfsinnigen, stets regen Verstand zeugt. Bezeichnend erscheint in 
diesem Zusammenhang die Tatsache, dass dem Fremdwort “inteligent” im 
Rumänischen das einheimische Äquivalent “deştept” entspricht, welches die 
sekundären semantischen Merkmale “wach”, “munter”, “nicht schlafend” aufweist, 
ähnlich wie etwa “aufgeweckt” im Deutschen. So schöpfe also der typische 
rumänische Humor aus Situationen und Vorfällen, in denen Zerstreutheit oder der 
Mangel an praktischer Intelligenz, aber auch das Sich-dumm-stellen mit dem 
Zweck, unangenehme Wahrheiten zu artikulieren, Heiterkeit hervorrufen. 
Topârceanu bezieht sich in seinen Ausführungen ausschließlich auf den 
volkstümlichen rumänischen Humor und bemerkt, dass der rumänische Bauer nie 
unverbesserliche Fehler oder Mängel der Lächerlichkeit preisgibt; er verspottet 
allgemeine menschliche Laster wie Faulheit, Gier, Eitelkeit und Untreue. Was das 
zuletzt Genannte betrifft, ist hervorzuheben, dass in der rumänischen 
Volksdichtung, anders als zum Beispiel in der französischen oder italienischen 
komischen Literatur, der betrogene Ehemann nicht als lächerliche Figur dargestellt 
wird, sondern zu guter Letzt Rache nimmt und die untreue Ehefrau wie auch seinen 
Nebenbuhler bestraft. Im Allgemeinen veranschauliche der volkstümliche Humor, 
so Topârceanu, am deutlichsten die seelische Ausgeglichenheit und unverderbliche 
moralische Reinheit des rumänischen Bauern (Topârceanu 1971, 290). 

Eine andere Komponente des rumänischen Humors ist die städtische, die 
unter anderen von namhaften Autoren wie Nicolae Filimon, I.L. Caragiale und 
Tudor Muşatescu in der Kunstdichtung gepflegt wurde. Diese Ausprägung des 
rumänischen Humors ist einer Art Schlauheit und Gerissenheit gleichzusetzen und 
gründet auf einer kollektiven Mentalität, die für die klassische Zeit der rumänischen 
Literatur charakteristisch war. Von Caragiales Werk ausgehend, fasst der 
Literaturkritiker Mihai Ralea (Lumea lui Caragiale, Valori 1935) einige typische Züge 
dieser Geistes- und Gemütsart zusammen: 

 
[...] unser Volk ist ein bewundernswertes südländisches Volk, fröhlich, stets 
zu Späßen aufgelegt, an den nächsten Tag nicht denkend und den 
gegenwärtigen Augenblick genießend. Einem solchen Volke liegt das Leiden 
oder irgendwelche andere Form der asketischen Sündenbuße, die es gar 
nicht einzusehen vermag, nicht. Der [...] Rumäne akzeptiert keinen anderen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
220 

Ausgang als den Spaß. Wie niedergeschlagen er auch sein mag, würde er 
sterben, wenn er abends, beim Aperitif in der Kneipe oder beim Bridge-Spiel 
im Club keine Anekdoten und geistreichen Bemerkungen in Hülle und Fülle 
zum Besten geben würde. Die Lebensauffassung des Durchschnittsrumänen 
ist vaudevillesk. (Ralea zit. bei Popa 1975, 290 f.)4 

 
Überlegungen über spezifische Merkmale des rumänischen Humors stellt auch 
Dumitru Stăniloaie an in seiner Abhandlung Reflexii despre spiritualitatea poporului 
român (Reflexionen über die Geistlichkeit des rumänischen Volkes 1992). Der 
angesehene Theologe hebt hervor, dass sich die Rumänen reichlich der Ironie 
bedienen, was schon in der beliebten Praxis der Spitznamengebung auf dem Lande 
zum Ausdruck kommt. Die erfundenen Spitznamen seien allerdings stets von einem 
humanen Grundton gekennzeichnet und nie allein dem feindlichen Trieb 
entsprungen, die ironisierten Personen dem öffentlichen Spott preiszugeben. Auch 
würden sie nie die Grenze zur reinen Boshaftigkeit überschreiten (Stăniloaie 1992, 
68ff). Ironie werde häufig mit Humor vermischt, wodurch sie eine nachsichtige, 
verständnisvolle Nuance erhalte. Der Rumäne lacht über die Schwächen der 
anderen, hat aber zugleich Verständnis dafür; er fällt kein endgültiges Urteil, 
sondern verzeiht ihnen. Diese typische Haltung wird in der Wendung “Oameni 
suntem”: “Wir sind ja alle Menschen” auf den Punkt gebracht (Stăniloaie 1992, 72), 
die Stăniloaie quasi als passende Schlussfolgerung zu Caragiales Werken 
betrachtet. 

In seiner breit angelegten Hermeneutik des sympathetischen Humors 
(Hermeneutica umorului simpatetic 1999) beschreibt Claudiu T. Arieşan mit dem 
Begriff “sympathetisch“ die spezifische Qualität des rumänischen Humors, die sich 
in seinen literarischen Ausprägungsformen offenbart: eine durch Empathie, 
Wohlwollen und Toleranz gekennzeichnete Grundeinstellung. 

Der italienische Universitätsprofessor Gino Lupi, Verfasser der Monografie 
Umorismo Rumeno (1939), filtert zwei Haupteigenschaften des rumänischen 
Humors heraus: die Gutmütigkeit, der Unfähigkeit entsprungen, jemandem 
willentlich ein Leid zuzufügen und den skeptischen Fatalismus, der aus der 
bewegten Geschichte der Rumänen erwachsen ist (Arieşan 1999, 171). 

 
4 “...poporul nostru e un admirabil popor meridional, vesel, glumeț permanent, inconștient de ziua de 

mâine, bucuros de clipa de față. Unui astfel de popor nu-i stă bine suferința sau cine știe ce expiație 
ascetică a unor păcate pe care nu-i în stare să le recunoască. Românul [...] nu admite alt 
deznodământ decât gluma. Oricât de necăjit ar fi, ar muri dacă seara, la aperitivul de la bodegă, sau 
la bridge-ul de la club, n-ar abunda în anecdote sau butade. Concepția despre viață a românului 
mijlociu e vodevilească.” (Eigene Übersetzung). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

221 

Bei wenigen Völkern, so Stăniloaie, scheint der Humor in der Geschichte eine 
derart bedeutende Rolle als Mittel der innigen Verbundenheit und Solidarität in 
Notzeiten wie bei den Rumänen gespielt zu haben (Stăniloaie 1992, 74). 
Unbestritten ist die Tatsache, dass der Humor einen wichtigen Stellenwert im 
Leben der Rumänen besitzt. Er verleiht ihnen eine geistige und seelische 
Robustheit, die sie im Kampf mit den Widrigkeiten des Lebens stärkt und ihren 
Optimismus wachhält. Von unzähligen Schicksalswendungen heimgesucht, hat das 
rumänische Volk eine eigentümliche, dem Erhaltungstrieb entsprungene 
Humorform entwickelt: den sprichwörtlichen “haz de necaz”, eine Art “Gute-
Miene-zum-bösen-Spiel-Machen”, welches auch heutzutage die typische 
Einstellung des nicht weniger geprüften Volkes charakterisiert. 
 
 
4. Englischer/ Britischer Humor 
 
Jeder Spur von Sanftmut und humanem, nachsichtigem Verständnis ledig scheint 
hingegen der englische – oder britische – Humor zu sein: 

 
Der englische Humor gleicht dem Ungeheuer von Loch Ness, insofern beide 
berühmt sind und bei beiden der Verdacht besteht, dass sie gar nicht 
existieren. Hier endet die Ähnlichkeit; denn das Ungeheuer von Loch Ness 
scheint ein sanftes Untier zu sein, das niemand etwas zuleide tut, während 
der englische Humor grausam ist. (George Mikes, zit. bei Gelfert 1998, 73) 

 
Lange Zeit galt der Humor als ein Monopol der Engländer, zumal der Begriff selbst, 
“humour”, in seiner heutigen Auffassung von den englischen Humoristen des 18. 
Jahrhunderts geprägt wurde. Madame de Staël schrieb im Aufsatz De la littérature 
(1800), dass der von der englischen Sprache geschaffene Ausdruck “humour” eine 
Heiterkeit bezeichne, die gleichermaßen im Blut wie auch im Verstand liege und 
von den Klimabedingungen und den nationalen Sitten abhängig sei. Dieser 
Fröhlichkeit wohne allerdings etwas Griesgrämiges, ja sogar Trauriges inne, als ob 
der Humorist unwillig und aus einer düsteren Gemütsstimmung heraus Lachen 
erregen würde. Außerdem würden Engländer eine außergewöhnliche Begabung bei 
der Beschreibung von bizarren Personen beweisen, weil sie eine Fülle solcher 
Exemplare unter sich hätten (zit. bei Popa 1975, 292). 

Definitionsversuche des britischen Humors, die außerhalb des englischen 
Kulturraumes unternommen wurden, haben den Gedanken gemeinsam, dass die 
Briten – im Einklang mit der Wesensart ihres Landes – einen durch einen 
traurigen, düsteren Unterton gekennzeichneten Humor hervorbringen würden. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
222 

So bemerkt Taine (Notes sur l’Angleterre), dass der Engländer bei ernsthafter 
Miene spaße und dass der wahre Humorist lustige Begebenheiten auf traurig-
grausige Art, oder aber Trauriges in heiterer Manier schildere. Der Herzog von 
Sully prägte die Aussage, die Engländer würden sich – nach dem Brauch ihres 
Landes – traurig amüsieren (ebd.). 

Weil die englische Kultur so reich an großen Humoristen ist, dass keiner von 
ihnen als besonders repräsentativ betrachtet werden kann, nimmt sich Gelfert vor, 
die Eigenart des englischen Humors nicht an beliebten Autoren, sondern an 
bevorzugten humoristischen Ausdrucksformen aufzuzeigen. Er beginnt mit der 
Erörterung des Begriffs “Bathos” (griechisch: “Tiefe”), der von Alexander Pope 1727 
als Gegenbegriff zu “hypsos”, dem Erhabenen, in die englische Sprache eingeführt 
wurde. Damit meinte Pope den Absturz vom Erhabenen ins Lächerliche, den 
plötzlichen Wechsel von einer hohen Stilebene zum Banalen oder Grotesken. Durch 
Bathos wird dem Pathos entgegengewirkt, es kennzeichnet eine Haltung, die die 
englische Kultur von der Restauration bis heute geprägt hat (Gelfert 1998, 81).  

Als eine weitere Eigenheit der Engländer und ihres Humors gilt die Exzentrik, 
trotz des ausländischen Empfindens, das englische Verhalten sei extrem ritualisiert. 
Bathos äußere sich vor allem sprachlich – wenn es auf gesellschaftliches Verhalten 
übertragen wird, erscheint es als Exzentrizität. Von den sozialen Normen 
abweichende Verhaltensweisen gab und gibt es überall, zu allen Zeiten. Als eine 
kollektive Eigentümlichkeit der Bewohner der britischen Insel sind sie im 18. 
Jahrhundert auffällig geworden, als sich die englische Gesellschaft vom 
französischen Vorbild löste und auf allen Gebieten einen eigenen Stil entwickelte. 

 
Damals bildeten sich sieben Kulturleistungen aus, die bis heute vom Ausland 
mit dem Adjektiv “englisch“ versehen werden. Man könnte sie scherzhaft als 
die “sieben englischen Künste“ bezeichnen; denn wie die septem artes 
liberales der klassischen Bildungstradition lassen sie sich in ein Trivium und 
ein Quadrivium einteilen: Das Trivium bilden die drei englischen Beiträge zur 
Software der Kultur: der Code des Fair play, das Gentleman-Ideal und der 
englische Humor. Das Quadrivium stellen vier Beiträge zur kulturellen 
Hardware dar: das englische Vollblut, die englischen Möbel, das englische 
Landhaus und der englische Garten. (Gelfert 1998, 88) 

 
Die Tatsache, dass Engländer so gern aus der Reihe tanzen und ihrer Individualität 
freien Lauf lassen, spiegelt sich in ihren humoristischen Produktionen wider. 

Ein hervorstechendes Kennzeichen des englischen Humors ist das Spiel mit 
der Sprache, dessen Standardform die “puns” darstellen. Sie schöpfen aus dem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

223 

großzügigen Reservoir doppeldeutiger englischer Wörter und Satzkonstruktionen. 
Die englische Sprache bietet unendliche Möglichkeiten für absichtliche 
Missverständnisse, mit denen man Lachen hervorrufen kann. Gelfert deutet 
allerdings darauf hin, spezifisch englisch sei eigentlich nicht die Möglichkeit zur 
Wortspielbildung, die nur das zufällige Ergebnis der Sprachgeschichte ist, sondern 
vielmehr ihr obsessiver Gebrauch (Gelfert 1998, 94). Als Kunstmittel wurde das 
Wortspiel durch Shakespeare, den größten Dichter der Briten, geadelt. 

Die weltweit bekannteste Form englischer Sprachkomik ist der Limerick, 
jenes einstrophige Gedicht von fünf Versen komischen Inhalts mit Reimschema aa 
bb a, dessen erste Zeile immer mit der Nennung einer Person in Verbindung mit 
einem möglichst komplizierten Ortsnamen beginnt, während die Endzeile meist 
eine groteske, oft unsinnige Wendung bringt (Best 1996, 312). 

Spezifisch für den britischen Humor ist auch die Vorliebe für den Nonsens. 
Als Erfinder dieses typisch englischen Phänomens gilt Edward Lear mit seinem 1846 
herausgegebenen Buch A Book of Nonsense, doch Weltberühmtheit erlangte der 
englische Nonsens erst durch Lewis Carrolls Alice in Wonderland. Anfangs auf 
Versdichtung beschränkt, fand er durch Lewis Carrol Eingang auch in die Prosa und 
wurde durch die Monty Python-Serie der BBC schließlich zu einem Markenartikel 
der englischen Unterhaltungsindustrie (Gelfert 1998, 100). 

Ein weiteres Merkmal der Briten und ihrer komischen Literatur ist der 
schwarze Humor, der in die positive, lächelnd verständnisvolle Grundeinstellung 
des Humors das Inhumane, Böse einbezieht und Spiel und Ernst, Lachen und 
Grauen auf befremdliche Weise vermischt, indem er Makabres, Groteskes und 
Tabubereiche wie Verbrechen, Krankheit, Tod als normal und selbstverständlich 
darstellt (Metzler Literatur 1990, 420; Best 1996, 491). Das Wesensmerkmal des 
schwarzen Humors ist seine Respektlosigkeit gegenüber der Moral. 

Schließlich führt Gelfert die “allerenglischste“ Ausdrucksform des englischen 
Humors an: das Understatement. Schon in angelsächsischer Zeit lasse sich eine 
Vorliebe für bewusste Untertreibung feststellen, die sich in dem häufigen Gebrauch 
von Litotes (der Steigerung des Gemeinten durch Abschwächung oder Verneinung 
seines Gegenteils) und Meiosis (durch negative Übertreibung ausgedrückte 
Erniedrigung oder Verkleinerung) manifestierte. Es ist bekannt, dass Engländer mit 
Superlativen sparsam umgehen: Ein gleichgültiges “Not bad” kann unter 
Umständen “Hervorragend!” bedeuten. Zur spezifisch englischen Form des 
“understatement”, in dem Gelfert (1998: 107) ein “aristokratisches Gewürzkorn in 
einem ansonsten bürgerlichen Humor” sieht, gehört als Grundhaltung die Ironie. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
224 

6. Französischer Humor 
 
Der Humor als britisches Kulturprodukt ist den Franzosen fremd geblieben. Erst 
1878 akzeptiert die Französische Akademie die Übernahme des Wortes 
“humoristique” in den Wortschatz des Französischen, mit der Empfehlung, dass es 
in Anführungszeichen gebraucht werde. Der englische Begriff “humour” soll erst im 
Jahre 1932 Eingang in die französischen Wörterbücher gefunden haben, wo er als 
Importwort angeführt wird: “Aus dem Englischen entlehntes Wort. Eine Form der 
Ironie, zugleich scherzhaft und ernst, empfindsam und satirisch, die in einer 
spezifischen Weise dem englischen Geist (esprit anglais) anzugehören scheint”5 
(Dictionnaire de l’Académie Française 1935, 29 zit. bei Critchley 2014, 220). 

Doch schon 1862 schrieb Victor Hugo in seinem Roman “Les Misérables“ 
über “jene englische Sache, die man Humor nennt”.6 Und bereits hundert Jahre 
früher (1761) hatte der Philosoph und Aufklärer Voltaire in einem Brief an den 
damaligen Kanzler der Französischen Akademie auf diesen Begriff Bezug 
genommen, indem er die Verarmung der französischen Sprache durch den Verlust 
einiger in Vergessenheit geratener Ausdrücke beklagte, die sich hingegen im 
Englischen erhalten hätten. Unter anderen Beispielen nannte er das Wort 
“humour”, von dem er behauptete, es sei französischen Ursprungs (von “humeur” 
abgeleitet) und von den Engländern mit der Bedeutung versehen worden, die ihm 
schon Corneille in seinen frühen Komödien verliehen hatte (Voltaire 1838, 262).7 

Bis zur Einbürgerung des neuen Terminus war man im französischen 
Kulturraum mit “esprit” (als der Fähigkeit des geistreichen Formulierens), “farce”, 
“bouffonnerie” und “humeur” (im Sinne von Laune, Gemütsverfassung) ganz gut 
zurechtgekommen.  

Eigentlich wird nicht so sehr von einem französischen Humor gesprochen, 
sondern vielmehr von einem “französischen Geist”. Dieser weise wiederum, laut 
dem Romanisten und Literaturwissenschaftler Gustave Lanson, zwei “niederere” 
Spielarten auf: einerseits l’esprit gaulois, der sich in der Begeisterung für derbere 

 
5 “Mot emprunté de l’anglais. Forme d‘ironie à la fois plaisante et sérieuse, sentimentale et satirique, 

qui paraît appartenir particulièrement à l’esprit anglais.” Übersetzung von Udo Richter. 
6 “[…] les sarcasmes, les saillies, les quolibets, cette chose française qu’on appelle l’entrain, cette chose 

anglaise qu’on appelle l’humour […]”. Victor Hugo, Les Misérables. Troisième partie. Marius, BeQ, 235. 
7“Je trouve, par exemple, plusieurs mots qui ont vielli parmi nous, qui sont même entièrement 

oubliés, et dont nos voisins les Anglais se servent heureusement. Ils ont un terme pour signifier 
cette plaisanterie, ce vrai comique, cette gaieté, cette urbanité, ces saillies [….]; et ils rendent cette 
idée par le mot humeur, humour, qu’ils prononcent yumor; et ils croient qu’ils ont seuls cette 
humeur, que les autres nations n’ont point de terme pour exprimer ce charactère d’esprit. 
Cependant, c’est un ancient mot de notre langue, employé en ce sens dans plusieurs comédies de 
Corneille.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

225 

Facetten der Komikskala manifestiere und als eine Mischung von Schlagfertigkeit 
und tabuloser Spottlust wahrgenommen wird, andererseits le bon sens bourgeois, 
gekennzeichnet durch nüchternen Menschenverstand, Genussorientiertheit und 
Gleichgültigkeit gegenüber allem, was über den Horizont materieller Interessen 
hinausgeht (Trotter 1993, 70f.). 

Treffsicher hat der französische Humorist und Fernseh-Kabarettist Pierre 
Desproges es auf den Punkt gebracht: “Der englische Humor betont voller 
Bitterkeit und Verzweiflung die Sinnlosigkeit der Welt. Der französische Humor 
macht sich lustig über meine Schwiegermutter”8 (zit. bei Goyens 2014, 190). 

Franzosen scheinen den intellektuellen, aggressiven, sarkastischen Witz 
mehr zu schätzen als den gefühlsbetonten, sanftmütigen, herzlichen Humor. So ist 
ihr Sinn für Humor eher gegen andere als gegen sich selbst ausgerichtet und 
weniger zu Nonsens geneigt als der englische. E.T.A Hoffmann lässt einen der 
“Serapions-Brüder” folgende Bemerkung darüber anstellen: 

 
Du hast aber noch vergessen, daß außer den größtenteils höchst nüchternen 
Bonmots der Gesellschaftswitz der Franzosen auf eine gegenseitige 
Verhöhnung basiert ist, die wir mit dem Worte ›Aufziehen‹ bezeichnen und 
die, leicht die Grenzen der Zartheit überschreitend, unserer Unterhaltung 
sehr bald alles wahrhaft Erfreuliche rauben würde. Dafür haben die 
Franzosen auch nicht den mindesten Sinn für den Witz, dessen Grundlage 
der echte Humor ist und es ist kaum zu begreifen wie ihnen manchmal die 
Spitze irgendeines gar nicht etwa tiefen, sondern oberflächlich drolligen 
Geschichtleins entgeht. (Hoffmann 1963, 315) 

 
Dem französischen Humor fehlt die englische Distanziertheit wie auch deren 
wesentliches Ingrediens, die Selbstmissbilligung. Da sie sehr versiert in Neckereien 
sind, haben sich die Franzosen unter Ausländern den Ruf der Unhöflichkeit und 
Überheblichkeit erworben (understandfrance.org 2019). 

Sehr gefragt und als Garant der demokratischen Meinungsfreiheit hoch 
geschätzt ist in Frankreich der ätzende Polit-Humor. Beliebte Zielscheiben der Ironie 
und der sarkastischen Geißelung sind politische Prominenzen und staatliche Behörden. 

Übrigens blicken die Franzosen auf eine lange Tradition der satirischen Dichtung 
und der Karikaturkunst zurück, die bis in die Zeit der französischen Revolution reicht. 
Einflussreiche Satirezeitungen wie “Charlie Hebdo” und “Le Canard Enchainé” gelten 
heute als Bastionen der journalistischen Unabhängigkeit und haben sich der 
Aufdeckung von Skandalen im Politik- und Finanzmilieu verschrieben. 

 
8 Eigene Übersetzung. “L’humour anglais souligne avec amertume et désespoir l’absurdité du monde. 

L’humour français rit de ma belle-mère.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
226 

Um ihren Emotionen freien Lauf zu lassen, greifen Franzosen mit Vorliebe 
auf die Farce zurück – so erklärt sich etwa ihre Begeisterung für Jerry Lewis, “le roi 
du crazy”, dem sie 2006 den Orden der Ehrenlegion, die bedeutendste französische 
Auszeichnung verliehen haben. 

Französische Komödienfilme genießen – dank ihres markanten Stils und 
diskreten Charmes – weltweit einen guten Ruf und große Beliebtheit, ganz gleich, ob es 
sich um Charakter-, Familien-, Beziehungs- oder Culture-Clash-Komödien mit 
bestechender Situationskomik, drolligen Quiproquos und sprühenden Dialogen 
handelt. 

Eine Stärke des französischen Humors ist die Sprachkomik, die aufgrund von 
Mehrdeutigkeit und Homonymie meist unübersetzbare Wortspiele entstehen lässt. 

Der Humor der Franzosen schöpft gleichermaßen aus der in “grivoiserie” 
(Pikanterie) ausbrechenden Vitalität des französischen Volkes wie auch aus den 
Traditionen des Gesellschaftslebens, die den französischen Geist entscheidend 
geprägt haben und seinen spezifischen anmutigen und eleganten Ausdruck 
geschliffen haben. 
 
 
7. Amerikanischer Humor 
 
Die soziale, wirtschaftliche, historische und geografische Bedingtheit einer 
nationalen Humorvarietät kann an der Existenz zweier unterschiedlicher 
Humortypen belegt werden, die sich derselben Sprache bedienen: des englischen 
und des amerikanischen Humors. In den Vereinigten Staaten hat der multinationale 
Charakter der Emigration und der Kolonie-Status lange Zeit die 
Herauskristallisierung eines Nationalhumors verhindert, der sich erst auf dem 
Hintergrund eines nationalen Bewusstseins hat bilden können. 

Aus deutscher Perspektive wird der amerikanische Humor als geistig fremd 
empfunden: “Der amerikanische Humor ist etwas so Absonderliches wie das 
amerikanische Klima” (Eduard Bengel zit. bei Wetzel-Sahm 1989, 152). Diese 
Andersartigkeit lässt sich dadurch erklären, dass die Lektüre amerikanischer 
Humoristen nicht den Erwartungen eines durch die deutsche Humortradition 
geprägten Lesers entspricht: 

 
Der amerikanische Humor [...] ist nicht für jedermanns Geschmack, der meist 
Humor mit Sentimentalität verwechselt. In Deutschland hat “Humor“ noch 
etwas von seiner ursprünglichen Bedeutung behalten: wir verlangen, dass 
uns ein Humorist etwas Feuchtes ins Auge bringe. [...] Anders mit den 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

227 

Amerikanern: ihr Humor hat nichts Feuchtes; im Gegenteil, er ist gerade das, 
was man “trockenen Humor“ nennt. (ebd.) 

 
Als Hauptmerkmal des amerikanischen Humors gilt die Hyperbel, die Lust an der 
Übertreibung. Darin liegt auch ein wesentlicher Unterschied zum englischen 
Humor, der sich vorzüglich des “understatement“ bedient. Ein anderes Merkmal ist 
der “Deadpan”-Erzählstil: “Eine Eigenschaft hat dem amerikanischen Humor von 
jeher angehaftet: die Ernsthaftigkeit, mit welcher die lustigsten Sachen vorgetragen 
werden” (ebd, 154). “Deadpan” ist eine Form der komischen Darstellung, bei der 
etwas Humoristisches getan oder gesagt wird, ohne dass jegliche Gefühlsregung 
gezeigt wird. Buster Keaton verkörperte auf äußerst anschaulicher Weise dieses 
komisierende Mittel. 
 
 
8. “Deutscher Humor“ – ein Widerspruch in sich? 
 
Wenn der Deutsche lacht, wackeln die Wände. Barbaren im Biernebel – ein Volk 
ohne Witz. Kein Urteil eint die Völker der Erde mehr als dieses: Fleißig und 
pflichtbewusst sind sie, die Deutschen, voller Tatendrang und Erfindergeist, doch 
dumpf und ohne Lebensart und vor allem: ohne Esprit und Sense of humour. (Der 
Spiegel 8/1996) 

Der deutsche Humor genießt im Allgemeinen keinen guten Ruf. Voller Humor 
sind dafür die Kommentare, die dieses oft als eine contradictio in adjecto 
empfundene Syntagma auslöst:  

 
Wer einmal verschrien ist als Zeitgenosse, der sich vornehmlich von 
Sauerkohl, Knödeln und Bier ernährt, in seiner Freizeit am liebsten schunkelt, 
im Dienst dagegen gern “Zack-Zack!” schreit, der vollbusige Brünhilden liebt, 
die Kinder mit dem Stock erzieht und überhaupt keinen Humor hat, ein 
solcher Mensch kann sich wandeln, wie er will, es hilft ihm nichts: sein Bild 
bleibt bestehen. (Fischer-Fabian 1992, 10) 

 
Groucho Marx soll einmal behauptet haben, er besäße die drei dünnsten Bücher 
der Welt: Italienische Heldensagen, Geheimnisse der englischen Küche und 1000 
Jahre Deutscher Humor. 

In Die Deutschen pauschal reichen den Autoren Stefan Zeidenitz und Ben 
Barkow lediglich zwei Seiten im Kleinformat für die Beschreibung des deutschen 
Witzes und Humors. Es heißt da: 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
228 

Die Deutschen nehmen den Humor ernst. Ihr Stil ist rauh, beißend und 
satirisch. Besonders die Kabarette im Berlin der Weimarer Republik waren 
dafür berühmt und berüchtigt. [...] Humor ist eine Frage des Kontextes. Im 
wohlgeordneten Leben der Deutschen hat der Humor seinen festen Platz, er 
bedarf der Vorwarnung und unterliegt der Kennzeichnungspflicht. (Zeidenitz 
und Barkow 1997, 52) 

 
Dass die Autoren dieses amüsanten Fremdenführers, der übrigens im Original The 
Xenophobe’s Guide to the Germans heißt, unter dem Vorschein des Ernstes 
eigentlich Klischees ironisch aufzeigen und es mit ihren Erklärungen und Urteilen 
gar nicht so ernst meinen, ist nicht immer ganz deutlich, wie etwa am Ende des 
Buches, wo für das deutsche Wort “Ehe” die (volks)etymologische Erklärung 
geboten wird, es sei als Abkürzung des lateinischen Spruches “Errare humanum 
est” entstanden (Zeidenitz und Barkow 1997, 95). 

Pauschal betrachtet, erscheinen die Deutschen in den Augen der Welt als ein 
hart arbeitendes, ernsthaftes und gründliches Volk, dessen beste Vertreter Tiefsinn 
und gemütvolle Romantik hervorgebracht haben. Ansonsten würden die 
Deutschen, die schon Bismarck für ein Volk von Unzufriedenen hielt, dazu neigen, 
über das Elend der Welt zu lamentieren und wenig Disposition für jene heitere, 
versöhnliche und optimistische Weltbetrachtung offenbaren, die generell als 
Humor aufgefasst wird. Die Tatsache, dass in Deutschland alljährlich mit 
brasilianischem Aufwand Fasching gefeiert wird, ändert nichts an diesem negativen 
Urteil; im Gegenteil, gerade die planvolle Durchführung der Karnevalsumzüge wird 
den Deutschen von ausländischen Beobachtern als organisierter und deshalb 
humorloser Frohsinn vorgeworfen (Gelfert 1998, 29). 

George Mikes, ein prominenter Vertreter des englischen Humors, übrigens 
Wahlengländer und gebürtiger Ungar, bemerkte dazu:  

 
Und natürlich lachen sie [die Deutschen] auch. Doch es stellt sich nicht so 
sehr die Frage, “worüber“, als “wann?“ [... ] Jeder Deutsche weiß, dass die 
Zeit des Oktoberfestes und des Faschings der Fröhlichkeit gehört. Die 
Deutschen wissen es im voraus, dass sie, sagen wir einmal am 3. Oktober 
überschäumend lustig sein werden. Sie gehen zum Oktoberfest und 
unterhalten sich glänzend, weil sie das, Monate früher, in ihrem Notizbuch 
vermerkt haben. Und dann geben sie sich schrankenlos der Fröhlichkeit hin 
[... ]. (zit. bei Fischer-Fabian 1992, 10) 

 
Ähnliche ironische Äußerungen zum Thema deutscher Karneval sind bei Zeidenitz 
und Barkow nachzulesen: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

229 

 
Humor ist in Deutschland auch abhängig vom Kalender. Musterbeispiel hierfür 
ist der Karneval, der jedes Jahr pünktlich am 11.11. um 11 Uhr 11 (eine sehr 
ordentliche Zahlenreihe) beginnt und genau bis zum Aschermittwoch andauert. 
In dieser Zeit werden Umzüge, Partys und Festsitzungen durchgeführt mit dem 
festen Vorsatz, lustig zu sein. Um Unordnung zu vermeiden, ist alles 
vorausgeplant und reglementiert, und die vorschriftsmäßig fröhlichen 
Veranstaltungen laufen mit militärischer Präzision ab. Während der offiziellen 
Reden, die aus endlos aneinandergereihten Witzen bestehen, wird jede Pointe 
durch einen Kapellentusch angezeigt, damit niemand an der falschen Stelle 
lacht. (Zeidenitz und Barkow 1997, 53) 

 
In Punkto deutschen Humors scheinen die meisten Ausländer voreingenommen zu 
sein. Es ist bekannt, dass die westlichen und östlichen Nachbarn der Deutschen sie 
“plump, schwerfällig und rücksichtslos” finden und ihre “das ganze Leben 
beherrschende ‘Steifheit‘”, ihr “mangelndes ‘Savoir-vivre‘ und ein Defizit an Humor 
und Esprit, sprich: Witz” als typisch deutsch ansehen (Brigitte Sauzay zit. bei Best 
1993, 9). Doch selbst im eigenen Land findet der deutsche Humor nur wenige 
Verteidiger. Kurt Tucholsky, der als einer seiner Hauptvertreter gilt, äußerte 
mehrmals seine Skepsis gegenüber der Existenz eines deutschen Humors, eine 
Einstellung, die auch viele seiner dichtenden Landsleute teilten. So schrieb zum 
Beispiel Erich Kästner in der Zeit direkt nach dem Zweiten Weltkrieg:  
 

Wer ins deutsche Pantheon hineinwill, muss das Lachen an der Garderobe 
abgeben [... ]. Es ist leicht, das Leben schwer zu nehmen. Und es ist schwer, 
das Leben leicht zu nehmen. Das gilt, heute mehr denn je, für alle Menschen. 
Für uns Deutsche im Besonderen. (Kästner, zit. bei Schröder 1995, 38) 

 
Und weiter: “Die deutsche Literatur ist einäugig. Das lachende Auge fehlt. Oder hält 
sie es nur krampfhaft zugekniffen? [... ] Der dem Humor erwiesene deutsche 
Dünkel ist angeboren und wird seit je gehegt und gepflegt, als sei er eine Tugend” 
(zit. bei Schröder 1995, 38). 

In unseren Tagen hat sich der Starkritiker Marcel Reich-Ranicki wiederholt zu 
diesem Thema geäußert und die immer wieder vorgebrachte Behauptung von 
mangelndem Humor in der deutschen Literatur als ein ungeprüft perpetuiertes 
Vorurteil bezeichnet; zum Gegenbeweis pflegte er Autoren wie Heine, Kleist, 
Fontane, Jean Paul, Busch, Thomas Mann, Tucholsky oder Hugo von Hofmannsthal 
u.a. zur genaueren Lektüre zu empfehlen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
230 

Es stellt sich die Frage, ob die fast einstimmige Ansicht über die mangelnde 
Befähigung der Deutschen zum Humor ein Beweis dafür ist, dass es tatsächlich 
keinen deutschen Humor gibt. Und wenn das stimmen sollte, ist es als ein 
genetischer Defekt der Deutschen anzusehen oder etwa auf andere Gründe 
zurückzuführen? Diesen Gründen geht Otto F. Best in seiner äußerst interessanten 
Abhandlung Volk ohne Witz. Über ein deutsches Defizit (1993) nach, die ein 
faszinierendes Stück europäischer Kultur- und Geistesgeschichte enthüllt. Der 
Verfasser stellt die Hypothese auf, dass das Vorurteil von der Witzlosigkeit der 
Deutschen eine Folgeerscheinung des deutschen Ausbruchs aus europäischer 
Tradition und Geschichte darstelle (Best 1993, 10). In diesem Zusammenhang greift 
er die im Ersten Weltkrieg in England entstandene These über einen “deutschen 
Sonderweg” innerhalb der europäischen Geschichte auf und postuliert die Existenz 
eines damit verbundenen “deutschen Sonderbewusstseins” (Best 1993, 12). Die 
Wurzeln der allgemeinen schwachen Rezeption des deutschen Humors sucht er 
zunächst in der besonderen historischen Situation Deutschlands, d. h. in der 
Zersplitterung und Vielstaaterei. Anders als England oder Frankreich, habe sich 
Deutschland nationalstaatlich verspätet, blieb länger als andere Länder 
autoritätsgläubig und dabei identitätsgestört, unfähig zur Selbstironie und latent 
aggressiv. In Anlehnung an Norbert Elias (Über den Prozess der Zivilisation 1939) 
verweist Best auf folgende Erklärung für die historisch gewachsene Wesensart der 
Deutschen: 

 
Nicht oft genug kann daran erinnert werden, dass die Persönlichkeitsstruktur 
der Deutschen von einer über Jahrhunderte ungebrochenen absolutistischen 
Tradition geprägt ist. Als Modell für menschliche Beziehungen dienten 
weitgehend militärische Formen der Über- und Unterordnung, des Befehlens 
und Gehorchens [...] Auf alle Lebensbereiche erstreckte sich der Einfluss des 
Obrigkeitsstaats. (Best 1993, 10) 

 
Nicht zuletzt sei unter diesem Einfluss die Veranlagung zu einer bestimmten Denk-, 
Erlebens- und Handelnsweise entstanden, die von der Welt als “typisch deutsch” 
empfunden wird. 

Das Deutschenbild bezüglich der Veranlagung zum Humor ergibt sich 
größtenteils aus den meist unvorteilhaften Vergleichen mit dem Humor anderer 
Nationen. So soll ein kluger Franzose sich geäußert haben, schreibt Rolf 
Breitenstein in seinem Buch Der hässliche Deutsche? Wir im Spiegel der Welt 
(1968), dass das deutsche Wesen in zwei Wortpaaren erfasst werden könne: 
“entweder – oder” und “wenn schon – denn schon” (Best 1993, 9). Diese grobe 
Reduktion auf Gehorsam und Hang zur Gründlichkeit ist gewiss übertrieben, doch 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

231 

ein Kern Wahrheit ist dennoch darin erkennbar. Best führt aus, dass die Neigung 
der Deutschen, im Entweder-Oder-Schema zu denken und zu handeln, zu fehlender 
Elastizität und mangelndem Gefühl für Relativität, mit anderen Worten zu 
Kompromisslosigkeit führe, die ja zu den Todfeinden der humoristischen Gesinnung 
gehöre. Demgegenüber sei für die französische Mentalität das “Sowohl-als-auch” 
kennzeichnend, das Grundprinzip der Demokratie (Best 1993, 24). 

Im Kapitel Geist der Gesellschaftlichkeit (Best 1993, 76–79) geht Best auf 
einen weiteren bedeutenden Unterschied zwischen den die Einsamkeit liebenden 
Deutschen und den geselligen Franzosen ein. Es soll kein Zufall sein, dass es in 
Deutschland keine Kaffee-Häuser wie in England oder Salons wie im Frankreich des 
17. und 18. Jahrhunderts gab, Einrichtungen, deren zivilisatorische und 
erzieherische Bedeutung nicht zu unterschätzen ist. Der Witz kann sich nur in 
Gesellschaft entfalten und goutiert werden, wobei je feiner der Witz, desto 
gebildeter, eingeweihter der Kreis der Zuhörer sein muss. “Witz ist nichts für den 
Biertisch” (Best 1993, 78). 

Anstelle des witzigen Gedankenaustauschs im Kaffeehaus, der geistreichen 
Konversationen im Salon tritt bei den Deutschen die Gemütlichkeit des eigenen 
Hauses oder des Vereinsabends, wo Dialog zu lautem Stammtischgespräch wird, 
der nicht aus der witzigen Rede schöpft, sondern höchstens aus dem routinemäßig 
reproduzierbaren Witz. 

Die deutsche Sprache selbst, mit ihren Eigenheiten wie Satzklammer, 
syntaktischer Verschachtelung und Neigung zum Abstrakten scheine weniger 
geeignet für einen witzigen, leicht sprudelnden Dialog als die französische. Das 
liege schon allein an der Tatsache, dass man im Deutschen das Verb abwarten 
muss, um den Satz verstehen und auf das Mitgeteilte reagieren zu können. 
Madame de Staёl äußerte sich dazu: “Das Vergnügen zu unterbrechen, welches die 
Erörterung in Frankreich so sehr belebt, und das, was man zu sagen hat, in 
möglichst kurzer Zeit vorzutragen nötigt – dieses Vergnügen kann also in 
Deutschland gar nicht stattfinden...” (Best 1993, 75). 

Recht schlecht schneiden die Deutschen ab bei dem Vergleich, den der 
Satiriker Erich Kästner zwischen der Wesensart seiner Landsleute und dem Witz 
und Humor anderer Nationen anstellt: 

 
Sind wir so unbefangen heiter wie die Südländer? [...] Besitzen wir den Esprit 
der Franzosen? Oder die Selbstironie und das Understatement der 
Angelsachsen? Haben unsere Staatsmänner Witz? Wird in unseren 
Parlamenten, außer wenn sich ein Redner verspricht, gelacht? Sind unsere 
Professoren geistreich? Sind unsere Schlager lustig? Nein. Es ist, von sehr 
raren Ausnahmen abgesehen, zum Stiefelausziehen. Am heitersten geht es 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
232 

noch am Fuß der deutschen Pyramide zu, beim Fußvolk [...] (zit. bei Fischer-
Fabian 1992, 11) 

 
Kästners Behauptung aufgreifend, dass man im Volk am besten lache, hebt Fischer-
Fabian (Vergesst das Lachen nicht. Der Humor der Deutschen 1992) die Bedeutung 
des deutschen dialektalen Humors innerhalb des nationalen Humorbildes hervor: 

 
Der Dialekt macht in Deutschland tatsächlich die Musik, will sagen, den Witz. 
Weil wir nie einen spezifisch nationalen Humor hatten, wie zum Beispiel die 
Engländer, sondern immer nur einen Humor der Stämme. Unsere wirklich 
guten Witze tragen landschaftlichen Charakter. [...] Das ist auch der Grund, 
weshalb das Ausland uns für so humorlos hält. Die Franzosen, Italiener, 
Engländer, Spanier, Schweden sehen den Deutschen nur in seiner 
Eigenschaft als Deutscher. Das aber ist er nicht allein, er ist außerdem noch – 
und oft in erster Linie! – Bayer und Berliner, Hamburger und Rheinländer, 
Schwabe und Sachse. Und deshalb lacht er auch auf bayerisch und berlinisch, 
auf hamburgisch und rheinländisch, auf schwäbisch und sächsisch. Dort kann 
Deutschland tatsächlich lachen! In seinen Stämmen liegt unseres Volkes 
wahrer Himmel. Hier sind Vielfalt, Urkraft, Unverdorbenheit und ein echtes 
Vergnügen am Wort zuhaus. (Fischer-Fabian 1992, 16 f.) 

 
Das ist eine in der Tat bedenkenswerte Erklärung für das ausländische 
Pauschalurteil über die Humorlosigkeit der Deutschen: die Unfähigkeit der 
anderen, die eigentümlichen dialektalen Ausprägungen und Schattierungen eines 
spezifischen, facettenreichen Humors zu rezipieren und verstehend zu genießen. 

Was das deutsch-englische Humorverhältnis betrifft, so fasst Hans-Dieter 
Gelfert treffsicher die wesentlichen Unterschiede zusammen:  

 
Dem deutschen Humor steht ein englischer gegenüber, dessen 
hervorstechendes Merkmal der Hang zum skurrilen Spiel und zur spöttischen 
Respektlosigkeit gegenüber jeglicher Normierung ist. Engländer lachen mit 
dem Exzentriker, Deutsche über ihn. Engländer lachen mit dem geistreichen 
Wortspieler, der das Korsett der Sprache sprengt, während bei Deutschen 
der Kalauer als ein Zeichen von Unbildung gilt. Engländer lieben den Nonsens 
um seiner selbst willen, Deutsche erwarten, dass ihnen ein dahinter 
verborgener Tiefsinn aufgeht. Engländer stoßen mit makabren Scherzen die 
Moral vom Sockel, Deutsche amüsieren sich, wenn den Unmoralischen eine 
makabre Strafe ereilt. (Gelfert 1998, 168) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

233 

Um eine bessere Übersicht zu ermöglichen, stellt der Autor die charakteristischen 
Merkmale der beiden Humortypen paarweise nebeneinander (Gelfert 1998, 166): 
 

Deutscher Humor Englischer Humor 
ernsthaft spielerisch 
moralisierend respektlos 
didaktisch anarchisch 
zurechtweisend boshaft 
normativ individualistisch 
rechthaberisch selbstironisch 
Frontalattacke versteckte Bosheit 
overstatement understatement 
offenes Lachen  deadpan face 
verschmitztes Lachen sardonic laughter 
gemütlich ungemütlich 
naive Skurrilität schwarze Skurrilität 
naives Kind aufsässiges Kind 
utopisch 
[…] 

realistisch 
[…] 

Staatsbürgerhumor Bürgerhumor 
 
Den deutschen Humor versucht Gelfert an sechs Archetypen oder 
Identifikationsfiguren zu veranschaulichen, die er als Wegmarkierungen in der 
Geschichte des deutschen Humors betrachtet. Diese sind: Reineke Fuchs, 
Eulenspiegel, die Schildbürger, Münchhausen, Leberecht Hühnchen und den 
Hauptmann von Köpenick (Gelfert 1998, 32–46).  

Der Autor verweist auf eine Zeit der deutschen Kulturgeschichte, in der 
niemandem eingefallen wäre, die Deutschen für humorlos zu halten: Im 16. 
Jahrhundert, der Zeit der Renaissance und der Reformation, vor allem aber der 
aufblühenden Städte und damit eines Bürgertums, das sich aus den 
feudalhierarchischen Verhältnissen zu lösen begann, galten sie als ein ausgesprochen 
lebensfrohes, geradezu vergnügungssüchtiges Volk. Das 15. und 16. Jahrhundert 
können daher als die goldene Zeit des deutschen Humors angesehen werden, als der 
Humor sogar ein deutscher Exportartikel war, wie es die Übersetzungen Des Pfaffen 
Geschicht und Histori vom Kalenberg von Philipp Frankfurter ins Niederländische und 
Englische beweisen. Die französische Version soll zur Wortprägung “Calembour” 
geführt haben, die dann als Fremdwort ins Deutsche zurück übernommen und später 
in “Kalauer” umgewandelt wurde. Andere anerkannte deutsche humoristische 
Werke waren die Volksbücher über Till Eulenspiegel, Reineke Fuchs und die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
234 

Schildbürger. Große Verbreitung fand auch das Rollwagenbuechlein (1557) von Jörg 
Wickram, in dem Stoffe und Motive aus der reichen Schwankliteratur des Mittelalters 
wiederaufgenommen wurden (Gelfert 1998, 30).  

All diese Äußerungen und Urteile über den deutschen Humor deuten darauf 
hin, dass es ihn trotz generell negativen Vorurteils tatsächlich gibt, da etwas Nicht-
Existierendes wohl nicht beschrieben, analysiert oder bemängelt werden kann. 
Wegen seiner Eigentümlichkeit im Vergleich zu anderen “bewährten” Humortypen 
wie etwa dem englischen, französischen oder italienischen, wird er nicht 
angemessen wahrgenommen. Die Deutschen sind nicht in dem Sinn witzig, wie den 
Franzosen “Esprit” oder den Engländern “Humor” nachgesagt wird, jedoch kann 
man ihnen die Fähigkeit zu Witzigkeit keinesfalls absprechen. 

Aufgrund der strukturellen Eigenheiten der deutschen Sprache – wie etwa 
der Wortbildungsmuster und der Möglichkeit zur Nominalisierung, der Homonymie 
und Paronymie – welche die Erzeugung von Wortspielen und anschaulichen, 
geistreichen Formulierungen begünstigen, kommt vornehmlich auf der Ebene der 
Sprachkomik authentischer, mitunter entzückender Humor zustande. 
 
 
9. Fazit 
 
“Humor ist blut- und raumgebunden, wie Sprache und Dialekt” (Pinder 1995, 3). 
Obwohl die Humorfähigkeit den Menschen angeboren ist, tritt diese wichtige 
soziale Kompetenz jedoch nicht überall auf der Welt mit gleicher Häufigkeit und 
unter den gleichen Voraussetzungen in Erscheinung. Dadurch, dass nichts in sich 
oder an sich komisch ist, sondern alles nur von einem erkennenden Geist in diesen 
Bereich gerückt werden kann, ist die erheiternde Wirkung subjektiv bedingt, d.h. 
jeweils verschieden. Zudem unterliegt Komik dem Einfluss geografischer und 
historischer, sozialer und kultureller, affektiver und kognitiver Faktoren. 

Humor erfährt somit von Nation zu Nation unterschiedlich nuancierte 
Ausprägungen. Die Versuche, deren Eigentümlichkeiten herauszuarbeiten, basieren 
entweder auf der Untersuchung des Witzgutes eines Volkes oder auf der Analyse 
wiederkehrender alltagsästhetischer Muster des Humorkonsums innerhalb einer 
Gesellschaft sowie auf dem Vergleich der in den nationalen humoristischen 
Produktionen vorherrschenden oder fehlenden komischen Spielarten. Dabei haftet 
solchen pauschalisierenden Betrachtungen selbstverständlich immer ein hoher 
Grad an Subjektivierung und Übergeneralisierung an.  

Von dem trockenen, von Untertreibung, Antiklimax und dem Hang zum 
Makabren und Absurden geprägten Humor der Briten, von der beißenden Ironie und 
den oft anzüglichen Spötteleien der redegewandten, sprachspielbegeisterten 
Franzosen, von der selbstironischen, sympathetischen Haltung der Rumänen, die sich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

235 

selbst und die anderen nicht ernst nehmen und durch Spaß gute Miene zum bösen 
Spiel machen, bis zu dem selbst- und sozialkritischen, skeptisch-melancholischen 
jüdischen Witz, (den kein Goi wirklich zu verstehen vermöge) haben sich die 
Nationen eigene kulturelle Physiognomien des Humors erschaffen, die fest in ihren 
Gesellschaften verankert sind. Selbsteinschätzungen zum Humor lassen allerdings 
eine deutliche Tendenz zur Selbstbespiegelung und Selbsterhöhung erkennen. 

In seiner Diskussion über kollektive Stereotype auf dem Gebiet des Humors 
weist Leif L. Albertsen (Der sogenannte dänische Humor 1987) darauf hin, dass bei 
vielen Völkern die Neigung bestehe, sich selbst als humorvoll zu betrachten, 
dagegen allen anderen umliegenden Nationen diese Eigenschaft nicht 
zuzuerkennen. So soll zum Beispiel die deutsche Nation für die umgebenden 
Nationen als völlig humorlos gelten, insbesondere für die Engländer, Österreicher 
und Dänen. Dabei würden die Letzteren, die sich selbst für ausgesprochen 
humorvoll halten, neben den Deutschen allerdings auch ihren anderen 
Nachbarvölkern, den Schweden und Norwegern, die Neigung zu Humor 
absprechen. Das erklärt Albertsen dadurch, dass in der ethnisch-ideologischen 
Argumentation für einen spezifischen kollektiven Humor “die unreflektierte 
Behauptung eines menschlichen Gegenwerts gegenüber einer kulturell dominanten 
Nachbarnation” zum Ausdruck komme (Albertsen 1987: 77). Dementsprechend 
würde man das Gefühl kultureller Unterlegenheit gegenüber einem anderen Volk 
durch eine verstärkte Ideologie nationalen Humors kompensieren. Diese Tendenz 
ließe sich, so Albertsen, nicht nur staatenübergreifend, sondern auch innerhalb 
einzelner Nationen hin zu ethnischen Minderheiten weiter verfolgen (ebd.). Ein 
ähnliches Phänomen ist auch im rumänischen Kulturraum beobachtbar, wenn man 
bedenkt, dass “diejenige Regionalgruppe, die über das höchste Sozialprestige 
verfügt, die Siebenbürger, gleichzeitig als diejenige angesehen wird, die den 
geringsten Sinn für Humor habe“ (Zafiu 2000, 121f.). “Der Rumäne aus dem Regat 
(Altrumänien) neigt bis heute dazu, seinen Bruder von jenseits der Berge für 
ziemlich mürrisch und humorlos zu halten, doch eben ‚dem Deutschen‘ nahe” 
(Vasile Crivăţ zit. bei Zafiu 2000, 122). Dieselbe voreingenommene Einschätzung gilt 
auch für die tüchtigen, wohlhabenden Bewohner des Banats. 

Lessing (Hamburgische Dramaturgie) lehnt allerdings den Gedanken der 
geistigen Überbegabung des einen oder anderen Volkes ab: 

 
Denn ich bin sehr überzeugt, dass kein Volk in der Welt irgend eine Gabe 
des Geistes vorzüglich vor anderen Völkern erhalten habe. Man sagt zwar: 
der tiefsinnige Engländer, der witzige Franzose. Aber wer hat denn die 
Teilung gemacht? Die Natur gewiss nicht, die alles unter alle gleich 
verteilt. (Lessing 1995, 412) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
236 

Eine wissenschaftliche Untersuchung muss jegliche ideologiebefrachteten Begriffe 
und Vorurteile ablehnen, was allerdings nichts daran ändert, dass eine Sichtung 
und Wertung nach objektiven Maßstäben nach wie vor schwierig bleibt. Die aus 
den Erkundungen gewonnenen Einsichten sollten zu einem besseren Verständnis 
der Anderen führen – denn, um mit Goethe (1973, 249) zu sprechen: “Durch nichts 
bezeichnen die Menschen mehr ihren Charakter als durch das, was sie lächerlich 
finden” – sowie zum Abbau von historisch tradierten nationalen Stereotypen, zur 
Akzeptanz von Alterität und Förderung der Toleranz in unserer globalisierten Welt. 
 
 
Bibliografie  
 
DUDEN. 2010. Das Bedeutungswörterbuch. Band 10. Mannheim Zürich: 

Dudenverlag. 
Metzler Literatur. 1990. Metzler Literatur Lexikon. Begriffe und Definitionen. Hrsg. 

von G. Schweikle und I. Schweikle. Stuttgart: J.B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung. 

Albertsen, Leif L. 1987. “Der sogenannte dänische Humor”. Jahrbuch für 
Internationale Germanistik 19 (2): 75–91. 

Arieșan, Claudiu. 1999. Hermeneutica umorului simpatetic. Repere pentru o 
comicologie românească. Timişoara: Editura Amarcord. 

Best, Otto F. 1993. Volk ohne Witz. Über ein deutsches Defizit. Frankfurt am Main: 
Fischer  Taschenbuch Verlag. 

Best, Otto F. 1996. Handbuch literarischer Fachbegriffe. Definitionen und Beispiele. 
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag  

Billig, Michael. 2005. Laughter and ridicule—Towards a Social Critique of Humour. 
London: Sage. 

Fischer-Fabian, S. 1992. Vergesst das Lachen nicht. Der Humor der Deutschen. 
München: Droemersche Verlagsanstalt Th. Knaur. 

Gelfert, Hans Dieter. 1998. Max und Monty. Kleine Geschichte des deutschen und 
englischen Humors. München: Beck. 

Geybels, Hans und Walter van Herck (eds.). 2011. Humour and Religion: Challenges 
and Ambiguities. London New York: Continuum. 

Goethe, Johann Wolfgang von. 1973. Goethes Werke. Band VI. München: Ch. Beck. 
Goyens, Jacques. 2014. La France en dix leçons. Essai. Villers-la-Ville: acrodacrolivres. 
Lessing, G.E. 1995. Hamburgische Dramaturgie. Hrsg. und kommentiert von Klaus L. 

Berghahn. Stuttgart: Philipp Reclam Jun. 
Merkel, Johannes. 2015. Hören, Sehen, Staunen. Kulturgeschichte des mündlichen 

Erzählens. Hildesheim Zürich New York: Georg Olms. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nationale Spielarten von Humor 
  

237 

Milner Davis, Jessica (ed.). 2006. Understanding Humor in Japan. Detroit: Wayne 
State University Press. 

Nevo, Ofra, Baruch Nevo and Janie Leong Siew Yin. 2001. “Singaporean Humor: A 
Cross-Cultural, Cross-Gender Comparison”. The Journal of General 
Psychology 128(2): 143–156. 

Pinder, Wilhelm. 1995. “Landkarte des Humors”. In Kleine Geographie des 
deutschen Witzes, H. Schöffler, 3–13. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Popa, Marian. 1975. Comicologia. Bucureşti: Editura Univers. 
Schröder, Martin. 1995. Humor und Dialekt. Untersuchungen zur Genese 

sprachlicher Konnotationen am Beispiel der niederdeutschen Folklore und 
Literatur. Neumünster: Wachholtz Verlag. 

Stăniloaie, Dumitru. 1992. “Ironia şi umorul românesc”. In Reflexii despre 
 spiritualitatea poporului român, 68–80. Craiova: Scrisul românesc. 

Topârceanu, George. 1971. “Problema râsului şi humorul românesc.” In Scrieri 
alese. Bucureşti: Editura Minerva. 

Trotter, David. 1993. “L’Esprit Gaulois. Humour and National Mythology”. In 
Humour and History. Hrsg. von Keith Cameron, 70–83. Oxford: intellect. 

Uber, Heiner and Andre Steiner. 2006. Lach dich locker - So lachen Sie sich 
erfolgreich, glücklich und gesund. München: Wilhelm Goldmann. 

Ueda, Yasunari. 2013. Textsorte Witz und Karikatur als Material zum 
Sprachenlernen. Linguistische Ansätze zum Philosophieren mit Kindern. 
Berlin: LIT Verlag Dr. W. Hopf 

Unger, Thorsten (Hg.). 1995. “Differente Lachkulturen?- Eine Einleitung.” In 
Differente Lachkulturen?: Fremde Komik und ihre Übersetzung, 9–31. 
Tübingen: Narr Verlag. 

Voltaire. 1838. Oeuvres complètes de Voltaire. Romans philosophiques, dialogues, 
mélanges littéraires, commentaires sur Corneille. Tome Septième. Paris: 
Bacquenois. 

Weingärtner, Till. 2010 “Samurai Smiles? Unique Guiles? Reflections on Japanese 
Smiles, Laughter and Humour”. In Eastwards. Western Views on Eastasian 
Culture, ed. by Frank Kraushaar, 229–240. Bern New York: Peter Lang. 

Wetzel-Sahm, Birgit. 1989. “Zwischen Verfremdung, Weiterschreibung und 
Einbürgerung: Amerikanischer Humor am Beispiel von Mark Twains 
‚Journalism in Tennessee‘ in deutschen Übersetzungen.” In Die literarische 
Übersetzung. Der lange Schatten kurzer Geschichten: amerikanische 
Kurzprosa in deutschen Übersetzungen. Hrsg. von Armin Paul Frank,                     
152–171. Berlin: Erich Schmidt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press



Nora CĂPĂȚÂNĂ     
 
238 

Zafiu, Rodica. 2000. “Humor im rumänischen publizistischen Diskurs seit 1989. Der 
dialogische Status einer Kategorie der Selbstidentifizierung.” In Im Dialog: 
Rumänische Kultur und Literatur. hrsg. von Mircea Anghelescu und Larisa 
Schippel, 121–131. Leipzig: Leipziger Universitätsverlag. 

Zeidenitz, Stefan, und Barkow, Ben. 1997. Die Deutschen pauschal. Übersetzt von 
Oliver Koch. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 

 
Internetquellen 
Baudelaire, Charles. 1868. “De l’essence du rire et généralement du Comique dans 

les arts Plastiques”. In Curiosités esthétiques VI. Zugriff am 3.11.2019. 
https://fr.wikisource.org/wiki/De_l%E2%80%99essence_du_rire. 

Critchley, Simon. 2014. “Lachen über Fremde – eine eigentümliche Verteidigung des 
ethnischen Humors”. In Diesseits des Virtuellen (1.01.2014), Zugriff am 3.01.2020. 
https://www.fink.de/view/book/edcoll/9783846757949/B9783846757949s015.x
ml 

Der Spiegel. 1996. “Sei schlau, hab Spaß”. Der Spiegel 8 (19.02 1996), Zugriff am 
27.10.2019. https://www.spiegel.de/spiegel/print/d-8888269.html. 

“French Attitudes”. Letzter Stand 29.10.2019. Zugriff am 7. 11.2019. 
https://www.understandfrance.org/French/Attitudes3.html#ancre1652451. 

Hoffmann, E.T.A. 1963. “Die Serapions-Brüder”. Poetische Werke in sechs Bänden. 
Band 4. Berlin, Zugriff am 3.01.2020. http://www.zeno.org/nid/20005075270. 

Hoffmann, E.T.A. 1963 “Prinzessin Brambilla”. Poetische Werke in sechs Bänden. Band 
5. Berlin Zugriff am 3.01.2020. http://www.zeno.org/nid/20005075467. 

Hugo, Victor. Les Misérables. Troisième partie. Marius. La Bibliothèque électronique du 
Québec. Zugriff am 4.01.2020. https://beq.ebooksgratuits.com/vents/Hugo-
miserables-3.pdf. 

Schurig, Jörg. 2019. “Witze erfüllen eine kulturelle Funktion.” Forschung und Lehre  
 (30.06.2019). Zugriff am 3.11.2019. https://www.forschung-und-lehre.de/ 

forschung/witze-erfuellen-eine-kulturelle-funktion-1903/. 
welt.de “Die Deutschen sind die unwitzigste Nation.” Zugriff am 20.10.2019. 

https://www.welt.de/kultur/article13421700/Die-Deutschen-sind-die-
unwitzigste-nation.html. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A31274 © 2019 Transilvania University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

