
BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

119 

INTERTEXTUALITÉ BIBLIQUE 

ET LA TRADUCTION 

Iryna VYGNANSKA
*
 

Biblical Intertextuality and Translation 

Abstract: The notion of intertextuality is used to describe links between texts. To 

examine biblical intertextuality, we will adopt a narrower meaning of the term as a 

conventional reference to relations between different texts embodied in quotation, 

reference or allusion in order to consider a set of echoes, continuities and 

deviations. If we consider that every text is presented as a palimpsest that allows 

communication with the literary memory, any textuality would be interpreted as 

intertextuality. Intertextuality can take different forms, and allows the text to be 

considered as a living product containing a universal culture. A translator can 

intervene through explicit practices, sometimes risking to change the effect 

produced or targeted at. One possible solution is to stress the function of the 

intertextual links; another is adaptation. The article shows that the translated 

biblical text has its place, which is not the same as that of the original text. The 

translator must accept the actual reality of the translation, which may not be equal 

to the value of the original text. Intertextuality and translation have a close and 

very fruitful relationship. 

Keywords: intertextuality, allusion biblical, reference, quatation, translation, Old 

and New Testament. 

Dans les textes critiques l‘intertextualité est définie par D. 

Maingueneau 
1
 comme «l‘ensemble de relations avec d‘autres textes se 

manifestant à l‘intérieur d‘un texte». Le mot et la notion d‘intertextualité 

apparaissent au sein du groupe d‘avant-garde Tel Quel
2
: «Tout texte se situe

à la jonction de plusieurs textes dont il est à la fois la relecture, 

l‘accentuation, la condensation, le déplacement et la profondeur». Kristeva 

et Barthes affirment qu‘«un texte appelle à la mémoire du lecteur d‘autres 

textes».  

Julia Kristeva: «Tout texte se construit comme mosaïque de 

citations, tout texte est absorption et transformation d‘un autre texte». Dans 

l‘espace d‘un texte plusieurs énoncés pris à d‘autres textes se croisent et se 

* Université Nationale Ivan Franko de Lviv, Faculté des Langues Etrangères, Philologie 

française, Universytetska St, 1, Lviv, L'vivs'ka oblast, UCRAINA, 79000 

(irene_baytsar@yahoo.fr). 

1 Maingueneau1976: 191  

2 Foucault 1968:410 

https://doi.org/10.37193/BSFF.2019.28.10

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

120 

neutralisent» 
3
. Ainsi, l‘auteur construirait son texte en exploitant des 

fragments de textes antérieurs. L‘intertextualité n‘ est pas à proprement 

parler conçue comme un phénomène d‘imitation: il s‘agit moins de citer les 

textes antérieurs que d‘en retrouver des traces, parfois disséminées 

inconsciemment par l‘auteur. La notion est née de l‘idée de «polyphonie», 

développée par Bakhtine, dont l‘œuvre fut écrite dans les années 1920, mais 

ne fut traduite et interprétée en France que vers la fin des années 1960.  

 Julia Kristeva postule qu‘aucun texte ne peut s‘écrire 

indépendamment des écrits qui l‘ont précédé. Dans ce contexte, 

l‘intertextualité devient un vaste mouvement de répercussion infinie de 

textes en intertextes, à l‘instar d‘une réflexion illimitée générée par la 

disposition parallèle  de miroirs
4
. La même vision est partagée par Barthes 

pour qui «Tout texte est un intertexte; d‘autres textes sont présents en lui, à 

des niveaux variables, sous des formes plus ou moins reconnaissables (…) 

L‘intertexte est un champ général de formules anonymes, dont l‘origine est 

rarement repérable, de citations inconscientes ou automatiques‖ 
5
 

 Au cours de la décennie suivante, la notion est vite diffusée et fait 

l‘objet d‘un inventaire tous azimuts, o÷ la matière transformée est un 

discours idéologique (Barthes), un contenu de l‘inconscient (Kristeva), une 

phraséologie (Riffaterre). Pour Barthes, «tout texte est un intertexte; 

d‘autres textes y sont présents sous des formes variables: les textes de la 

culture antérieure et ceux de la culture environnante; tout texte est un tissu 

de citations révolues. Distribuésdans le texte des morceaux de codes, des 

formules, des modèles rythmiques, des fragments de langages sociaux, etc., 

car il y a toujours du langage avant le texte et autour de lui». 

 La définition de G. Genette apporte une clarification qui est devenue 

l‘objet d‘un consensus. Selon Genette on distingue une intertextualité au 

sens étroit, définie par la «relation de coprésence entre deux ou plusieurs 

textes», «la présence effective d‘un texte dans un autre» 
6
. Prenant en 

considération la notion précédente, G. Genette étudie tous les faits 

d‘intertextualité, qu‘il a rebaptisée du nom plus large de transtextualité: elle 

est «tout ce qui met [le texte] en relation, manifeste ou secrète, avec d‘autres 

textes». La transtextualité inclut quatre types de relations : 

 •L‘architextualité: la relation qu‘un texte entretient avec la catégorie 

générique à laquelle il appartient. 

 •La paratextualité: la relation d‘un texte avec son paratexte (préfaces, 

avertissements...). 

 • La métatextualité: la relation de commentaire qui «unit un texte à 

                                                            
3 Kristeva 1969: 82-112 

4 Kristeva 1969:146 

5 Barthes 1993: 58-59 

6 Genette 1982: 7-14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

121 

un autre texte dont il parle, sans nécessairement le citer (le convoquer), 

voire, à la limite, sans le nommer. C‘ est par excellence la relation critique». 

 •L‘intertextualité: elle comprend autant l‘allusion, le plagiat que la 

citation. L‘intertextualité peut ainsi prendre différentes formes, et permet de 

considérer le texte comme une production vivante qui contient un morceau 

de culture universelle. 

 La mise en relation peut concerner l‘œuvre toute entière et son 

support peut se manifester sous forme d‘unités discontinues, comme un 

motif narratif, une structure ou un style d‘écriture. Son repérage se base sur 

l‘étude dans lequel un emprunt est identifiable; on utilise les expressions 

«texte citant» pour le second texte et «texte cité» pour le texte préexistant, 

même si la «citation» n‘est pas la seule forme d‘emprunt possible.  

 Les définitions de l‘intertextualité sont diverses; si la richesse du 

concept semble autoriser les interprétations les plus larges, un certain 

nombre d‘études cédant à la mode de l‘intertextualité, a un lien théorique 

pluslarge avec le concept.  

 Les critiques proposent la nouvelle notiont d‘«intertextualité» dans 

une vieille critique de sources qui consiste, d‘après Marc Angenot
7
, «à faire 

du neuf avec du vieux, à appeler analyse intertextuelle, une bien 

traditionnelle critique philologique des sources et des influences littéraires». 

Selon l‘auteur l‘idée d‘intertextualité «sert à proclamer la bonne nouvelle de 

la mort du sujet».   

 «À la place de la notion d‘intersubjectivité s‘installe celle 

d‘intertextualité» affirme Kristeva: ce sont les textes qui dialoguent, non les 

sujets, lesquels sont totalement expulsés des œuvres. Il nous semble que 

dans l‘intertextualité, le sujet ne meurt pas mais s‘affirme.  

 Pour Riffaterre «l‘intertextualité est le mécanisme propre de la 

lecture littéraire. Tous les mots qui composent [le texte] n‘auront de 

fonction littéraire que lorsqu‘ils seron compris en fonction de l‘intertexte 

qu‘ils présupposent» 
8
. M. Riffaterre explore depuis la fin des années 70 sa 

théorie de l‘intertextualité dans le cadre d‘une théorie de la réception. 

 L‘intertextualité ne demande pas de «prouver le contact entre 

l‘auteur et ses prédécesseurs. Il suffit pour qu‘il y ait intertexte que le lecteur 

fasse le rapprochement entre l‘auteur et ses prédécesseurs». Il revient au 

lecteur de déterminer la «dose» d‘intertextualité du texte: seul récepteur peut 

établir l‘intertexte.  

 Le problème de l‘intertextualité se présente parce que le récepteur 

établit l‘intertexte qui peut varier d‘un lecteur à l‘autre, selon la culture et 

les lectures des lecteurs. Si la responsabilité du renvoi intertextuel incombe 

au lecteur, l‘intertextualité est-elle acceptable? Il est impossible de définit 

                                                            
7 Angenot 1983: 121-135 

8 Riffaterre 1979: 131 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

122 

un moment o÷ l‘intertexte est convoqué par l‘auteur, inconsciemment 

provoqué par lui, ou redevable au lecteur.L‘intertextualité est un phénomène 

de réception. C‘est pourquoi il faut accepter le sens très large de 

l‘intertextualité. 

 Une autre étude du concept de texte et d‘intertexte, s‘opère dans les 

domaines mythiques et historiques. En 1987, Marc Eigeldingerprécisait à ce 

sujet: «Mon projet est de ne pas limiter la notion d‘intertextualité à la seule 

littérature, mais de l‘étendre aux divers domaines de la culture. Elle peut 

être liée à l‘émergence d‘un autre langage à l‘intérieur du langage littéraire; 

par exemple celui de la Bible ou de la mythologie, ainsi que celui de la 

philosophie» 
9
. De fait, ce serait donc toute allusion à notre culture qui 

relèverait de l‘intertextualité. On est loin de la primitive de l‘intertexte, qui 

renvoyait à une œuvre antérieure – c‘est le cas de la Bible, mais non de toute 

la tradition mythologique. La notion d‘intertextualité, de «relation entre 

différents textes écrits», se dissout dans une définition plus large des 

références culturelles.   

 Dans la pratique concrète on définit deux tendances opposées. 

Certains, comme M. Riffaterre, s‘attachent à étudier des allusions et des 

citations. La dissonance avec le reste du texte nécessite le recours à un 

intertexte. Ils focalisent leur attention sur la microstructure. D‘autres, 

commeG. Genette,plutót que d‘étudier les microstructures ou les fragments, 

préféraient les macrostructures: les structures ou les traits génériques d‘un 

texte. 

 Laurent Jenny distingue l‘intertextualité proprement dite, comme 

«rapports de texte à texte en tant qu‘ensembles structurés» 
10

, et 

l‘intertextualité faible – qui n‘est pas vraiment, selon lui, de l‘intertextualité 

–, faite d‘allusions, de simples réminiscences: «chaque fois qu‘il y a 

emprunt d‘une unité textuelle abstraite de son contexte et insérée dans un 

nouveau syntagme textuel, à titre d‘élément paradigmatique». M. Riffaterr 

distingue l’intertextualité aléatoire et l‟intertextualité obligatoire. 

L‘intertextualité aléatoire c‘est la fonction de la compétence du lecteur: les 

allusions et les réminiscences d‘autres textes qui se trouvent dans le texte. 

M. Riffaterre préfère consacrer ses études à l‘intertextualité obligatoire qui 

se présente sous forme d‘agrammaticalités sémantiques, syntaxiques, 

morphologiques, et qui nécessite le renvoi à l‘intertexte, même si celui-ci 

n‘est pas identifié par le lecteur. Les critiques disent que la distinction entre 

les deux intertextualités n‘existe pas. S‘agit-il d‘une question de mots: M. 

Riffaterre n‘aurait pas dø parler d‘intertextualité aléatoire et obligatoire 

puisque l‘intertextualité est toujours aléatoire, une fonction de la culture du 

lecteur. 

                                                            
9 Eigeldinger1987:15 

10 Greimas 1993: 270 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

123 

 À partir d‘une définition assez large de l‘intertextualité comme 

«croisement de textes», les théoriciens ont voulu se doter d‘outils pratiques 

permettant d‘étudier l‘intertextualité.  Ils se sont heurtés à un grand nombre 

de questions, notamment celle de la nature du support du renvoi intertextuel, 

et celle de relations entre microstructure et macrostructure. Les divergences 

d‘opinion sur ces sujets n‘ont pas aidé le concept à devenir un réel outil 

pratique et incontesté. 

 Il n‘est resté de l‘intertextualité qu‘une définition très large et 

théorique. Le terme a été porté à l'attention des scientifiques par deux 

ouvrages publiés en 1989. Le premier était un recueil d'essais 

intituléIntertextuality in Biblical Writings 
11

, contenant à la fois des 

discussions théoriques et des exemples d'intertextualité biblique. Pour 

Vorster, l'intertextualité diffère de Redaktionsgeschichte de trois manières 

importantes : First of all it is clear that the phenomenon text has been 

redefined. It has become a network of references to other texts (intertexts). 

Secondly it appears that more attention is to be given to text as a process of 

production and not to the sources and their influences. And thirdly it is 

apparent that the role of the reader is not to be neglected in this approach 

to the phenomenon of text.  

 Dans le livre «Echoes of Scripture in the Letters of Paul» de Richard 

Hays
12

 l‘auteur présente les relations complexes existant entre les textes de 

l'Ancien et le Nouveau Testament, car les textes anciens semblent recevoir 

une nouvelle signification en étant utilisés dans de nouveaux contextes. 

 Écho intertextuel. Dans son livre Richard Hays parle de l‘«écho 

intertextuel» afin de suggérer que les échos peuvent être assez forts. Les 

études sur l'Ancien Testament dans le Nouveau représentent les références 

en forme de citations, allusions et échos. Il n‘existe pas de définition exacte 

mais une citation implique généralement une rupture consciente du style de 

l‘auteur pour introduire des mots provenant d‘un autre contexte. Un écho est 

une faible trace d'un texte et peut être assez inconscient. Il émerge d'esprits 

imprégnés de l'héritage scripturaire d'Israël. Si un sous-texte est bien connu, 

la moindre allusion est parfois suffisante pour évoquer sa présence. Un jeu 

télévisé populaire obligeait les candidats à deviner le titre d'un morceau de 

musique dans les barres d'ouverture. Parfois, le gagnant le gérait à partir de 

deux notes seulement. De même, peu de mots sont nécessaires pour évoquer 

la Pâque ou l‘exil en Israël. Les thèmes sont si bien connus et répétés qu‘une 

simple mention apparemment anodine de «doorposts» (dans la langue 

appropriée) pourrait bien suffisante. Comme le dit Hays à propos des lettres 

de Paul
13

 : Еchoes linger in the air and lure the reader of Paul‟s letters back 

                                                            
11 Vorster 1989: 15-26  

12 Hays 1989: 24 

13 Hays 1989: 155 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

124 

into the symbolic world of Scripture. Paul‟s allusions gesture toward 

precursors whose words are already heavy with tacit implication. 

 Hays illustre son approche dans les lettres de Philippiens 1:19. La 

dernière partie du verset est en parfait accord avec le livre de Job 13:16. 

Hays note que l‘écho n‘est pas marqué et que les paroles de Paul sont 

parfaitement compréhensibles sans recours au livre de Job. L'écho invite le 

lecteur à voir des parallèles entre les deux situations. L‘auteur ajoute: «By 

echoing Job‟s words, Paul the prisoner tacitly assumes the role of righteous 

sufferer, as paradigmatically figured by Job… thereby he implicitly 

transfers to himself some of the significations that traditionally cluster 

about the figure of Job». L‟écho intertextuel n'est pas une typologie. Paul ne 

suggère pas que sa souffrance est un «accomplissement» du passage de Job. 

L'écho établit un lien qui invite à la fois des similitudes et des différences. 

En termes de similitudes, Hays note que la douleur de Job est aggravée par 

les conseils pieux de ses propres amis, tout comme l‘emprisonnement de 

Paul est aggravé par ceux qui prêchent le Christ (Phlp 1: 15-17). Comme le 

dit Hays, «the echo whispers a suggestion that the rival preachers have 

assumed the mantle of Job‟s hollow comforters; the falsehood of both will 

be exposed ultimately in the judgment of God».D'autre part, Paul est capable 

de se réjouir de ses souffrances d'une manière que Job ne pouvait pas, car il 

est clair que Dieu est à ses cótés. Paul possède ce qui manquait à Job, car sa 

souffrance est au service du Christ  «whereas Job, seeing through a glass 

darkly, endured his suffering with obdurate puzzlement, Paul, suffering as 

an apostle of Christ, interprets his suffering as a participation in the 

sufferings of the crucified Christ and thus finds himself able to rejoice in the 

midst of adversity» 
14

.  

 Intertextualité narrative. Dans sa monographie «Paul and his Story. 

(Re)Interpreting the Exodus Tradition»
15

, Sylvia Keesmaat montre 

comment l'histoire ou la tradition de l'Exode a influencé l'exégèse de Paul 

dans les lettres aux Galates et aux Romains. L'histoire de l'Exode dans les 

écrits de Paul ne se limite pas à ses citations in extenso, mais est activée par 

toutes sortes d'allusions et d'échos. Keesmaat remarque que Paul ne 

ressemble pas aux auteurs de Jubilees, car il n'est pas tenu de proposer un 

récit explicite de l'histoire biblique ou une exégèse systématique du texte 

donné. Paul s‘appuie sur la familiarité de l‘histoire de Exode pour formuler 

ses arguments particuliers. La question n'est pas tant de savoir si Paul invite 

ses lecteurs à se rappeler un texte en particulier, mais à se souvenir d'une 

histoire particulière. Le registre intertextuel n'est pas un ensemble de motifs 

ou de thèmes qui se présentent dans l'esprit collectif du judaïsme du premier 

siècle. C‘est une histoire plus vaste de l‘identité et des attentes d‘Israël. 

                                                            
14 Hays 1989: 22 

15 Keesmaat 1999: 223- 228 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

125 

 Keesmaat constate que ce qui a été considéré comme des allusions 

ad hoc dans les lettres de Romains 8: 18-39, est en réalité une relecture 

minutieuse de l'histoire de l'Exode. Les thèmes clés du passage sont 

l'adoption, la conduite par l'Esprit, l'appel à Dieu, la souffrance, l'obtention 

d'un héritage. Celles-ci ont souvent été traitées comme des avantages pour 

tous les chrétiens, mais lorsqu'il est reconnu que ce sont tous des thèmes 

clés dans l'histoire de l'Exode, la perspective change. Le péché de la 

génération du désert était leur désir de retourner en Égypte et de redevenir 

esclave. Le chrétien inspiré par l'esprit ne doit pas suivre son exemple, mais 

entrer dans l'héritage promis: «for their own experience of God in Christ 

Jesus is rooted in the whole story of Israel. Adam and Abraham explain 

their past, the exodus gives meaning to their present, the whole story 

provides hope for their future».  

 Continuité et discontinuité.L'intertextualité narrative implique non 

seulement une continuité, mais également une discontinuité, car une 

ancienne histoire est à la fois «perturbée» et «régénérée» lorsqu'elle est 

utilisée dans des situations nouvelles. Keesmaat met l'accent sur la 

continuité. Les allusions et les échos de Romains 8: 18-39 ne sont pas 

choisis au hasard, mais évoquent l‘histoire de l‘Exode en tant que méta-récit 

puissant de l‘argument de Paul.  

 Cependant, elle reconnaît également: (a) que l'histoire de l'Exode 

racontée par Paul en est une qui a déjà été transformée par des prophètes tels 

qu'Isaiah et Jeremiah; (b) «l'action invasive de Dieu en Jésus-Christ a 

introduit un nouvel élément dans l'histoire, une tournure inattendue dans 

l'intrigue»; (c) tout rappel du passé, par opposition à la simple répétition, 

implique un élément de transformation. L'intertextualité narrative insiste sur 

le róle continu d'une histoire significative, tout en reconnaissant que chaque 

nouvelle narration est en quelque sorte un remodelage de cette histoire.  

 Intertextualité exégétique. Dans sa monographie «From a broken 

covenant to circumcision of the heart: Pauline intertextual exegesis in 

Romans 2:17-29» Timothy Berkley
16

 constate que la clé de la 

compréhension de l'argument de Paul réside dans l'exégèse des passages 

particuliers. Berkley reconnaît le travail de Hays sur l'importance de l'écho 

intertextuel, mais souhaite centrer son étude sur les passages qui trahissent 

une activité exégétique détaillée. La première partie de l‘ouvrage de Berkley 

est consacrée à l‘élaboration des critères permettant d‘établir les textes sur 

lesquels Paul a effectué une exégèse détaillée (Genèse 17, Deutéronome 28-

30, Jérémie 7 et 9 et Ézéchiel 36). Il accorde très peu d'importance à la 

citation explicite d'Isaïe 52: 5 dans les lettres de Romains 2:24, affirmant 

que ces citations explicites sont des textes de preuve, plutót que des citations 

d‘activités exégétiques. Pour ce qui est de la stratégie de Paul dans les lettres 

                                                            
16 Berkley 2000: 155 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

126 

de Romains 2: 17-29, Berkley affirme que Paul doit montrer que les Juifs ne 

peuvent compter sur leur statut de peuple de Dieu pour les sauver de la 

colère. Paul doit traiter les Juifs en tant que peuple bénéficiant des avantages 

d'un statut spécial devant Dieu. En minimisant la confiance des Juifs dans 

l'alliance de la loi (2: 17-24), en questionnant la valeur de la circoncision 

lorsque la loi est violée (2: 25-27) Paul redéfinit la signification de «Juif» 

pour en faire une définition spirituelle plutót qu‘éthique ou nationale. C‘est 

ainsi que Berkley comprend le passage: la circoncision devient 

incirconcision parce qu'Israël n'a pas réussi à respecter la loi. Mais 

Deutéronome, Jérémie et Ézéchiel avaient déjà réinterprété la circoncision 

de la chair comme signifiant la circoncision du cœur, ou celle qui est 

intérieure et spirituelle, possible par la foi en Christ. C‘est seulement en 

traçant «l‘exégèse intertextuelle» qui se cache dans les lettres de Romains 2: 

17-29 que nous pouvons comprendre l‘argument de Paul.  

 Intertextualité dialogique. L'intertextualité narrative insiste sur la 

continuité, même si elle reconnaît que chaque récit c‘est un remodelage de 

l‘histoire. «L‘intertextualité dialogique» affirme que le texte source n'est pas 

toujours aussi malléable comme des catégories traditionnelles telles que 

l'allégorie ou la typologie. Parfois, le texte source est si puissant qu'il 

entraîne des associations et des connotations différentes. Davidson 
17

 

affirme à propos de T S Eliot‘s, The Waste Land, «The work alluded to 

reflects upon the present context even as the present context absorbs and 

changes the allusion». Le terme «l'intertextualité dialogique» suggère que 

l'influence entre les textes est bilatérale: le nouveau affecte l'ancien, alors 

que l'ancien affecte le nouveau.  

 Dans l‘Apocalypse 5, on dit à Jean que «le lion de la tribu de Juda, 

le descendant du roi David a remporté la victoire» mais lorsqu'il le regarde, 

il voit  «un agneau se tenant comme s'il avait été égorgé» (Ap 5, 4-5). De 

nombreux spécialistes considèrent cette juxtaposition comme la clé de 

l'interprétation du livre. Caird dit: «Partout o÷ l‘ancien testament dit «Lion», 

lisez «Agneau»» 
18

. Chaque fois que l'Ancien Testament parle de la victoire 

du Messie ou du renversement des ennemis de Dieu, nous devons nous 

rappeler que l'Évangile ne reconnaît pas d'autre moyen d'atteindre ces 

objectifs que le chemin de la Croix. John Sweet affirme que «le lion de 

Juda, l‘attente messianique traditionnelle, est réinterprété par l‘Agneau: la 

puissance et la victoire de Dieu résident dans le sacrifice de soi»
19

. Il 

semblerait que l‘agneau ait repris des traits guerriers du lion. Par exemple, 

dans le chapitre suivant, on dit que les peuples du monde se cachent de la 

«colère de l'agneau»(Ap 6, 16). Ses ennemis reçoivent un double pour leurs 

péchés et «seront tourmentés de feu et de soufre en présence des saints 

                                                            
17 Davidson 1985: 117   

18 Caird 1984: 318  

19 Sweet 1990: 125 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

127 

anges et de l'Agneau» (Ap 14.10). Il y a une bataille dans Apocalypse 17, 

mais le résultat n'est pas douteux, car «l'Agneau les vaincra, car il est le 

Seigneur des seigneurs et le Roi des rois» (Ap 17, 14). Comme le constate 

Resseguie
20

, «l'Agneau, bien que n'étant pas de nature un animal fort, est un 

être d'une force indiscutable dans ce livre». «L'intertextualité dialogique» 

vise à décrire un état de choses dynamique plutót que statique. L‘utilisation 

de la juxtaposition lion / agneau par John n‘est pas résolue en déclarant que 

l‘agneau réinterprète le lion, car il faut également rendre compte de la façon 

dont le lion a affecté l‘agneau.  

 Intertextualité postmoderne. Dans l'ouvrage «Intertextuality in 

Biblical Writings, Ellen van Wolde» 
21

 décrit la manière dont un texte est 

produit: The writer assigns meaning to [their] own context and in 

interaction with other texts... shapes and forms [a] text. The reader, in much 

the same way, assigns meaning to the generated text in interaction with 

other texts [they] know... A writer does not weave a web of meanings that 

the reader merely has to follow, but... presents them to the reader as a text. 

The reader reacts to the offer and enters into a dialogue with the 

possibilities the text has to offer.  

 La lecture comporte un élément subjectif car «toutes les 

interprétations doivent nécessairement délimiter les références possibles 

d‘un texte pour donner un sens cohérent»
22

. Chaque «texte - en tant 

qu‘intersection d‘autres surfaces textuelles - suggère un surplus indéterminé 

de possibilités significatives». 

 Vernon Robbins note que la plupart des exemples d'intertextualité 

biblique ont pris des décisions fondamentales, telles que: donner la priorité 

aux textes juifs plutót qu'aux textes grecs ou romains; souligner l'influence 

des textes sur d'autres expressions de la culture; se limiter aux modes de 

discours historiques et littéraires. Ainsi, «la nature idéologique de toute 

interprétation se manifeste dans l'interaction entre le choix d'un mode du 

discours interprétatif et le choix des dimensions du texte que l'interprète 

réinscrit» 
23

 

 Selon Schneiders, la lecture «traditionnelle»  voit Jésus (le mâle) en 

conversation avec une femme de Samarie  mais opérant à un niveau 

différent (plus élevé). Son esprit est fixé sur les questions terrestres. Elle est 

venue au puits chercher de l'eau ordinaire (4: 7). Quand Jésus explique: 

«Tous ceux qui boivent de cette eau auront de nouveau soif, mais ceux qui 

boivent de l'eau que je leur donnerai n'auront plus jamais soif», son intérêt 

est éveillé mais uniquement pour se sauver du voyage quotidien (4: 15). 

Lorsque Jésus expose le fait qu'elle a eu cinq maris, elle essaie de le 

                                                            
20 Resseguie 1998: 129 

21 Wolde 1989: 43-49 

22 Beal 1992: 27-39 

23 Robbins 1996: 296 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

128 

provoquer dans une discussion théologique sur les lieux de culte. 

L'adoration ne concerne pas le lieu, mais l'esprit et la vérité (4:24) «Dieu est 

Esprit et ceux qui l‟adorent doivent l‟adorer en étant guidés par son Esprit 

et selon la vérité». Enfin, elle énonce un principe de base de ses croyances 

samaritaines: «Je sais que le Messie arrive ... Lorsqu'il viendra, il nous 

expliquera tout» (4.25). Jésus répond: «Je suis celui qui te parle» (4.26). 

Schneiders représente la femme comme un mécréant peu recommandable 

(bien qu'intéressant) qui s'abandonne à son immense connaissance 

surnaturelle d'elle 
24

. 

 Cependant, une lecture différente est possible, car c'est Jésus qui 

demande un verre littéral.  La femme ne pense qu'en termes terrestres; Jésus 

est assis près du puits de Jacob et lui demande un verre matériel. Mais la 

femme regarde au-delà de la matière pour se demander pourquoi les tabous 

sont ignorés car «les Juifs ne partagent pas de points communs avec les 

Samaritains» (4: 9). Jésus répond qu'il peut offrir «de l'eau vive», que la 

femme prend (à juste titre) comme prétention religieuse d'être supérieure à 

Jacob et aux patriarches. Jésus précise ensuite que l'eau qu'il offre est telle 

que ceux qui en boivent n'en auront plus jamais soif, car elle «deviendra en 

eux une source d'eau jaillissant pour la vie éternelle». La femme est 

intéressée et répond en utilisant la même métaphore que celle de Jésus: 

"Monsieur, donnez-moi cette eau, afin que je n‟aie plus soif ou que je n‟aie 

plus besoin de venir ici pour puiser de l'eau" (4:15). Il est donc possible de 

lire le texte comme un échange théologique sérieux et non comme une 

femme qui ne comprend toujours pas le mâle (supérieur). Cependant, étant 

donné la nature symbolique d‘une grande partie de l‘Évangile selon Jean, il 

faut bien admettre que c‘est «une possibilité». Si le lecteur était supposé 

reconnaître que «Détruisez ce temple et que dans trois jours je le rebâtirai» 

(Jn 2, 19) faisait référence au «temple de son corps». Il serait certainement 

possible qu'on se demande si Jérusalem ou Gérizim est le lieu approprié 

pour le culte (le lecteur devrait connaître l'histoire des Samaritains).  

 Stephen Moore note qu'il y a des interprétations contradictoires. Il 

existe des gens qui souhaitent condamner la femme et ceux qui ne peuvent 

le faire 
25

. Ils ne peuvent la condamner que s'ils participent à son erreur, ne 

peuvent lui attribuer une histoire d'immoralité qu'en lisant «charnellement» 

qu'elle le fait - la lecture littérale de 4:18 risque de devenir une 

reconstitution déplacée d'un autre Épisode de Johannine, dans lequel une 

femme sans nom est accusée d'immoralité sexuelle par des accusateurs qui 

sont eux-mêmes accusés (8:11). 

 «L‘intertextualité postmoderne» attire l'attention sur le fait qu'il 

existe toujours divers façon d‘interpréter un texte. L'intertextualité se révèle 

                                                            
24 Schneiders 1991: 194 

25 Moore 1994: 142 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

129 

comme un concept fructueux et créatif. Elle invite le lecteur à se concentrer 

sur la complexité textuelle. Des études intertextuelles suggèrent que les 

allusions et les échos pourraient être aussi importants que des citations 

explicites pour la compréhension d'un texte. Certains pensent que cela 

introduit un domaine d'étude plus spéculatif que les citations explicites, car 

les allusions et les échos sont naturellement plus insaisissables que les 

citations.  

 Les spécialistes utilisent le terme «intertextualité» de manières très 

différentes et, dans certains cas, incompatibles. Certains l'utilisent 

notamment pour rassembler des preuves à l'appui d'une interprétation 

particulière (Berkley), tandis que d'autres l'utilisent pour montrer les 

tensions inévitables et la complexité inhérentes à l'utilisation de l'Ancien 

Testament dans le Nouveau Testament 
26

. 

 Aichele et Phillips aimeraient limiter l'utilisation de ce terme à ses 

racines postmodernes et considérer les utilisations plus «conservatrices» 
27

. 

D'autre part, le mot «intertextualité» a pris une vie propre et devrait être 

interprété à la lumière de la pratique actuelle plutót que du moment originel.  

 La question de la relation entre intertextualité et traduction a été 

réduite par Genette à une relation d‘inclusion: parmi les divers types de 

relations intertextuelles au sens large figure la relation hypertextuelle qui 

unit deux textes:l‘hypertexteest dérivéde l‘hypotexte. La traduction d‘après 

cette définition, est une forme d‘hypertextualité, mais il en est bien d‘autres.  

 Chez Berman, l‘hypertextualité est réinterprétée comme l‘un des 

modes de la traduction, mode qu‘il rejette au même titre que la traduction 

«ethnocentriste».Si l‘intertextualité intervient pour conditionner différents 

aspects du sens et de l‘effet communiqués par le texte, on peut facilement 

imaginer que, dans le cas d‘une lecture différée et, plus encore, dans celui 

d‘une traduction, la réception du texte par un lecteur réel éloigné des 

caractéristiques du lecteur implicite va changer les conditions du jeu 

intertextuel. Est-il possible de traduire un texte sachant qu‘une partie du 

sens et de l‘effet se construit en fonction d‘autres textes? Si «l‘intertextualité 

parle une langue dont le vocabulaire est la somme des textes existants», 

peut-on traduire un texte écrit dans cette langue, dont le dictionnaire est 

toute une bibliothèque? La question suggère de rechercher les différents 

facteurs qui rendent l‘opération facile ou difficile, voire possible ou 

impossible. 

 Pour décrire, dans le texte original, les lieux d‘intertextualité, il 

convient de se munir de quelques définitions, que nous emprunterons pour 

l‘essentiel à Genette. On appellera «trace intertextuelle» une séquence du 

texte qui peut être reconnue comme provenant d‘un autre texte. Cette 

                                                            
26 Moyise 2000: 14-41 

27 Aichele & Phillips1995: 11 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

130 

réapparition peut être littérale, le retour du déjà dit ne comportant aucune 

transformation du signifiant d‘origine; au contraire le signifiant d‘origine 

peut être transformé, tout en restant identifiable. Par ailleurs, le réemploi 

peut être déclaré: la séquence empruntée est alors accompagnée d‘une ou 

plusieurs marques explicites de son origine allographe (nom d‘auteur, titre 

d‘œuvre, guillemets, etc.). Il peut ne pas l‘être: Genette utilise dans ce cas le 

terme de «plagiat». En croisant ces deux axes, on voit se dessiner quatre 

types de traces intertextuelles.La citation est un emprunt littéral et déclaré, 

la forme la plus visible de l‘intertextualité, notamment grâce à des codes 

typographiques (décalage de la citation, restitution de la présentation 

typographique du texte cité, emploi des caractères italiques ou des 

guillemets). La référence est un emprunt non littéral mais déclaré. 

L‟allusion est un emprunt non littéral et non déclaré. L‘allusion complète la 

citation: "Une citation proprement dite n‘est jamais que la preuvre d‘une 

érudition facile et commune ; mais une belle allusion est quelquefois le 

sceau du génie". L‘allusion repose sur l‘implicite et suppose que le lecteur 

comprenne qu‘ il s‘agit d‘ un jeu de mots ou d‘un clin d‘œil. 

 Atteinte à la propriété littéraire, il constitue un emprunt à un texte 

littéraire sans que ses références soient explicitement indiquées  - le plagiat. 

Pour éviter «le plagiat», on parle pour le quatrième type d‘emprunt  - littéral 

et non déclaré. Face à la traduction, ces quatre types de traces ont des 

comportements relativement différents. La traduction d‘une référence se 

ramène souvent à la transcription de noms propres, en respectant l‘usage de 

la langue d‘arrivée. La traduction d‘une citation doit respecter non 

seulement le sens du fragment cité, mais l‘effet qu‘il produit. La citation 

traduite n‘a souvent aucun contexte sinon simulé, elle est pur trompe-l‘œil 

et ne peut donc se permettre d‘être stylistiquement déficiente. Certains 

traducteurs résolvent parfois le problème de la traduction de la citation en 

passant en mode non littéral, c‘est-à-dire en remplaçant la citation par une 

paraphrase, assortie ou non d‘une référence. L‘allusion présente pour le 

traducteur plusieurs types de difficultés qui peuvent se superposer. Même en 

présence d‘une référence, le texte qui contient la solution de l‘énigme n‘est 

pas littéralement présent dans le texte citant et ne peut donc pas être traduit.  

Il y a donc dispersion du sens sur deux lieux, dont l‘un prend en charge la 

trace explicite, tandis que l‘autre explicite le non-dit. La traduction d‘un 

emprunt non déclaré semble comporter moins de contraintes.  

 Les difficultés de traduction et les méthodes employées pour les 

résoudre sont donc variables selon la forme de la trace. Un autre type de 

problème concerne non plus la trace elle-même, mais son mode 

d‘intégration dans le contexte du texte citant. La trace intertextuelle, quelle 

que soit sa nature, s‘intègre parfois, dans la phrase ou le passage qui la 

contient, sans créer de perturbation majeure au niveau du sémantisme. Une 

traduction relativement proche du texte original, à défaut de restituer le sens 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

131 

intégral, est du moins compréhensible. Mais la trace peut aussi s‘insérer de 

façon telle que seul le recours au texte cité permette de construire un sens 

satisfaisant pour l‘ensemble du passage citant. Sans ce recours, le passage 

est inintelligible: selon Genette, il est «non recevable» et Riffaterre parle 

d‘une anomalie sémantique qu‘il appelle «agrammaticalité»; pour l‘un et 

l‘autre, cet accident sémantique est le signe le plus fréquent de la présence 

d‘une allusion. Le sens ne peut être rendu que par une solution qui prendrait 

en compte à la fois le texte citant et le texte cité et qui restituerait 

conjointement le sens et l‘effet: seule une libre recréation du traducteur 

pourrait relever le défi.  

 La traductiond‘un passage intertextuel ne dépend pas seulement du 

texte citant, mais aussi du texte cité. Dans la problématique de 

l‘intertextualité, l‘expression «texte cité» doit être comprise au sens large: 

texte écrit, mais parfois texte non écrit (discours social, sagesse populaire, 

discours idéologique) ou système signifiant non verbal (iconographie, 

musique).  

 L. Jenny distingue une intertextualité «faible», qui peut être 

simplement la revendication d‘un ancrage dans un auteur, une culture ou 

une idéologie, et un véritable conflit, le texte cité étant alors considéré 

comme représentant d‘une pensée, d‘une poétique ou d‘une idéologie 

surannée, pesante ou dangereuse: le conflit dont le texte cité ne sort pas 

indemne et dont l‘issue constitue le véritable enjeu, la visée du texte citant. 

Pour M. Riffaterre, plus radical, il n‘y a intertextualité que lorsque ce conflit 

entre «codes antagonistes» peut être repéré. 

 L‘intertextualité permet une gestion très économique du sens: le 

texte produit un maximum de sens avec un minimum de signifiant. Mais, 

pour ce faire, elle suppose la coopération du lecteur: le sens du texte citant 

ne lui sera donné, l‘effet ne lui sera sensible que dans la mesure o÷ il sera 

lui-même en état d‘apporter la connaissance du texte cité. Il faut donc faire 

intervenir la notion de «compétence intertextuelle» du lecteur réel, celle-ci 

étant définie comme la connaissance, antérieure à la lecture du texte citant, 

des textes cités et des moyens habituels d‘y faire référence. Si nous 

transposons au cas des «sujets lisants» l‘analyse des compétences des 

«sujets parlants» proposée par C. Kerbrat-Orecchioni, nous dirons que ces 

deux aspects ressortissent aux deux catégories appelées par cet auteur 

«compétence encyclopédique» et «compétence rhétorico-pragmatique» 
28

 

 Lorsque le lecteur réel n‘est pas très différent du lecteur implicite, 

cette coopération   est désirable. Mais qu‘en est-il dans le cas du texte 

traduit, reçu par un lecteur ayant un tout autre univers de référence et 

disposant d‘une tout autre compétence? Quand on traduit un texte, on ne 

traduit pas en même temps sa «bibliothèque»; une fois traduit, le texte peut 

                                                            
28 Kerbrat-Orecchioni 1986: 27 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

132 

donc se retrouver très loin d‘elle: décontextualisé. Passage par passage, le 

travail du traducteur sera conditionné par le degré de la décontextualisation, 

c‘est-à-dire par la distance faible, moyenne ou immense, entre culture 

d‘accueil et texte cité. La décontextualisation est faible lorsque la présence 

culturelle du texte cité est identique ou analogue dans les deux cultures 

mises en contact par la traduction; c‘est le cas de cultures proches ayant des 

zones de références communes. Un emprunt à la Bible pose généralement 

peu de problèmes lors d‘une traduction entre langues européennes, chacune 

des cultures correspondantes ayant, malgré des nuances, un même ancrage 

dans le texte sacré; une version de la Bible dans la langue nationale peut être 

considérée comme familière au lecteur. Ainsi, la traduction d‘un emprunt 

biblique se ramène souvent à une simple recherche de correspondance.  

 Si l‘intertextualité intervient pour conditionner différents aspects du 

sens et de l‘effet communiqués par le texte, on peut facilement imaginer 

que, dans le cas d‘une lecture différée et, plus encore, dans celui d‘une 

traduction, la réception du texte par un lecteur réel éloigné des 

caractéristiques du lecteur implicite va changer notablement les conditions 

du jeu intertextuel. Est-il possible de traduire un texte sachant qu‘une partie 

du sens et de l‘effet se construit en fonction d‘autres textes? Peut-on traduire 

l‘intertextualité? L‘analyse a mis en évidence l‘existence d‘une «marge» de 

sens ou d‘effet qui, dans les conditions normales semble échapper à la 

traduction. En effet, du fait de la décontextualisation, la conservation 

intégrale du sens découlant de l‘insertion, sur le mode de la synecdoque, de 

tout un texte allographe ne paraît guère possible: le texte traduit n‘utilise pas 

les ressources de la même langue, il n‘évolue pas dans le même univers de 

référence, il n‘est pas destiné au même lecteur. Une fois traduit, le texte peut 

signaler l‘intertextualité de son texte directeur, il peut aussi l‘expliciter, ou 

encore la simuler avec d‘autres moyens, mais il ne peut pas à la fois 

conserver le même fonctionnement et produire le même effet. Il semble 

donc qu‘il faille compter avec une certaine entropie,  l‘habileté ou la 

créativité du traducteur, mais qui, d‘un point de vue théorique, ne peut être 

nulle. 

 L’intertextualité et la traduction. Le texte traduit ne peut pas 

proposer une réplique à l‘identique de l‘intertextualité de son texte directeur, 

mais qu‘il occupe une position forcément autonome. C‘est le 

positionnement intertextuel d‘une traduction qui détermine si cette 

traduction est vivante, lisible, ou si elle est désuète, inerte. L‘activité 

traductive occupe une place capitale au nombre des pratiques qui assurent la 

constitution du champ de l‘intertextualité.  Le texte traduit, bien plus qu‘un 

texte non traduit, contribue à enrichir le champ intertextuel de sa culture 

d‘accueil. Ce sont les traductions qui créent des ponts entre les cultures du 

monde, qui densifient les réseaux déjà existants. C‘est par leur jeu que se 

constitue cet ensemble constamment en train d‘être réévalué, ce domaine en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

133 

perpétuel mouvement, animé de glissements et de rebonds, de soubresauts et 

d‘échos, cette immense toile frémissante qui est la bibliothèque de 

l‘humanité. 

 La notion d‘intertextualité est utilisé pour décrire les liens qui 

existent entre des textes. Les linguistes parlent d‟intertextualité verticale, un 

phénomène par lequel un texte d‘un médium, ou moyen de communication, 

influence un texte d‘un autre médium. Dans l’intertextualité horizontale,  

un texte dans le même médium peut en influencer un autre. Paul Ricœur 

qualifie la Bible comme « le plus grand intertexte vivant»
29

 qui est à 

l‘origine de nombreuses œuvres et de diverses théories de l‘interprétation
30

. 

Dans la Bible il s‘agit d‘intertextualité horizontale o÷ un texte peut servir 

d‘arrière-plan à un autre. En façonnant un nouveau texte, un écrivain peut 

faire référence à d‘autres textes, d‘une manière consciente ou inconsciente, 

que ce soit reconnu par le lecteur ou non. 

 Pour examiner l‘intertextualité biblique, nous adopterons une 

acception plus restreinte du terme en tant que référence conventionnelle à 

une relation de coprésence entre différents textes concrétisée dans une 

réécriture ou par le biais de la citation, de la référence ou de l‘allusion visant 

à envisager un jeu d‘échos, de continuités ou d‘écarts. Si l‘on considère 

quetout texte est considéré comme un palimpseste qui permet d‘entrer en 

communication avec lamémoire littéraire, toute textualité serait à entendre 

comme intertextualité. Le critique canadien Northtop Frye résume sa 

conception del‘intertextualité par le sophisme post hoc ergo propter hoc en 

réponse aux critiques littéraires n‘admettant pas la Bible comme source 

culturelle et civilisationnelle essentielle. L‘on ne pourrait, en d‘autres 

termes, omettre de traiter l‘influence de la Bible sur l‘imagination et son 

impact sur les créations artistiques 
31

. 

 Pour le lecteur biblique, l‘interdépendance entre les deux testaments 

est évidente. L‘Ancien Testament est souvent cité mot pour mot, ses 

références se trouvant sur presque chaque page du Nouveau Testament. 

Mais certains ignorent que ces textes de l‘Ancien Testament ne proviennent 

pas du texte en hébreu, mais de la traduction grecque.  Par exemple, dans le 

premier évangile, Matthieu cite des promesses de l‘Ancien Testament pour 

démontrer d‘une manière systématique que Jésus-Christ est le Messie, 

l‘envoyé promis par Dieu à son peuple. Les propos de Jésus cités par les 

quatre évangélistes montrent que la pensée et la parole du Messie sont 

imprégnées de ces textes anciens, à tel point que certains sont tentés de 

demande qu‘est-ce que Jésus a dit de nouveau? Dans les paroles de Jésus-

Christ rapportées dans le Nouveau Testament, on trouve les traces des écrits 

de l‘Ancien Testament. En lisant les Évangiles, on a l‘impression que Jésus 

                                                            
29 Marguerat et Curtis 2000: 9 

30 Panier 1997: 314 

31 Northrop 1984: 32 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

134 

cite ces écrits par cœur. Mais ce n‘est pas seulement dans le Nouveau 

Testament que l‘on constate cette interdépendance des textes. Dans l‘Ancien 

Testament les auteurs avaient accès aux livres écrits par les autres auteurs ou 

à une tradition orale partagée par la communauté (l‘histoire de la création, la 

vie des premiers hommes, les évènements majeurs dans la vie des 

patriarches etc.) 

 Concernant l‘interdépendance des œuvres bibliques, il est important 

de faire une distinction entre deux sortes de références: les citations directes 

(les mots du prophète Ésaïe, cités dans les Évangiles et les Épîtres) et les 

allusions (des références indirectes aux mots ou aux images d‘un texte à 

l‘intérieur d‘un autre). 

 Dans la Bible, beaucoupde citations directes de textes bibliques se 

trouvent dans le Nouveau Testament. Les citations directes de l‘Ancien 

Testament dans le Nouveau sont introduites par des formules quiindiquent 

la source de citation ou l‘auteur (lorsqu‘il s‘agit d‘un prophète) Voici, 

j‟envoie mon messager en avant de toi, pour préparer ton chemin. Une voix 

crie dans le désert: Préparez le chemin du Seigneur, rendez droits ses 

sentiers. (Marc 1.2-3 citant És 40.3); Celui qui n‟était pas mon peuple, je 

l‟appellerai Mon Peuple et celle qui n‟était pas la bien-aimée, je 

l‟appellerai Bien-Aimée..(Rom 9.25 citant Osée 2.25) 

 Une allusion est la manière d‘éveiller l‘idée d‘une personne ou d‘une 

chose sans en faire expressément mention. Ce procédé stylistique est très 

courant o÷ les allusions peuvent provenir de tous les genres de textes 

bibliques. Martin Luther King utilise des allusions bibliques dans ses 

discours. Il dit: «J‟ai été sur la montagne», allusion à Moïse qui perçoit la 

Terre Promise de loin d‘en haut d‘une montagne, sans avoir jamais pu y 

entrer (Deut 32.48-50). Ces mots sont presque prophétiques, car comme 

Moïse, il aide les Noirs Américains, à trouver la liberté, sans pour autant en 

jouir lui- même. 
 

Le message de la voix venant du ciel en Marc 1.11 est une allusion: 

«Tu es mon Fils bien-aimé, il m‟a plu de te choisir»cette phrase évoque le 

souvenir d‘un passage de l‘Ancien Testament, le Psaume 2.7: le Seigneur 

m‟a dit: «Tu es mon fils; moi, aujourd‟hui, je t‟ai engendré». Cette 

intertextualité est omniprésente dans le Nouveau ou l‘Ancien Testament.  

 Dans le Psaume 23: Le Seigneur est mon berger, les allusions 

bibliques sont basées sur d‘autres lignes du psaume: Je ne manquerai de 

rien… Il me fait reposer dans de verts pâturages. Les citations et les 

allusions intertextuelles enrichissent un texte, renforcent la perception. Mais 

ils posent les problèmes pour la traduction: au niveau des termes clés, des 

liens entre les citations et leur contexte, au niveau du contenu et du style des 

textes eux-mêmes.Le traducteur doit traiter avec attention les références à 

l‘Ancien Testament au sein du Nouveau. Il faudrait garder intacts les termes 

clés. Dans le livre des Actes, un passage de Joël est cité (2.20): Le soleil se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

135 

changera en ténèbres et la lune en sang avant que vienne le jour du 

Seigneur, grand et glorieux. Le traducteur rend l‘expression «jour du 

Seigneur» d‘une manière moins littérale  «avant que le Seigneur n‟arrive» 

ou «avant qu‟il ne vienne». Mais l‘expression le jour du Seigneur est une 

notion qui apparaît dans la Bible dans d‘autres contextes: Vous-mêmes le 

savez parfaitement: le jour du Seigneur vient comme un voleur dans la nuit. 

Il faudrait garder une traduction plus conservatrice des citations directes 

pour que le lecteur puisse voir le lien entre les références, d‘autres passages 

et avec son texte d‘origine: Quel jour! Il est proche, le jour du Seigneur il 

vient du Dévastateur, comme une dévastation (Joël 1.15) 

 Le traducteur doit s‘assurer que le lien qui existe entre le texte cité et 

le passage o÷ celui-ci se trouve soit clair. Par exemple, lorsque Paul cite le 

prophète Ésaïe 29.14 dans sa première lettre à l‘Église de Corinthe (1 Cor 

1.19-21): Je détruirai la sagesse des sages et j‟anéantirai l‟intelligence des 

intelligents. Où est le sage? Dieu n‟a-t-il pas rendue folle la sagesse du 

monde ? En effet, puisque le monde, par le moyen de la sagesse, pas connu 

Dieu dans la sagesse de Dieu, c‟est par la folie de la prédication que Dieu a 

jugé bon de sauver ceux qui croient.(1 Cor 1.19-21). Les mots «sage» et 

«sagesse» apparaîssent dans le passage qui suit. (1.22, 24, 25, etc.). Si le 

traducteur ne se rend pas compte de la démarche de Paul: citation + 

commentaire, il peut fausser le sens de ce texte. Il est important de garder la 

cohérence du texte et de la pensée de Paul, en gardant le lien entre le mot 

«sage» et «sagesse» dans la citation et dans le texte qui suit. Dans les Livres 

Saints, on lit: «Je détruirai la sagesse des sages et je rejetterai l‟intelligence 

des gens intelligents» Qu‟est-ce que le sage peut dire encore/ Dieu a montré 

que la sagesse de ce monde est une folie. En effet, le monde avec sa sagesse 

n‟a pas reconnu Dieu en voyant la sagesse de Dieu. Les traducteurs aurait 

pu rendre les mêmes idées d‘une manière plus dynamique, mais ils 

conservent le lien entre la citation et son contexte.  

 Les traducteurs remarqueront que le texte cité dans le Nouveau 

Testament n‘est pas le même que celui de l‘Ancien Testament. Dans 

l‘exemple d‘Ésaïe 29.14, les passages ne sont pas identiques, même dans 

une version plus formelle. Le texte de l‘Ancien Testament dit: C‟est 

pourquoi je vais continuer à lui prodiguer des prodiges, si bien que la 

sagesse des sages s‟y perdra, et que l‟intelligence des intelligents se 

dérobera. On peut constater les différences entre le texte d‘origine et celui 

cité dans l‘épître aux Corinthiens. Paul cite la forme grecque du verset, et 

non pas la forme de l‘hébreu. Et ceci est le cas pour les citations de l‘Ancien 

Testament dans le Nouveau. Au moment o÷ le Nouveau Testament a été 

rédigé, la version grecque de l‘Ancien Testament, était plus connue que la 

version en hébreu. La version grecque est une traduction qui est susceptible 

de comporter des devers adaptations. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

136 

 Le traducteur, devrait il traduire le texte du Nouveau Testament tel 

qu‘il est en grec ou harmoniser les textes du Nouveau Testament avec ceux 

de l‘Ancien?  Ésaïe a écrit sa prophétie concernant «la jeune femme qui sera 

enceinte», le mot désignant une jeune personne voulait dire «jeune fille». 

Matthieu interprète ce mot comme «vierge» (en grec).  

 Dans la traduction du Nouveau Testament, les problèmes de 

l‘intertextualité sont nombreux. La traduction des passages avec des 

citations ou des allusions est plus difficile que la traduction des textes 

simples. Le traducteur doit considérer la Bible comme l‘origine de diverses 

théories de l‘interprétation, d‘un ensemble de textes.  

 Au terme de ces réflexions sur le rapport entre intertextualité et 

traduction, il apparaît, d‘une part, que le texte traduit ne peut pas proposer 

une réplique à l‘identique de l‘intertextualité de son texte directeur, mais 

qu‘il occupe, dans un champ intertextuel forcément autre, une position 

forcément autonome.  

 L‘activité traductive occupe une place capitale au nombre des 

pratiques qui assurent la constitution du champ de l‘intertextualité. Le texte 

traduit, bien plus qu‘un texte non traduit, contribue à enrichir le champ 

intertextuel de sa culture d‘accueil. Ce sont les traductions qui créent des 

ponts entre les cultures du monde, qui densifient les réseaux déjà existants. 

C‘est par leur jeu que se constitue cet ensemble constamment en train d‘être 

réévalué, ce domaine en perpétuel mouvement, animé de glissements et de 

rebonds, de soubresauts et d‘échos, cette immense toile frémissante qui est 

la bibliothèque de l‘humanité. 

 

 
Bibliography: 

Aichele  & Phillips 1995 = George Aichele and Gary A. Phillips, Intertextuality 

and the Bible. Introduction: Exegesis, Eisegesis, Intergesis, Semeia 69-70. 

Atlanta, GA: Scholars, 1995.- pp.7-18. 

Angenot 1983 = Marc Angenot, L‘intertextualité : enquête sur l‘émergence et la 

diffusion d‘un champ notionnel». Revue des sciences humaines tome LX n° 

189, janvier-mars 1983, pp. 121-135. 

Barthes 1973 = Roland Barthes, Le Plaisir du texte. Paris.: Edition du Seuil.,1973. - 

110 p. 

Beal 1992 = Timothy K. Beal, Ideology and intertextuality: Surplus of meaning 

and controlling the means of production, in: D N Fewell, (ed), Reading 

between texts: Intertextuality and the Hebrew Bible, Louisville: Westminster 

John Knox. pp. 27-39. 

Berkley  2000 = Timothy Wayne Berkley, From a broken covenant to circumcision 

of the heart: Pauline Intertextual Exegesis in Romans 2:17-29. Atlanta: SBL. 

- Marquette University. (SBL Dissertation Series 175)., 2000.- 160 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

137 

Caird  1984 = George Bradford Caird, The Revelation of St John the divine. 

London: A & C Black, (2nd Ed), 1984.- 318 p. 

Davidson 1985 = Harriet Davidson TS, Eliot and hermeneutics: Absence and 

interpretation in the Waste Land. / - Louisiana State University Press. Baton 

Rouge., 1985. - 117 p. 

Eigeldinger 1987 = Marc Eigeldinger, Mythologie et intertextualité. Genève.: 

Slatkine, 1987. - 15 p. 

Foucault, Barthes, Derrida 1968 = Michel Foucault, Roland Barthes, Jacques 

Derrida, M. Théorie d‘ensemble. Collection "Tel Quel". Paris.: Edition du 

Seuil,1968. - 410 p. 

Genette 1982 = Gérard Genette, Palimpsestes. La littérature au second degré. 

Paris.: Edition du Seuil, 1982.- pp. 7-14. 

Greimas, Courtès 1993 = Algirdas Julien Greimas, Joseph Courtes,Sémiotique. 

Dictionnaire raisonné de la théorie du langage. Paris. : Hachette, 1993. - 270 

p. 

Hays1989 = Richard B. Hays, Echoes of scripture in the letters of Paul. New 

Haven: Yale University Press, 1989. - 240 p. 

Keesmaat  1999 = Sylvia C.Keesmaat, Paul and his Story: (Re)Interpreting the 

Eodus Tradition. (JSNTSup 181). Sheffield: Sheffield Academic Press, 

1999.  - 289 p. 

Kerbrat-Orecchioni 1986 = Catherine Kerbrat-Orecchioni, L'implicite. Paris.: A. 

Colin, 1986.- pp.44-47. 

Kristeva 1969 = Julia Kristeva, Recherches pour une sémanalyse. Paris.: Ed. 

duSeuil, 1969. - 146 p. 

Kristeva 1969 = Julia Kristeva, «Le mot, le dialogue et le roman», Sèméiotikè. 

Recherches pour une sémanalyse. Paris.:Ed. duSeuil, 1969. - pp.82-112. 

Maingueneau 1976 = Dominique Maingueneau, Initiation aux Méthodes de 

l‘analyse du discours. Paris.: Hachette, 1976. - 191 p. 

Marguerat et Curtis 2000 = Daniel Marguerat et Andrian Curtis, Intertextualités. La 

Bible en échos. (coll. Le Monde de la Bible n° 40). Genève.: Labor et Fides., 

2000. -  200 p. 

Moore 1994 = Stephen D. Moore, Poststructuralism and the New Testament: 

Derrida and Foucault at the foot of the cross. Minneapolis: Fortress Press, 

1994.-143 p. 

Moyise 2000 = Steve Moyise, Intertextuality and the study of the Old Testament in 

the New Testament, in: Steve Moyise, (ed), The Old Testament in the New 

Testament (JSNTSup189). Sheffield:  Academic Press.,2000. - pp.14-41. 

Northrop 1984 = Northrop Frye, Le Grand code: la Bible et la littérature. Traduit 

de l‘anglais par Catherine Malamoud. Edition du Seuil, coll. Poétique.,1984, 

-  32 p. 

Panier 1997 = Louis Panier, «Du texte biblique à l‘énonciation littéraire et à son 

sujet», La Bible en littérature. Actes du colloque international de Metz, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

138 

publiés sous la direction de Pierre-Marie Beaude. Université de Metz.: 

Cerf.,1997. - pp. 313-326. 

Resseguie 1998 = James L. Resseguie, Revelation Unsealed: A Narrative Critical 

Approach to John‘s Apocalypse. (Biblical Interpretation). Leiden: Brill., 

1998. - 233 p. 

Riffaterre 1979 = Michel Riffaterre, Sémiotique intertextuelle:l‘interprétant. Revue 

d‘esthétique n° 1-2., 1979. - pp. 128-150. 

Robbins 1996 = Vernon K.Robbins, The tapestry of early Christian discourse: 

Rhetoric, society and ideology. London: Routledge., 1996. - 296 p. 

Schneiders 1999 = Sandra M. Schneiders, The revelatory text: Interpreting the New 

Testament as sacred scripture. San Fransisco: Harper San Fransisc., 1999. - 

248 p. 

Sweet 1990 =  John Sweet, Revelation. TPI New Testament Commentaries, 2nd ed. 

London: SCM., Press Philadelphia:Trinity Press International., 1990. - 125p. 

Van Wolde 1989 = Ellen Van Wolde, Trendy Intertextuality, in Sipke Draisma 

(ed), Intertextuality in Biblical Writings. Kampen: Kok, 1989. - pp. 43-49. 

Vorster 1989 = Willem Vorster, Intertextuality and Redaktionsgeschichte, in Sipke 

Draisma (ed), Intertextuality in Biblical Writings. Kampen: Kok, 1989. - pp. 

15-26. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A31224 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

