MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 34) 2020

Revisitando los textos fundacionales del feminismo:
El segundo sexo desde Shulamith Firestone.
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde
el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

José Antonio MERIDA DONOSO
Universidad Internacional de I.a Rigja (UNIR), Esparia

joseanmerida@hotmail.com

Abstract: The proliferation of critical perspectives in the movement and the proposals for
struggle questions the normalization of certain feminist discourses and the assimilation by
certain means and institutions against the discourses excluded by them. Given this reality,
this article starts from the need to return to the founding texts by contrasting Simone de
Beauvoit’s second sex with “The Dialectic of Sex” of Shulamith Firestone (also called
Shulie, or Shuloma), an essential figure in the development of the so-called radical
feminism, to analyze the peculiar relations of the movement with society and the dilemmas
it faces. The idea is to study its constant redefinition, its action in the social field and the
tension between the individuality of women and their gender identity, establishing a
dialectic based on the wake of the most paradigmatic authors. Finally, after drawing a
vision of plural and critical approaches to the social conflict that implies all subordination
and inequality, the above-mentioned and timid normalization or institutional approach to
the movement is questioned, both positively and negatively, while deepening the need for
critical training in the face of the new challenges of feminism.

Keywords: feminism, Judith Butler, Simone de Beauvoir, social movements, Betty Friedan.

La masiva participaciéon de mujeres los ultimos 8 de Marzo han vuelto a generar la
internacionalizaciéon del feminismo y de la lucha por los derechos de la mujer. La
proliferacién de perspectivas criticas en el movimiento y las propuestas de lucha frente a
medidas institucionales como el citado Dia de la Mujer y la Paz Internacional, declarado
dos afios después de que lo hiciera la ONU en 1975 cuestiona la normalizacién de ciertos
discursos dentro del feminismo y los excluidos por las instituciones. Esta realidad nos
recuerda la necesidad de volver a los origenes del feminismo, si bien es innegable que a
cualquier persona que presente un minimo interés por los estudios de género tendra
conocimientos sobre Simone de Beauvoir y su obra mas paradigmatica: “El segundo sexo”
(1947) cuyo aforismo “No se nace mujer; se llega a serlo”, vertebraria el feminismo de los
aflos setenta. La sentencia supone un magnifico resumen del valor politico y social de
unlibro que, hoy como ayer, sigue permitiendo repensar el feminismo y el devenir de las
mujeres.Menos conocido para los “nedfitos” pero también fundamental dentro del

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



100 José Antonio MERID.A DONOSO

feminismo, es la obra de Shulamith Firestone figura esencial en el desarrollo del feminismo
radical. Su Dialéctica del sexo publicado en inglés en 1970 con el subtitulo En defensa de la
revolucion feminista, como obra que va un paso mas alld del desequilibrio social para centrarse
en el desequilibrio entre sexos. El objetivo de este articulo es delinear la perspectiva de Sh.
Firestone en torno al capitulo seleccionado La cultura del romance amoroso dentro del marco
en el que se postula que las profundas transformaciones culturales acarreadas por el
desarrollo de la “cybernation” puede modificar en sentido beneficioso la situacién general
de la mujer. Un discurso feminista al que los hombres, siguiendo la estela de los textos
fundacionales del feminismo, podemos y debemos acercarnos para destruir y reconstruir el
reflejo de nuestra propia imagen ante el espejo.

En un primer momento, la relacién entre ambas autoras se antoja facil si
recordamos como el texto de la feminista canadiense, estuvo dedicado a Simone de
Beauvoir. Por otra parte, partiendo de una muy breve contextualizaciéon de la obra de la
feminista francesa, cabe recordar que, por aquel entonces, aunque las mujeres habfan
conseguido ciertos avances, continuaban siendo consideradas ciudadanas de segunda clase.
En esa coyuntura Beauvoir alza su voz reivindicando el papel combativo de la mujer
consciente de que si ella —la mujer— no luchapor acabar con el mundo patriarcal, nadie lo
hard. A modo de un primer acercamiento a ella, resulta interesante la aportaciéon de Celia
Amor6s sobre Quino y su Mafalda:

Mafalda ¢qué tiene que hacer un perro para ser? Ser perro, responde Mafalda. ¢Y
un gato, Mafalda, qué tiene que hacer un gato para ser? Mafalda contesta sin vacilar ser
gato. ¢Y un hombre, Mafalda, qué ha de hacer un hombre para ser? Mafalda se queda
pensativa y contesta: Pues... jset!l. [Amoros, 2009: 11]

Trasladando esta idea a la mujer, nos encontramos con que ella, como sujeto, si
que ha tenido que hacerse, bajo la definicion establecida por el dominio patriarcal, que ha
regido que es lo femenino y que no supone que por el hecho de ser mujer tuviera que tener
una caracterizacion “esencialista” o, dicho de otra forma, como si ser mujer implicara tal
cualidad o defecto por esencia, por naturaleza. La mujer es, tanto en cuanto es. Dicho de
otro modo, es, sin necesidad de adjetivos —tendenciosos— que la determinen. Por eso
mismo Simone de Beauvoir rompe con la mistica de la maternidad que reduce a la mujer
en su capacidad de gestacién. De igual modo,citica la forma antagoénica con la que se ha
construido su identidad y alteridad frente a la del hombre. Ciertamente en el binomio bajo
el contexto patriarcal es la mujer la que tiene que diferenciarse del hombre y no este de ella,
precisamente porque “ella no es” y el hombre “es”. Una realidad social, cultural e histérica
que advierte la perspectiva negativa de la mujer. Construida a lo largo del tiempo, desde el
nacimiento de Pandora, posteriormente recogida en la tradicién judeocristiana con Eva,
siguiendo con autores del calado de Aristoteles, hasta llegar a la época medieval, en la que
sin duda destaca la figura de Santo Tomas, se traza el relato de una mujer instrumentada
desde el patriarcado. Del mismo modo, pilares de la iglesia como San Agustin demuestran
un alto grado de misoginia al relegar a la mujer, algo que evoca a la figura de Christine de
Pisan, quién en contraste con “La ciudad de Dios” construye “La ciudad de las damas”,
todo un tratado en el que se defiende a la mujer y a sus derechos muchos siglos antes de
que aparecieran las primeras reivindicaciones de finales del siglo XVIII, considerado por
muchas estudiosas como el primer texto feminista de la historia por su originalidad y
firmeza en su pensamiento. Continuando con la época moderna, esta visién monolitica
continia en la ilustraciéon con un pretendido esencialismo “biologista” que atribuye a la

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  1()1
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

mujer el papel de esposa y madre ante su inferioridad. En este sentido Simone de Beauvoir
se opone al determinismo biolégico: No se nace mujer: se llega a serlo. Ningun destino
biolégico, psiquico, econémico, define la imagen que reviste en el seno de la sociedad la
hembra humana (...). En suma, podemos decir que nuestra autora se opone a la idea de la
naturaleza como hecho inmutable, algo condicionado y condicionante de manera
irreversible, destacando el aspecto sociocultural como el determinante para construir los
conceptos de mujeres y de hombres, originando, al menos implicitamente, el concepto de
género y, por ende, construyendo una de las aportaciones fundamentales del feminismo.
Cercano a este planteamientose encontrarfa el de Firestone, cuando critica la
funcién de la mujer como hembra y su protagonismo y reduccionismo en los mecanismos
de la reproduccion. En esta critica, vinculada a la construccién de la mujer a modo de un
“imaginario” por y para el hombre, la autora advierte también del peligro del
romanticismo, como relacion de poder y, por tanto, relacién viciada. En efecto, segun
Firestone el amor no puede nacer en una relacién de poder y el romanticismo o “la cultura
del romance amoroso” se basa en estereotipos gestados en la desigualdad. Esos mismos
que Simone de Beauvoir denunciaba, vinculados a las relaciones asimétricas propuestas
desde el patriarcado. Del mismo modo “el romanticismo se desarrolla en proporcién al
grado de liberacién de las mujeres con respecto a su biologia”. No cabe duda de que, al
volver los ojos al romanticismo —como movimiento artfstico desarrollado en un momento
concreto de la época- nos asaltan obras literarias y plasticas con esa predominacion de
estereotipos. En este tipo de literatura la mujer se pondera como sujeto pasivo frente al
hombre de accién. Por otra parte, merece la pena recordatlo, la mujer aparece vinculada al
amor platénico, como musa inalcanzable, construida por el ojo masculino a expensas de su
realidad, o bien como “objeto” para trascender, por lo cual, cuando llega a “consumarse” el
amor, ante la ausencia de trascendencia del hombre a través de la mujer —es decir, al no
poder tocar “a Dios” por mediaciéon de la mujer- la mujer esta condenada a ser rechazada,
mientras que el hombre, en su busqueda del infinito, repetiria su “hazafia” con otra, otra...
y otra mujer. Este lenguaje esquematico, si bien ha menguado en perspectiva, sigue
existiendo, tal y como evidencia la continuidad del tépico romantico en su “dualidad de
sexos”. Como apunta Simon de Beauvoir (el dia que una mujer pueda no amar con su
debilidad sino con su fuerza, no escapar de si misma sino encontrarse, no humillarse sino
afirmarse, ese dia el amor serd para ella, como para el hombre, fuente de vida y no un
peligro mortal). Asi, se pretende destruir la respuesta estética se corresponde con el
comportamiento femenino perfilado e impuesto como subjetivo, intuitivo, emocional,
introvertido y fantastico, en oposicion al construido por y para el hombre: objetivo, l6gico,
consciente y realista. Es un ejemplo mas de lo que Firestone en su Dilalectica del sexo
atribuye a una maquinaria que alimenta el patriarcado. El amor romantico —que refuerza la
sumisién femenina— tiene entonces que ser eliminado en ambas modalidades, lo que en
ultima instancia implica acabar con las clases sexuales, para poder gestar una construccion
de una cultura andrégina, basada en la equidad y la igualdad, que supere de una vez por
todas la dialéctica sexual predominante. Por otra parte, al revisitar los textos fundacionales
llama la atencién como Firestone advierte que, a pesar de la tecnologia que capacita a las
mujeres para desertar definitivamente en sus funciones tradiciones “el romanticismo se
encuentra en un apogeo jamas alcanzado]funcionando como instrumento cultural
[disefiado para reforzar las clases sexuales.” [Firstone, 1970: 186] Una construccién sutil,
poco evidente en algunos casos, hasta el punto en el que en algunos casos “puede llevar
afios de examen su deteccion.” [Firstone, 1970: 189] La cultura, puede pues,

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



102 José Antonio MERID.A DONOSO

instrumentarse como ‘“adoctrinamientocultural”’, perpetuando el romanticismo en su
vinculacién al amor, “revistas supuestamente femeninas” o melodramas acordes a un
lenguajeestereotipado, en perjuicio de las mujeres, reducidas a una audiencia pasiva y
canalizadora de valores patriarcales. La industria cultural, en su funcién propagandistica,
sumerge a las mujeres en un proceso “estereotipador” de belleza ycuidados para agradar, a
modo de objetos deseantes. La mujer, especifica Simone de Beauvoir, no puede ser una
construccién, “trascendida por otra conciencia esencia y soberana.” [Firstone, 1970: 63] De
ahi que Firestone ponga énfasis en como muchas veces los medios de comunicacién
masifican a la mujer, presentindolas no individualizadas sino semejantes lasunas a las otras.
La diferencia importante es que mas alld de esta critica hacia el sistemamediatico, la autora
deja abierta la puerta abierta a acciones feministas no orientadasexclusivamente al rechazo
de productos que reproducen la belleza y elerotismo en pos del deseo masculino, sino mas
bien romper esta visiébn monolitica, complejizar la postura, sin criminalizar el erotismo. Se
trata de una nueva reinterpretaciéon del mismo, analizandolas construcciones ‘ideadas’ a
fines de reproducir ‘ideales’ discolos con el patriarcado.

Volviendo al andlisis la dimension social y politica del amor romantico, es evidente
que se necesita romper las relaciones endogamicas del sistema de parentesco o de clase,
ejemplificadas en obras como Romeo y Julieta oAbelardo y Elofsa. La sociedad necesita de
relaciones eréticas y afectivas liberadas de la represion que no esténpreconfiguradas de una
manera genital sin tintes condicionantes. Ya en su momento, Simone de Beauvoir destaco
el aspecto sociocultural como un factor determinante para construir los conceptos de
mujeres y de hombres. Algo subrayado posteriormente por gran parte la antropologia
cultural norteamericana del que podemos citar a Marvin Harris, como ejemplo quiza mas
conocido. Se trata de la ruptura con la catalogacién heterosexual, homosexual, bisexual. ..
que pone de relieve la impronta del proceso cultural sobre el biolégico. El siguiente paso
viene dado por una profundizacién en la desigualdad que generan los sexos, supetior a
cualquier otra tara cultural y social. Es mas, si lo cultural y lo natural son conceptos cuya
distincién tiende a diluirse, lo «natural» ya no es necesariamente lo «<humano». Por todo
ello,tal y como anuncidbamos en la introduccién, hoy como ayer resulta fundamental
revisar —pese a quien le pese- nuestros conceptos sobre la familia y la rigidez tradicional
conferida a los roles sexuales, para por fin, hacer que desaparezcan los “sistemas de clases
sexuales” dando paso a un humanismo mas integrador, evitando temer discusiones en
torno ala dualidad sexual o la liberacién de las mujeres de la carga reproductiva, ejes de
problematicas contemporaneas sobre las que continian esbozandose tensiones mas que
evidentes. Una realidad a la que invitan los textos fundamentales conscientes como
debemos de ser de que solo mediante la formacién podremos construir un discurso ctitico
ético y, por ende, ideolégico, asentado en el razonamiento. Unos textos que hoy mas que
nunca, esperan y merecen que los revisitemos.

La des-normalizacion de un sistema discriminatorio

Partiendo de Simone de Beauvoir y su planteamiento sobre la humanidad no tanto
como una especie animal, sino como “una realidad histérica”, Shulamith Firestone declara
que lo que entendemos como “natural”’, no es necesariamente un valor “humano”, por lo
que nosotros, la raza humana, no podemos justificar el mantenimiento de un sistema
discriminatorio de clases sexuales basandonos en un pretendido iusnaturalismo. Como
fundadora de un feminismo radical en el que reunié el materialismo dialéctico de Marx y
las ideas psicoanaliticas de Freud, la autorapretende una revolucién absoluta contra el
“sistema sexual de clases”, una desigualdad que entiende que es mas profunda que

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  1()3
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

cualquier otra fractura social o econémica. Asi, producto de un analisis de la opresion de la
mujer en el que se incluye la dimensién de clase y raza, pretende llegar a una especie de
utopfa en la queinstaurar una definitiva homogeneidad de funciones y comportamientos
entre hombres, mujeres... nifios y nifias. No es de extrafiar que, asi las cosas, al entender
que la estructura tradicional de la familia suponia el nucleo fundamental de la opresion de
las mujeres,comprendiese que tales declaraciones probablemente serfan mal acogidas, sobre
todo, quizas, por otras mujeres. En cualquier caso, esto no le impidié mantenerse en un
estilo franco e inequivoco que no rehiye de la polémica en sus opiniones sobre el
embarazo o la “pesadilla supervisada” que supone la infancia, algo que ya se anuncia en su
prélogo, en el cual en cierta forma se evoca a Olympe de Gougescon la que, al margen de
sus evidentes diferencias cronolégicas e ideoldgicas,la uniria no sélo en su valentia, sino
también precisamente su estilo claro y directo, sin circunloquios innecesarios,
sinmenoscabo deuna prosa y una sensibilidad especialmente rica en matices. Como pionera
en la Declaracion de los Derechos de la Mujer y la Cindadana Olympe (1791) no deja de
sorprender lo avanzado, valiente y necesario de su propuesta en su contexto historico, casi
de manera inversamente proporcional que supuso su olvido por parte de la historiografia.
Ella, antes que lo hiciera La Escuela de los Annales supo analizar la Revoluciéon Francesa
mediante un discurso critico rico, cuestionando la limitaciéon en el mismo concepto de esa
ciudadanfa “pretendidamente universal”, que en el fondo respondia a los intereses de la
burguesia vindicando los mismos derechos y obligaciones para las mujeres que para los
pretendidos varones que se instalaban en la élite ciudadana, al hacerse desde la
exclusividad. Un modelo que recuerda como la mujer intentaba reivindicar su espacio, su
lugar, pero no en oposicién al hombre, como este ha hecho en su visién patriarcal. Resulta
aqui imposible no rescatar el conocido aforismo de Mary Wollstonecraft cuando defendia
su vindicacién en 1792 “No deseo que las mujeres tengan poder sobre los hombres, sino
sobre si mismas.” [Wollstonecraft, recogido por Burdiel, 1994]. La autora manifiesta su
preocupacion por la educacién en la primera mitad del siglo XIX, manifestando una
defensa a ultranza que elabora en toda su teoria de la igualdad de hombres y mujeres como
punto de partida. No deja de ser interesante como como Mujercitas, todo un clasico entre
los clasicos de Louisa May Alcott o las obras Austen, son presentadas como relatos que
rozan el costumbrismo con personajes sujetos al contexto que les toca vivir, sin
percatarnos muchas veces como mas que presentar un intento por romper y subvertir las
normas establecidas, evidencian la dificultad en logratrlo.

Por su parte, el relato gético ya clasico de Charlotte Perkins Gilman “El
empapelado amarillo”, no sélo es “literariamente 6ptimo”, sino que parece estar escrito
poco después del nacimiento de su hija, en un momento cercano a una “depresion post
parto”, tara probablemente muy cuestionada en un momento en que las mujeres eran
consideradas poco mas que teleolégicamente paridoras (haciendo de eso su fin)
adoctrinadas para ser madres. El tema vinculado a la mistificacién de la maternidad que
retoma Gilman acaba en esencia evocandonos a Simone de Beouvoir y a su reflexién sobre
tener hijos, planteamiento que hoy como ayer, sigue teniendo una gran vigencia y validez:
[Los hijos no son un bien sustitutivo del amor; no reemplazan un objetivo de vida rota; no
son un material destinado a llenar el vacio de nuestra existencia; son una responsabilidad y
son un pesado deber; son los florones mas generosos del amor libre. No son el juguete de
los padres, ni la realizacién de su necesidad de vivir, ni sucedaneos de sus ambiciones
insatisfechas. Los hijos son la obligacion de formar seres dichosos|. Y llegamos asi
finalmente al texto de Betty Friedan, [a wistica de la feminidad (1963), en el que se describe el

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



104 José Antonio MERID.A DONOSO

ideal de modelo femenino avalado por el contexto, es decir, la politica de los tiempos
desarrollistas y presentando el papel impuesto a las mujeres como amas de casa, esposas y
madres. Una imposicién, un yugo, una cadena que generarfa y genera una setie de
trastornos psicolégicos, como consecuencia de la represion a la que debian someter sus
potencialidades y aspiraciones personales, que podian derivar, incluso, en patologias
autodestructivas. Todo un “problema que no tiene nombre” y que atn hoy en dfa, cuando
cada vez mas mujeres son conscientes de su insatisfaccion, conociéndose ya los motivos y
las causas, sigue lastrando y perpetuandose en las sociedades actuales.

Feminismo institucionalizado e institucional.

“La historia del pensamiento patriarcal de Occidente se ha ido decantando hacia la
busqueda de una simetria abstracta de contrarios cuya ingenuidad aparente no esta exenta
de perversion, como es el caso de Pitdgoras al dotar de caricter ético, modélico y salvador
determinadas concepciones del mundo ...en su famosa lista de contrarios colocod a lo
‘femenino’ junto a lo malo, la oscuridad, lo cutrvo, y el lado izquierdo; mientras a ‘lo
masculino’ lo situé del lado de lo bueno, la luz, lo recto, el uno y la derecha.” [Sendén,
1995: 18, citado por Restrepo, 2004] Saltando la sempiterna introduccion historica y tedrica
del feminismo y tras su contextualizarlo como el movimiento social mas importante del
siglo XX”, tanto en cuanto su capacidad de generar cambios en todas las esferas de las
sociedades, pretendemos esbozar muy resumidamente el potencial critico de la teotia
feminista y revolucionario, su vindicacién filoséfica ante su impronta critica [Reverter,
2003]. Desde esta premisa —como discurso ctitico- podemos acercarnos a los textos de
Judith Butler, tan densos como reveladores en su contenido, en los que se nos invita a una
reconstruccion de la nocién de género, ante su anclaje cultural y por tanto constructivista,
condicionado y condicionante. Retomando las palabras de Sonia Reverter [2003: 9] el
potencial constructivista de género supone que es viable: “introducir cambios en la estructura
epistemoligica, que podemos finalmente repensar como construir la feminidad y también la masculinidad’.
Se supera asf la ola de la igualdad y de la diferencia y se subraya una nocién critica del
feminismo que me parece arduamente relevante, a saber, que tanto él como su discurso
son conocimiento en el que teorfa y practica estan integrados, pudiendo decosntruir la
desiguladad entre mujeres y hombres en tanto en cuanto existe una construccion, y por
tanto apareciendo coesionados sus postulados de manera inexorable a su practica.

Conforme a una visién relativamente somera de las reflexiones planteadas en el
feminismo, se parte de la idea de que el género es una “categoria sexuada”, una
“construccién social e historica” por lo que en la tercera ola (cuarta segin Amords) autores
como Judith Butler hablan de la necesidad de romper las ataduras de la heronormatividad.
Sus criticas al “horizonte analitico heteronormado”y la genealogia de la matriz heterosexual
y la produccién normativa de los sujetos implican no sélo una nueva perspectiva
transgresora, ante la proliferacién de sexualidades multiples y susceptibles de cambio, sino
que en ellas tiene cabida la idea de deconstruccién de lo femenino. La heteronormatividad,
performatividad de género y resistencia en la teorfa de Judith Butler encuentra pronto una
clara oposicion tato en cuento su propuesta implica un cambio mas radical en el paradigma
establecido. En efecto, la separacién radical de un nuevo universo simbdlico respecto al
existente, consolidado y enraizado en la sociedad, asi como la busqueda de una alteridad
que permita abandonar todo elemento de continuidad con el modelo existente encuentra
pronto sus mas fervientes criticas. Esta oposiciéon permite permite desvelar en parte la
pregunta de como algo tan positivo como el feminismo tiene un calado social negativo. En
efecto, la reflexion que se extrae al constante crecimiento de miradas contrarias al

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  1()5
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

feminismo no estriba tan solo en la necesidad de explicar bien que es el feminismo, de
“formarse para acabar y seguir formandose” siendo siempre criticos y autoctiticos en
nuestros planteamientos, como en la contextualizaciéon del mensaje implicito que conlleva
el feminismo, mas que contestatario, antagénico al sistema convencional al que
permanecemos anclados!. En efecto, allende del estigma sobre el feminismo, las feministas,
la despolitizacion, la descontextualizacion y en fruto del desconocimiento y de la poca
familiaridad con el término, que hace que cierta parte de la sociedad sea incapaz de
conectar los derechos de las mujeres —voto, herencia, libertad de movimiento, propiedad,
trabajo, educacién, divorcio, bajas maternales, custodia compartida...— con el trabajo previo
feminista, lo cierto es que en general, tal y como evidencia esta crisis, realmente siguen
siendo minoritarios los sectores que quieren un cambio real, revolucionario y profundo de
la sociedad, en tanto en cuanto romperfa los moldes de las estructuras de poder.

A este respecto, gestado el discurso tedrico y conforme a esas dos caras de la
misma moneda que supone el feminismo, son dignos de destacar los trabajos de Sonia
Reverter Bafién, los cuales —como todo trabajo de género que se precie- buscan un lector
participativo para invitarle a reflexionar sobre las estrategias y politicas que se pueden
aplicar en pos de la construccién de un mundo mas libre a la par que se nos advierte del
peligro de la institucionalizacion del feminismo. Asi, se interroga por el sujeto politico de
esa lucha y las posibilidades de las mujeres por luchar por sus derechos sin perderse en un
relativismo que s6lo beneficiaria a aquellos que no necesitan de un discurso universalista
[Reverter, 2003: 14]. La cuestién es sin duda alguna fundamental y, en suma, abarca el
planteamiento de lo que realmente supone ese “feminismo institucional”, —el representado
por las agencias como la ONU Mujeres, los gobiernos con sus politicas de igualdad, y el
polémico Instituto de la Mujer espafiol— y si en parte éstos mitigan el discurso feminista
tanto en cuando normalizan la pluralidad feminista en un relato acorde a sus intereses. ¢Se
trata de una prueba de “despolitizacién” de la lucha feminista, que oculta como no se llega
a la rafz del problema, anclada —y me repito en la idea previamente planteada0150 en el
propio sistema? En este sentido, es posible que el discurso institucional se haya apropiado
de conceptos vinculados al discurso feminista, vaciandolos de contenidos. Y es que, sin
duda, es necesario contextualizar el debate dentro del capitalismo y la superestructura
individualista, ya que generalmente el sistema tiende a apropiarse de los discursos para
controlarlos, de tal forma que la propia estructura endémica del sistema acaba mitigando
cualquier critica que se situe en contra del mismo. Sin embargo, entendiendo que el
movimiento feminista en esencia mantiene un corpus tedrico que no puede doblegarse
tanto en cuanto, en su tercera ola, propone en esencia, la busqueda de un nuevo sistema.
Precisamente la naturalizacion del feminismo de Judith Butler es su feoria performativa del sexo
Y la sexualidad, entronca con la desnaturalizacién de conceptos como el sexo, el género y el
deseo, en tanto que son construcciones culturales de normas que violentan a aquellos
sujetos que no participan de las mismas.

Efectuado este breve revisionismo, como necesidad de gestar reflexiones sobre los
diferentes momentos de la teorfa feminista y sus diferencias, sin menoscabo desus

I Merece la pena destacar la relacién establecida por Reverter [2003] en su analogfa con la lucha por erradicar la
pobreza y la necesidad de cambiar el sistema y no limitarse a mantener algunas politicas para mitigatla o ayudar
a ONGs comprometidas con esa lucha. En este sentido, podtia entroncarse esta perspectiva con los derechos
humanos, como ética universal laica, y su viabilidad en un mundo positivista, que al margen del discurso teérico
y aceptando que existen mejores y peores constituciones, en la practica no dejan de establecer su normativa
conforme al poder establecido que de manera mas o menos directa no deja de representar.

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



106 José Antonio MERID.A DONOSO

constantes similitudes, queda adoptar una postura autoctitica pero también positivista a la
hora de afrontar el futuro del feminismo. En esta vuelta al pasado no solo debemos
adentrarnos ensu origen en el siglo XIX cuando aparecieron como movimientos sociales
de emancipacién, sino estudiar la ilustracién, canonizadapor la historiogratia en su
racionalismo, para desdibujar su raizen oposicién a la idea del modelo ilustrado ’tedrica y
brillantemente orquestado sobre el concepto de igualdad” que se contradecia en la practica
al menoscabar la universalidad (término del que nuevamente el sistema se apropiarfa) para
gestar un mero arquetipo exclusivo que menoscabaria a cualquiera que no fuera un varén,
blanco, y de una determinada clase social [Reverter, 2003: 2, 16]2. Asi, la idea de igualdad,
con su enorme potencial, se hizo eco en los grupos excluidos socialmente y a partir de los
afios setenta, y con el impulso de los movimientos liberatorios cuando la cuestién de la
igualdad y la diferencia pasa a ser un eje fundamentaldel centro de la dialéctica feminista,
manteniendo la reflexién critica sobre como la aspiraciéon igualitaria no puede ni
debereproducir la normativa masculina, en contenido o en formas. De esta forma muchas
pensadoras visionarias soflaron con un movimiento politico revolucionatio que no solo
otorgara derechos civiles a las mujeres en el marco del sistema patriarcal capitalista, sino
que luchara por derrocar el propio sistema. Se gesta as{ una critica revisionista que pretende
llegar a la ruptura del sistema estructural que normaliza las diferenciaciones yque
comprende una renovacién del ambito cultural y simbdlico para que este no implique una
dominacién y, por tanto,permita a las mujeres alcanzar la libertad y subjetividad deseada.
Una critica de continente y contenido, forma y tema, que entronca con la nocién de género
como aparato que organiza un sistema social entre los sexos y por tanto, por una
construccién interesada de género [Molina, 2003: 123]3.

Desde esta perspectiva se hace evidente que aunqueciertos logros alcanzados
hayan sido significativos, no pueden ni deben ser entendidos como definitivos tanto en
cuanto no se consiga una verdaderaruptura con el sistema vigente.Esta perspectiva —
denominada por algunos “radical” evidenciando lo tendencioso de su posicionamiento- se
ird complejizando mientras que el feminismo reformista va ganando adeptos. Se trata de
luchar por el cambio dentro del orden social sin pretender troncarlo, al mismo tiempo que
dentro de esta misma perspectiva, va calando la idea de la inviabilidadde una
transformaciéon tan amplia como radical. Asi, la critica a este feminismo por parte de
perspectivas mas conservadoras supuso —hoy como ayer y de manera mds o menos
conscientes— una invitacion a la aceptacion y asimilacion del sistema y, en consecuencia, un
inmovilismo ante cualquier opcién que implique una transformacién mas amplia.
Precisamente, es esta visibn la que ha ido aceptindose paulatinamente en ciertas
instituciones occidentales si bien, tampoco se trata de propuestas homogéneas, sino que,
dentro de esta perspectiva mas conservadora, existirfa ciertas diferenciaciones, objetivos y
propuestas. Valga como ejemplo la lucha por acabar con la discriminacién econémica de
género e para alcanzar la igualdad con los hombres, hasta la focalizada en trabajos de
ciertas clases privilegiadasespecialmente boyantes —lo que a dia de hoy podtia ser la lucha
por la igualdad salarial en Hollywood— o la centrada en una critica dirigida al techo de
cristal por sectores, sin ahondar en la injusticia social que supone la existencia de salarios

2 Retomando la idea de Valcarcel [1993] como un “un hijo no querido de la Ilustracién” y Amords [1997 y
2000] en su concepto de “radicalizacion de la Tlustracién”.

3 Cristina Molina Amorés [2008] retoma la nocién brindada por el construccionismo social en las que las
categorfas femenino y masculino, o los roles de género, no dejan de ser construcciones sociales y por tanto no
son roles naturales. De ah{ que sea necesaria su desnaturalizacién tal y como Butler sefiala, subrayando que el
sexo y la sexualidad discolos de una naturalizacion son simplemente, como el género, algo construido.

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  1()7
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

frente a otros miserables, para apreciar multiples opciones y posiciones. En cualquier caso,
aunque no es desdefiable que estas perspectivas puedan nacer en parte por pattir de un
pragmatismocon acciones focalizadasel movimiento puede lograr cambios mas concretosy
relevantes en las vidas de las mujeres, lo cierto es que en algunas de ellas algunos sectores
muestren una seducciéon por el poder de clase, fagocitadas por la vaga promesa
demovilidad y mejora social, que siempre permite retroalimentar al sistema capitalista, el
mismo que condena a unos muchos y entrona a unos pocos. Del mismo modo, la ausencia
de una busqueda de cambio estructural en esta serie de postulados supone, logicamente, su
limitacion en si ante el enraizamiento del patriarcado en las instituciones y en la sociedad.

Por su parte, el feminismo, como modelo antagénico a la sociedad patriarcal que
excluye toda conciencia y solidaridad social, no empieza y acaba con la inmersién de la
mujer en el mundo laboral y es que, sin menoscabo de este logro, este responde en parte a
nuevas coyunturas econémicas que no implican un cambio sistematico sino una
adecuacion al sistema de produccién. Dicho de otra forma, el avance conseguido por el
feminismo en este ambito —al margen de lo que queda por llegar a una equiparacion laboral
en todos los ambitos y espacios— es reinstrumentalizado por el sistema para adecuarlo a él
sin generar transformaciones que suplanten el modelo productivo vigente. Es por eso que
para este feminismo mads estructural, tanto en cuanto entiende que los cambios han de ser
en todos los campos del sistema para reemplazar la cultura de la dominacién, en esencia
acaba proponiendo destruir el sistema para construir uno nuevo que no se base en un
paradigma competitivo sino en la solidaridad, con una economia participativa y
comunitaria que prime la democracia social.

“Los nuevos” ataques al feminismo

Es evidente que como corpus ideolégico el feminismo mantiene una doble
vertiente: intelectual, tanto en cuanto parte de un analisis del mundo y se alimenta con
herramientas criticas ante él, y de accién, por no quedarse en un corpus tedrico sino por
ser una ideologfa, una ética que como tal, implica una praxis. Estos dos componentes se
pueden resumir en una representacion del sistema, y un programa de accién. Elprimero
proporciona un punto de vista propio y particular sobre la realidad vigente, observandola
desde una determinada perspectiva compuesta por emociones, percepciones, creencias,
ideas y razonamientos, a partir del cual es analizado y comparado con un ideal alternativo,
finalizando en un conjunto de juicios criticos y de valor que plantearan un punto de vista
distinto a la realidad vigente. El segundo, el programa de accién, tendrd como objetivo
acercar en lo posible el sistema real existente al sistema ideal pretendido. Esta dltima
vertiente, la practica, deberd realimentarse constantemente del sustrato intelectual con el
fin de que, labusqueda de la construccién de otros mundos posibles no patriarcales vaya
acorde al camino no patriarcal que tenemos que transitar para llegar a ellos.

En este sentido, como todo corpus tedrico complejo, en ocasiones distintos
sectores de la sociedad, de manera mas o menos tendenciosa, lo han pretendido banalizar,
incluso bajo un pretendido acercamiento a €l al obviar la parte intelectual del movimiento
que implica formarse de un aparato critico para poder pasar a la accién. Es por ello que
frente a esta realidad mientras que por el contratio, feministas de gran calado intelectual se
empeflan con mayor ahinco en promulgar un feminismo desde sus bases tedricas, teniendo
su reflejo en la aparicién de estudios de género y feministas en las Universidades. Por otro
lado, las bases conservadoras aprovechan la perspectiva de andlisis estructural del
capitalismo y el diagnéstico actual del sistema del feminismo que concibe que el

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



108 José Antonio MERID.A DONOSO

capitalismo es estructuralmente patriarcal para hablar de “ideologia de género” de manera
peyorativa, en su afan transformador. Es por eso que se busca la biografia de autores mas
polémicas, como pueda ser Firestone, manipuldandolas para que, al margen de lo alejado
que se puede estar de su postulado practico o su ideal de realidad, alejarse de las reflexiones
que proponen, esto es, de la comprension e intelectualizacién del mundo que se acerca al
origen de la explotacion social, politica, econémica, cultural y moral de las mujeres y que
analiza como su acumulacién incesante ha sido gracias a ella. Un corpus teérico que en el
fondo, choca con la realidad ideoldgica que se va apreciando desde las décadas de 1980 y
1990, cuando el concepto de ideologia sufre una devaluacién por su inadecuacion a los
nuevos paradigmas intelectuales emergentes en lo que tendemos a denominar como
postmodernidad, que proponen el conocido como “pensamiento débil” [Vattimo, 1983] a
modo de una ideologia flexible que se adecua y acomoda a las situaciones de cambio
desconcertante que se gestan en la sociedad de final de siglo y que permiten la formulaciéon
del concepto de la Tercera via |Giddens, 1999] y que no es otra cosa que una adaptacion a la
globalizacién y el liberalismo econémico triunfante desde posiciones socialdemocratas que
no dejan de promover un cambio estético con el fin de no remover el sistema y por tanto,
sin alejarse de muchas concepciones del conservadurismo. Asi pues, ante este contexto y
frente al uso despectivo del feminismo por parte de sectores interesados que lo tildan de
una ideologia que promulga un discurso de control social que obedeceria a los intereses
grupales de sus postulantes o las acusaciones de dogmatismo, arguyendo que plantean
premisas normativas irrefutables y va empafiado de propaganda y adoctrinamiento, cabe la
formacién. El uso y abuso tendencioso del término, que busca arropatrlo de
descalificaciones y ridiculizarlo desde la desinformacién solo puede ser respondido desde la
informacién y formacién —desde su sentido etimoldgico, para, valga el juego de palabras de
la misma familia, transformar estos ataques.

En cualquier caso,dentro de su heterogeneidad y sin menoscabo de las
diferenciasfundamentales, podemos decir grosso modo, que en sus postulados ambas
perspectivas abogan por un mundo mds justo. De igual modo, las posturas que
entendieron que este avance puede y debe ser amplio para que sea real urgieron auna
mayor conciencia critica de género y del patriarcado abogandoporuna suerte de
transmisién formativa de su ideologiabasada en la formacién critica de la mujer y del
hombre. Asf por ejemplo podemos citar las reflexionesmantenidas desde los afios noventa
sobre la conveniencia del uso del concepto de género y la posibilidad de usar el término de
patriarcado ante sus usos y abusos. En efecto, e término “género” referido en el afio 1995
en la IV Conferencia Mundial de la Mujer se vincula a la categorizacion social, a la toma de
conciencia de valores, conductas y papeles que se atribuyen a la persona segun el sexo que
tenga. Categorias que cambian entre paises, regiones o grupos sociales y que no pueden ser
negadas. Al desmenuzar el concepto de género en sus diversas variables encontramos la
citada versién débil, en la que no se llega a sustantivar los juegos de poder que existen
detras de los roles femeninos, y una version fuerte, que tal y como indica el término, va
mas alld, en el analisis que hace de la estructura de poder, relacionandose con el concepto
de patriarcado. De esta forma se evidencia cémo el concepto de género es el resultante de
ejercer el patriarcado en la sociedad o, dicho de otro modo, el patriarcado se impone de
manera global, constituyéndose como un sistema en el que el género se seria su expresion
y, por tanto, circunscrito a una posicion histérica de poder del hombre, dentro del proceso
de apropiacion subjetiva existente.

Volvemos asi al comienzo de este articulo, a saber, a la necesidad de ejercer una
critica personal, vinculable a una perspectiva ética universal que en el fondo, no deja de

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  1()9
La heterogeneidad y proliferacion de voces desde el feminismo critico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones

implicar un nuevo humanismo, al romper con el concepto de los géneros presentes en la
sociedad, para reconstruirnos criterios y caractetisticas personales y no normas establecidas
bajo los designios de la desigualdad. De esta forma, parece imposible no concluir este
articulo desde la reivindicacién que no por no ser nueva, pierde en profundidad y
perspectiva, invitando a continuar formandonos en los textos fundacionales del feminismo
para ser parte de una sociedad critica con modelos que no se limiten a “revoluciones
interiores” y conquistar no sélo “el poder”, sino “la autoridad”. [Retomando la aportacion
de Molina, 2003: 126-127].

El trabajo que queda no es poco: continuar en todo ese ejercicio de
reconstruccion... y construccion.

BIBLIOGRAFIA

Amorés, 1994: Celia Amoros, “La dialéctica del sexo’ de Shulamith Firestone: modulaciones en
clave feminista del freudo-marxismo”, en Amoréds, C. (coord.), Historia de la Teoria
Feminista, Direccion General de la Mujer, Madrid, 1994, pp. 151-171.

Amorés, 1997: Celia Amot6s, Tiempo de Fenrinismo. Sobre feminismo, proyecto ilustrado y postmodernidad,
Madrid, Catedra, 1997.

Amords, 2000: Celia Amords “Presentacion que intenta ser un esbozo del status questionis”, en
Celia Amor6s (ed.), Feminismo y Filosofia, Madrid, Sintesis, 2000, pp. 9-112.

Amorés, 2009: Celia Amorés “Entre la vindicacion y la critica al Androcentrismo”, en Investigaciones
Feministas, Universidad Complutense de Madrid 2009, vol 0, pp. 9-27

Anderson, 1999: Pamela Sue Anderson, “Feminism and Philosophy”, en Sarah Gamble (ed.),
Feminism and Postfeminism, Cambridge, Icon Books, 1999.

Battersby, 1998: Christine Battersby, The Phenomenal Woman: feminist Metaphysics and the Patterns of
Identity, London, Routledge, 1998.

Beavour, 1949: Simone de BeavourE/ Segundo sexo, Madrid, Catedra, 1999, traducido por Alicia
Martorell del original francés de Editions Gallimard, Paris, 1949.

Birulés, 1992: Fina Birulés (ed.): Filosofia y Género. Identidades Femeninas, Pamplona, Palmiela, 1992.

Bordo, 1998: Susan Bordo: “The Feminist as Other”, en Janet A. Kourany (ed.), Philosophy in a
Feminist VVoice. Critiques and Reconstructions, Princeton University Press, 1998,

Burdiel, 1994: Isabel Burdiel Mary Wollstonecraft. VVindicacion de los derechos de la muger. Edicion y estudio
critico, Madrid, Catedra, 1994.

Butler, 1990: Judith Butler, Gender Trouble, ondon, Routledge, 1990, traducido al espafiol por
Monica Mansour y Laura Mantiquez, El género en disputa, Barcelona, Paidés, 2001.

Butler, 2017: Judith Butler, “Politica de género y el derecho a aparecer” en Cuerpos aliados y lucha
politica. Hacia una teoria performativa de la asamblea, Buenos Aires, Paidos, 2017.

Code, 2000: Lorraine Code (ed.): Encyclopedia of Feminist Theories, London, Routledge, 2000.

Collins, Sirma, 2016: Patricia Hill Collins y Bilge Sirma, Intersectionality. Cambridge, Polity Press, 2016

Flax, 1989: Jane Flax, Thinking Fragments. Psicoanalysis, Feminism and Postmodernism in the Contemporary
West, Berkeley, University of California Press, 1990.

Fraser, 1989: Nancy Fraser: Unruly Practices: Power, Disconrse and Gender in Contemporary Social Theory,
Cambridge, Polity Press, 1989.

Fraser, 2013 Nancy Fraser, Fortunes of Feminism: From State-managed Capitalism to Neoliberal Crisis.
London, Verso Books, 2013.

Friedan, 1974: Betty Frieda, La mistica de la feminidad, Madrid, Jacar, 1974.

Giddens, 1999: Anthony Giddens, La fercera via: la renovacidn de la socialdemocracia, Taurus Ediciones,
1999.

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)



110 José Antonio MERID.A DONOSO

Latimer, 2018: Joanna Latimer,“Repelling neoliberal world-making? How the ageing-dementia
relation is reassembling the social”, en “The Sociological Review Monographs”, 66.4, 2018,
pp- 832-856.

Lloyd, 1984: Genevieve Lloyd: The Man of Reason: «Male» and «Female» in Western Philosophy, London,
Methuen, 1984.

Kourany, 1998: Janet Kourany A. (ed.): Philosophy in a Feminist VVoice. Critiques and Reconstructions,
Princeton University Press, 1998.

Laudano, 2013: Claudia Nora Laudano “Shulamith Firestone: Una propuesta pionera acerca del
potencial liberador de la tecnologia en la vida de las mujeres”, en III Jornadas CINIG de
Estudios de Género y Feminismos, 1a Plata, 2013.

Miguel, 1995: Ana de Miguel: “Feminismos”, en Dieg palabras clave sobre Mujer, Celia Amorés
(directora), Pamplona, Editorial Verbo Divino, 1995.

Molina, 2003: Molina Petit, Cristina “Género y poder desde sus metaforas. Apuntes para una
topografia del patriarcado”, en De/ sexo al género: los equivocos de un concepto, Silvia Turbet (ed.
lit.), 2003, pp. 123-160.

Osborne, Molina, 2008: Raquel Osborne, Cristina Molina Petit, “La evolucién del concepto de
género: seleccion de textos de S de Beauvoir, K Millet, G Rubin y | Butler” (seleccion y
presentacion: R Osborne y C Molina Petit), en Empiria: Revista de metodologia de ciencias
sociales, 2008, pp. 147-182.

Nash, 1998: Kate Nash, Universal Difference: Feminism and the Libertal Undecidability of ‘Women’, London,
Palgrave Macmillan, 1998.

Pérez, 2007: M. Perez, Historia del feminismo y vindicacion de los derechos de las mujeres, Sevilla, Universidad
de Sevilla, 2007.

Puleo, 2000: Alicia Puleo, Filosofia, Género y Pensamiento Critico, Universidad de Valladolid,
Secretariado de Publicaciones, 2000.

Restrepo, 2004: Alejandra Restrepo, “Femenismo y discutso de género”, polis disponibil la adresa:
http://polis.revues.org/7266 ; DOI : 10.4000/polis.7266, accesat la 14 Tunie 2019
Reverter, 2003: Sonia Revetter, “La perspectiva de género en la filosofia”, en “Feminismo/s”, 1, junio

2003 Centro de Estudios de la Mujer, Universidad de Alicante, 2003, pp. 33-50.

Reverter, 2011: Sonia Reverter Bafién, “Feminismo institucional ¢Un feminismo liquidor”, en Ritmos
contempordneos. Género, politica y sociedad, Rocio Orsi y Laura Branciforte (eds.), Madrid,
Editorial Dykinson, 2011, pp. 213-228.

Sendén, 1995: Victoria Sendén de Ledn, “Paradigma: el fin de un modelo perverso”, en “La correa
Feminista”, No. 12, Centro de Investigacion y Capacitaciéon de la Mujer, México,
Primavera de 1995, pp. 17-21.

Valcarcel, 1993: Amelia Valcarcel, De/ miedo a la Ignaldad, Madrid, Critica, 1993.

Valcarcel, 1997: Amelia Valcarcel, La politica de las mujeres, Madrid, Catedra, 1997.

Valcarcel, 2000: Amelia Valcarcel, “Las filosoffas politicas en presencia del feminismo”, en Celia
Amor6s (ed.), Feminismo y Filosofia, Madrid, Sintesis, 2000, pp. 115-133.

Vattimo, 1983. G. Vattimo, E/ pensamiento débil | 11 pensiero debole, P. A. Rovatti, Milan, Feltrinelli,
1983.

Young, 2000: Iris Marion Young, La justicia y la politica de la diferencia, Madrid, Ediciones Catedra,
2000.

BDD-A30986 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)


http://www.tcpdf.org

