
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 34) 2020 
 

 
 
 

Revisitando los textos fundacionales del feminismo:  
El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  

La heterogeneidad y proliferación de voces desde  
el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 
 
 

José Antonio MÉRIDA DONOSO 
Universidad Internacional de La Rioja (UNIR), España 

joseanmerida@hotmail.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: The proliferation of critical perspectives in the movement and the proposals for 
struggle questions the normalization of certain feminist discourses and the assimilation by 
certain means and institutions against the discourses excluded by them. Given this reality, 
this article starts from the need to return to the founding texts by contrasting Simone de 
Beauvoir’s second sex with “The Dialectic of Sex” of Shulamith Firestone (also called 
Shulie, or Shuloma), an essential figure in the development of the so-called radical 
feminism, to analyze the peculiar relations of the movement with society and the dilemmas 
it faces. The idea is to study its constant redefinition, its action in the social field and the 
tension between the individuality of women and their gender identity, establishing a 
dialectic based on the wake of the most paradigmatic authors. Finally, after drawing a 
vision of plural and critical approaches to the social conflict that implies all subordination 
and inequality, the above-mentioned and timid normalization or institutional approach to 
the movement is questioned, both positively and negatively, while deepening the need for 
critical training in the face of the new challenges of feminism. 
Keywords: feminism, Judith Butler, Simone de Beauvoir, social movements, Betty Friedan. 

 
 
La masiva participación de mujeres los últimos 8 de Marzo han vuelto a generar la 

internacionalización del feminismo y de la lucha por los derechos de la mujer. La 
proliferación de perspectivas críticas en el movimiento y las propuestas de lucha frente a 
medidas institucionales como el citado Día de la Mujer y la Paz Internacional, declarado 
dos años después de que lo hiciera la ONU en 1975 cuestiona la normalización de ciertos 
discursos dentro del feminismo y los excluidos por las instituciones. Esta realidad nos 
recuerda la necesidad de volver a los orígenes del feminismo, si bien es innegable que a 
cualquier persona que presente un mínimo interés por los estudios de género tendrá 
conocimientos sobre Simone de Beauvoir y su obra más paradigmática: “El segundo sexo” 
(1947) cuyo aforismo “No se nace mujer; se llega a serlo”, vertebraría el feminismo de los 
años setenta. La sentencia supone un magnífico resumen del valor político y social de 
unlibro que, hoy como ayer, sigue permitiendo repensar el feminismo y el devenir de las 
mujeres.Menos conocido para los “neófitos” pero también fundamental dentro del 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

100 

feminismo, es la obra de Shulamith Firestone figura esencial en el desarrollo del feminismo 
radical. Su Dialéctica del sexo publicado en inglés en 1970 con el subtítulo En defensa de la 
revolución feminista, como obra que va un paso más allá del desequilibrio social para centrarse 
en el desequilibrio entre sexos. El objetivo de este artículo es delinear la perspectiva de Sh. 
Firestone en torno al capítulo seleccionado La cultura del romance amoroso dentro del marco 
en el que se postula que las profundas transformaciones culturales acarreadas por el 
desarrollo de la “cybernation” puede modificar en sentido beneficioso la situación general 
de la mujer. Un discurso feminista al que los hombres, siguiendo la estela de los textos 
fundacionales del feminismo, podemos y debemos acercarnos para destruir y reconstruir el 
reflejo de nuestra propia imagen ante el espejo. 

En un primer momento, la relación entre ambas autoras se antoja fácil si 
recordamos como el texto de la feminista canadiense, estuvo dedicado a Simone de 
Beauvoir. Por otra parte, partiendo de una muy breve contextualización de la obra de la 
feminista francesa, cabe recordar que, por aquel entonces, aunque las mujeres habían 
conseguido ciertos avances, continuaban siendo consideradas ciudadanas de segunda clase. 
En esa coyuntura Beauvoir alza su voz reivindicando el papel combativo de la mujer 
consciente de que si ella –la mujer– no luchapor acabar con el mundo patriarcal, nadie lo 
hará. A modo de un primer acercamiento a ella, resulta interesante la aportación de Celia 
Amorós sobre Quino y su Mafalda: 

 
Mafalda ¿qué tiene que hacer un perro para ser? Ser perro, responde Mafalda. ¿Y 

un gato, Mafalda, qué tiene que hacer un gato para ser? Mafalda contesta sin vacilar ser 
gato. ¿Y un hombre, Mafalda, qué ha de hacer un hombre para ser? Mafalda se queda 
pensativa y contesta: Pues... ¡ser!. [Amoros, 2009: 11] 

 
Trasladando esta idea a la mujer, nos encontramos con que ella, como sujeto, sí 

que ha tenido que hacerse, bajo la definición establecida por el dominio patriarcal, que ha 
regido que es lo femenino y que no supone que por el hecho de ser mujer tuviera que tener 
una caracterización “esencialista” o, dicho de otra forma, como si ser mujer implicara tal 
cualidad o defecto por esencia, por naturaleza. La mujer es, tanto en cuanto es. Dicho de 
otro modo, es, sin necesidad de adjetivos –tendenciosos– que la determinen. Por eso 
mismo Simone de Beauvoir rompe con la mística de la maternidad que reduce a la mujer 
en su capacidad de gestación. De igual modo,citica la forma antagónica con la que se ha 
construido su identidad y alteridad frente a la del hombre. Ciertamente en el binomio bajo 
el contexto patriarcal es la mujer la que tiene que diferenciarse del hombre y no este de ella, 
precisamente porque “ella no es” y el hombre “es”. Una realidad social, cultural e histórica 
que advierte la perspectiva negativa de la mujer. Construida a lo largo del tiempo, desde el 
nacimiento de Pandora, posteriormente recogida en la tradición judeocristiana con Eva, 
siguiendo con autores del calado de Aristóteles, hasta llegar a la época medieval, en la que 
sin duda destaca la figura de Santo Tomás, se traza el relato de una mujer instrumentada 
desde el patriarcado. Del mismo modo, pilares de la iglesia como San Agustín demuestran 
un alto grado de misoginia al relegar a la mujer, algo que evoca a la figura de Christine de 
Pisán, quién en contraste con “La ciudad de Dios” construye “La ciudad de las damas”, 
todo un tratado en el que se defiende a la mujer y a sus derechos muchos siglos antes de 
que aparecieran las primeras reivindicaciones de finales del siglo XVIII, considerado por 
muchas estudiosas como el primer texto feminista de la historia por su originalidad y 
firmeza en su pensamiento. Continuando con la época moderna, esta visión monolítica 
continúa en la ilustración con un pretendido esencialismo “biologista” que atribuye a la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  
La heterogeneidad y proliferación de voces desde el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 

101 

mujer el papel de esposa y madre ante su inferioridad. En este sentido Simone de Beauvoir 
se opone al determinismo biológico: No se nace mujer: se llega a serlo. Ningún destino 
biológico, psíquico, económico, define la imagen que reviste en el seno de la sociedad la 
hembra humana (…). En suma, podemos decir que nuestra autora se opone a la idea de la 
naturaleza como hecho inmutable, algo condicionado y condicionante de manera 
irreversible, destacando el aspecto sociocultural como el determinante para construir los 
conceptos de mujeres y de hombres, originando, al menos implícitamente, el concepto de 
género y, por ende, construyendo una de las aportaciones fundamentales del feminismo. 

Cercano a este planteamientose encontraría el de Firestone, cuando crítica la 
función de la mujer como hembra y su protagonismo y reduccionismo en los mecanismos 
de la reproducción. En esta crítica, vinculada a la construcción de la mujer a modo de un 
“imaginario” por y para el hombre, la autora advierte también del peligro del 
romanticismo, como relación de poder y, por tanto, relación viciada. En efecto, según 
Firestone el amor no puede nacer en una relación de poder y el romanticismo o “la cultura 
del romance amoroso” se basa en estereotipos gestados en la desigualdad. Esos mismos 
que Simone de Beauvoir denunciaba, vinculados a las relaciones asimétricas propuestas 
desde el patriarcado. Del mismo modo “el romanticismo se desarrolla en proporción al 
grado de liberación de las mujeres con respecto a su biología”. No cabe duda de que, al 
volver los ojos al romanticismo –como movimiento artístico desarrollado en un momento 
concreto de la época- nos asaltan obras literarias y plásticas con esa predominación de 
estereotipos. En este tipo de literatura la mujer se pondera como sujeto pasivo frente al 
hombre de acción. Por otra parte, merece la pena recordarlo, la mujer aparece vinculada al 
amor platónico, como musa inalcanzable, construida por el ojo masculino a expensas de su 
realidad, o bien como “objeto” para trascender, por lo cual, cuando llega a “consumarse” el 
amor, ante la ausencia de trascendencia del hombre a través de la mujer –es decir, al no 
poder tocar “a Dios” por mediación de la mujer- la mujer está condenada a ser rechazada, 
mientras que el hombre, en su búsqueda del infinito, repetiría su “hazaña” con otra, otra… 
y otra mujer. Este lenguaje esquemático, si bien ha menguado en perspectiva, sigue 
existiendo, tal y como evidencia la continuidad del tópico romántico en su “dualidad de 
sexos”. Como apunta Simon de Beauvoir (el día que una mujer pueda no amar con su 
debilidad sino con su fuerza, no escapar de sí misma sino encontrarse, no humillarse sino 
afirmarse, ese día el amor será para ella, como para el hombre, fuente de vida y no un 
peligro mortal). Así, se pretende destruir la respuesta estética se corresponde con el 
comportamiento femenino perfilado e impuesto como subjetivo, intuitivo, emocional, 
introvertido y fantástico, en oposición al construido por y para el hombre: objetivo, lógico, 
consciente y realista. Es un ejemplo más de lo que Firestone en su Dilalectica del sexo 
atribuye a una maquinaria que alimenta el patriarcado. El amor romántico –que refuerza la 
sumisión femenina– tiene entonces que ser eliminado en ambas modalidades, lo que en 
última instancia implica acabar con las clases sexuales, para poder gestar una construcción 
de una cultura andrógina, basada en la equidad y la igualdad, que supere de una vez por 
todas la dialéctica sexual predominante. Por otra parte, al revisitar los textos fundacionales 
llama la atención como Firestone advierte que, a pesar de la tecnología que capacita a las 
mujeres para desertar definitivamente en sus funciones tradiciones “el romanticismo se 
encuentra en un apogeo jamás alcanzado]funcionando como instrumento cultural 
[diseñado para reforzar las clases sexuales.” [Firstone, 1970: 186] Una construcción sutil, 
poco evidente en algunos casos, hasta el punto en el que en algunos casos “puede llevar 
años de examen su detección.” [Firstone, 1970: 189] La cultura, puede pues, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

102 

instrumentarse como “adoctrinamientocultural”, perpetuando el romanticismo en su 
vinculación al amor, “revistas supuestamente femeninas” o melodramas acordes a un 
lenguajeestereotipado, en perjuicio de las mujeres, reducidas a una audiencia pasiva y 
canalizadora de valores patriarcales. La industria cultural, en su función propagandística, 
sumerge a las mujeres en un proceso “estereotipador” de belleza ycuidados para agradar, a 
modo de objetos deseantes. La mujer, especifica Simone de Beauvoir, no puede ser una 
construcción, “trascendida por otra conciencia esencia y soberana.” [Firstone, 1970: 63] De 
ahí que Firestone ponga énfasis en como muchas veces los medios de comunicación 
masifican a la mujer, presentándolas no individualizadas sino semejantes lasunas a las otras. 
La diferencia importante es que más allá de esta crítica hacia el sistemamediático, la autora 
deja abierta la puerta abierta a acciones feministas no orientadasexclusivamente al rechazo 
de productos que reproducen la belleza y elerotismo en pos del deseo masculino, sino más 
bien romper esta visión monolítica, complejizar la postura, sin criminalizar el erotismo. Se 
trata de una nueva reinterpretación del mismo, analizandolas construcciones ‘ideadas’ a 
fines de reproducir ‘ideales’ díscolos con el patriarcado.  

Volviendo al análisis la dimensión social y política del amor romántico, es evidente 
que se necesita romper las relaciones endogámicas del sistema de parentesco o de clase, 
ejemplificadas en obras como Romeo y Julieta oAbelardo y Eloísa. La sociedad necesita de 
relaciones eróticas y afectivas liberadas de la represión que no esténpreconfiguradas de una 
manera genital sin tintes condicionantes. Ya en su momento, Simone de Beauvoir destacó 
el aspecto sociocultural como un factor determinante para construir los conceptos de 
mujeres y de hombres. Algo subrayado posteriormente por gran parte la antropología 
cultural norteamericana del que podemos citar a Marvin Harris, como ejemplo quizá más 
conocido. Se trata de la ruptura con la catalogación heterosexual, homosexual, bisexual… 
que pone de relieve la impronta del proceso cultural sobre el biológico. El siguiente paso 
viene dado por una profundización en la desigualdad que generan los sexos, superior a 
cualquier otra tara cultural y social. Es más, si lo cultural y lo natural son conceptos cuya 
distinción tiende a diluirse, lo «natural» ya no es necesariamente lo «humano». Por todo 
ello,tal y como anunciábamos en la introducción, hoy como ayer resulta fundamental 
revisar –pese a quien le pese- nuestros conceptos sobre la familia y la rigidez tradicional 
conferida a los roles sexuales, para por fin, hacer que desaparezcan los “sistemas de clases 
sexuales” dando paso a un humanismo más integrador, evitando temer discusiones en 
torno ala dualidad sexual o la liberación de las mujeres de la carga reproductiva, ejes de 
problemáticas contemporáneas sobre las que continúan esbozándose tensiones más que 
evidentes. Una realidad a la que invitan los textos fundamentales conscientes como 
debemos de ser de que solo mediante la formación podremos construir un discurso crítico 
ético y, por ende, ideológico, asentado en el razonamiento. Unos textos que hoy más que 
nunca, esperan y merecen que los revisitemos. 

 
La des-normalización de un sistema discriminatorio 
Partiendo de Simone de Beauvoir y su planteamiento sobre la humanidad no tanto 

como una especie animal, sino como “una realidad histórica”, Shulamith Firestone declara 
que lo que entendemos como “natural”, no es necesariamente un valor “humano”, por lo 
que nosotros, la raza humana, no podemos justificar el mantenimiento de un sistema 
discriminatorio de clases sexuales basándonos en un pretendido iusnaturalismo. Como 
fundadora de un feminismo radical en el que reunió el materialismo dialéctico de Marx y 
las ideas psicoanalíticas de Freud, la autorapretende una revolución absoluta contra el 
“sistema sexual de clases”, una desigualdad que entiende que es más profunda que 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  
La heterogeneidad y proliferación de voces desde el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 

103 

cualquier otra fractura social o económica. Así, producto de un análisis de la opresión de la 
mujer en el que se incluye la dimensión de clase y raza, pretende llegar a una especie de 
utopía en la queinstaurar una definitiva homogeneidad de funciones y comportamientos 
entre hombres, mujeres... niños y niñas. No es de extrañar que, así las cosas, al entender 
que la estructura tradicional de la familia suponía el núcleo fundamental de la opresión de 
las mujeres,comprendiese que tales declaraciones probablemente serían mal acogidas, sobre 
todo, quizás, por otras mujeres. En cualquier caso, esto no le impidió mantenerse en un 
estilo franco e inequívoco que no rehúye  de la polémica en sus opiniones sobre el 
embarazo o la “pesadilla supervisada” que supone la infancia, algo que ya se anuncia en su 
prólogo, en el cual en cierta forma se evoca a Olympe de Gougescon la que, al margen de 
sus evidentes diferencias cronológicas e ideológicas,la uniría no sólo en su valentía, sino 
también precisamente su estilo claro y directo, sin circunloquios innecesarios, 
sinmenoscabo deuna prosa y una sensibilidad especialmente rica en matices. Como pionera 
en la Declaración de los Derechos de la Mujer y la Ciudadana Olympe (1791) no deja de 
sorprender lo avanzado, valiente y necesario de su propuesta en su contexto histórico, casi 
de manera inversamente proporcional que supuso su olvido por parte de la historiografía. 
Ella, antes que lo hiciera La Escuela de los Annales supo analizar la Revolución Francesa 
mediante un discurso crítico rico, cuestionando la limitación en el mismo concepto de esa 
ciudadanía “pretendidamente universal”, que en el fondo respondía a los intereses de la 
burguesía vindicando los mismos derechos y obligaciones para las mujeres que para los 
pretendidos varones que se instalaban en la élite ciudadana, al hacerse desde la 
exclusividad.  Un modelo que recuerda como la mujer intentaba reivindicar su espacio, su 
lugar, pero no en oposición al hombre, como este ha hecho en su visión patriarcal. Resulta 
aquí imposible no rescatar el conocido aforismo de Mary Wollstonecraft cuando defendia 
su vindicación en 1792 “No deseo que las mujeres tengan poder sobre los hombres, sino 
sobre sí mismas.” [Wollstonecraft, recogido por Burdiel, 1994]. La autora manifiesta su 
preocupación por la educación en la primera mitad del siglo XIX, manifestando una 
defensa a ultranza que elabora en toda su teoría de la igualdad de hombres y mujeres como 
punto de partida. No deja de ser interesante como como Mujercitas, todo un clásico entre 
los clásicos de Louisa May Alcott o las obras Austen, son presentadas como relatos que 
rozan el costumbrismo con personajes sujetos al contexto que les toca vivir, sin 
percatarnos muchas veces como más que presentar un intento por romper y subvertir las 
normas establecidas, evidencian la dificultad en lograrlo.  

Por su parte, el relato gótico ya clásico de Charlotte Perkins Gilman “El 
empapelado amarillo”, no sólo es “literariamente óptimo”, sino que parece estar escrito 
poco después del nacimiento de su hija, en un momento cercano a una “depresión post 
parto”, tara probablemente muy cuestionada en un momento en que las mujeres eran 
consideradas poco más que teleológicamente paridoras (haciendo de eso su fin) 
adoctrinadas para ser madres. El tema vinculado a la mistificación de la maternidad que 
retoma Gilman acaba en esencia evocándonos a Simone de Beouvoir y a su reflexión sobre 
tener hijos, planteamiento que hoy como ayer, sigue teniendo una gran vigencia y validez: 
[Los hijos no son un bien sustitutivo del amor; no reemplazan un objetivo de vida rota; no 
son un material destinado a llenar el vacío de nuestra existencia; son una responsabilidad y 
son un pesado deber; son los florones más generosos del amor libre. No son el juguete de 
los padres, ni la realización de su necesidad de vivir, ni sucedáneos de sus ambiciones 
insatisfechas. Los hijos son la obligación de formar seres dichosos]. Y llegamos así 
finalmente al texto de Betty Friedan, La mística de la feminidad (1963), en el que se describe el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

104 

ideal de modelo femenino avalado por el contexto, es decir, la política de los tiempos 
desarrollistas y presentando el papel impuesto a las mujeres como amas de casa, esposas y 
madres. Una imposición, un yugo, una cadena que generaría y genera una serie de 
trastornos psicológicos, como consecuencia de la represión a la que debían someter sus 
potencialidades y aspiraciones personales, que podían derivar, incluso, en patologías 
autodestructivas. Todo un “problema que no tiene nombre” y que aún hoy en día, cuando 
cada vez más mujeres son conscientes de su insatisfacción, conociéndose ya los motivos y 
las causas, sigue lastrando y perpetuándose en las sociedades actuales. 

 
Feminismo institucionalizado e institucional. 
“La historia del pensamiento patriarcal de Occidente se ha ido decantando hacia la 

búsqueda de una simetría abstracta de contrarios cuya ingenuidad aparente no está exenta 
de perversión, como es el caso de Pitágoras al dotar de carácter ético, modélico y salvador 
determinadas concepciones del mundo …en su famosa lista de contrarios colocó a lo 
‘femenino’ junto a lo malo, la oscuridad, lo curvo, y el lado izquierdo; mientras a ‘lo 
masculino’ lo situó del lado de lo bueno, la luz, lo recto, el uno y la derecha.” [Sendón, 
1995: 18, citado por Restrepo, 2004] Saltando la sempiterna introducción histórica y teórica 
del feminismo y tras su contextualizarlo como ”el movimiento social más importante del 
siglo XX”, tanto en cuanto su capacidad de generar cambios en todas las esferas de las 
sociedades, pretendemos esbozar muy resumidamente el potencial crítico de la teoría 
feminista y revolucionario, su vindicación filosófica ante su  impronta crítica [Reverter, 
2003]. Desde esta premisa –como discurso crítico- podemos acercarnos a los textos de 
Judith Butler, tan densos como reveladores en su contenido, en los que se nos invita a una 
reconstrucción de la noción de género, ante su anclaje cultural y por tanto constructivista, 
condicionado y condicionante. Retomando las palabras de Sonia Reverter [2003: 9] el 
potencial constructivista de género supone que es viable: “introducir cambios en la estructura 
epistemológica, que podemos finalmente repensar cómo construir la feminidad y también la masculinidad”. 
Se supera así la ola de la igualdad y de la diferencia y se subraya una noción crítica del 
feminismo que me parece arduamente relevante, a saber, que tanto él como su discurso 
son conocimiento en el que teoría y práctica están integrados, pudiendo decosntruir la 
desiguladad entre mujeres y hombres en tanto en cuanto existe una construcción, y por 
tanto apareciendo coesionados sus postulados de manera inexorable a su práctica.   

Conforme a una visión relativamente somera de las reflexiones planteadas en el 
feminismo, se parte de la idea de que el género es una “categoría sexuada”, una 
“construcción social e histórica” por lo que en la tercera ola (cuarta según Amorós) autores 
como Judith Butler hablan de la necesidad de romper las ataduras de la heronormatividad. 
Sus críticas al “horizonte analítico heteronormado”y la genealogía de la matriz heterosexual 
y la producción normativa de los sujetos implican no sólo una nueva perspectiva 
transgresora, ante la proliferación de sexualidades múltiples y susceptibles de cambio, sino 
que en ellas tiene cabida la idea de deconstrucción de lo femenino. La heteronormatividad, 
performatividad de género y resistencia en la teoría de Judith Butler encuentra pronto una 
clara oposición tato en cuento su propuesta implica un cambio más radical en el paradigma 
establecido. En efecto, la separación radical de un nuevo universo simbólico respecto al 
existente, consolidado y enraizado en la sociedad, así como la búsqueda de una alteridad 
que permita abandonar todo elemento de continuidad con el modelo existente encuentra 
pronto sus más fervientes críticas. Esta oposición permite permite desvelar en parte la 
pregunta de cómo algo tan positivo como el feminismo tiene un calado social negativo. En 
efecto, la reflexión que se extrae al constante crecimiento de miradas contrarias al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  
La heterogeneidad y proliferación de voces desde el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 

105 

feminismo no estriba tan solo en la necesidad de explicar bien que es el feminismo, de 
“formarse para acabar y seguir formándose” siendo siempre críticos y autocríticos en 
nuestros planteamientos, como en la contextualización del mensaje implicito que conlleva 
el feminismo, más que contestatario, antagónico al sistema convencional al que 
permanecemos anclados1. En efecto, allende del estigma sobre el feminismo, las feministas, 
la despolitización, la descontextualización y en fruto del desconocimiento y de la poca 
familiaridad con el término, que hace que cierta parte de la sociedad sea incapaz de 
conectar los derechos de las mujeres –voto, herencia, libertad de movimiento, propiedad, 
trabajo, educación, divorcio, bajas maternales, custodia compartida...– con el trabajo previo 
feminista, lo cierto es que en general, tal y como evidencia esta crisis, realmente siguen 
siendo minoritarios los sectores que quieren un cambio real, revolucionario y profundo de 
la sociedad, en tanto en cuanto rompería los moldes de las estructuras de poder. 

A este respecto, gestado el discurso teórico y conforme a esas dos caras de la 
misma moneda que supone el feminismo, son dignos de destacar los trabajos de Sonia 
Reverter Bañón, los cuales –como todo trabajo de género que se precie- buscan un lector 
participativo para invitarle a reflexionar sobre las estrategias y políticas que se pueden 
aplicar en pos de la construcción de un mundo más libre a la par que se nos advierte del 
peligro de la institucionalización del feminismo. Así, se interroga por el sujeto político de 
esa lucha y las posibilidades de las mujeres por luchar por sus derechos sin perderse en un 
relativismo que sólo beneficiaría a aquellos que no necesitan de un discurso universalista 
[Reverter, 2003: 14]. La cuestión es sin duda alguna fundamental y, en suma, abarca el 
planteamiento de lo que realmente supone ese “feminismo institucional”, –el representado 
por las agencias como la ONU Mujeres, los gobiernos con sus políticas de igualdad, y el 
polémico Instituto de la Mujer español– y si en parte éstos mitigan el discurso feminista 
tanto en cuando normalizan la pluralidad feminista en un relato acorde a sus intereses. ¿Se 
trata de una prueba de “despolitización” de la lucha feminista, que oculta como no se llega 
a la raíz del problema, anclada –y me repito en la idea previamente planteada0150 en el 
propio sistema? En este sentido, es posible que el discurso institucional se haya apropiado 
de conceptos vinculados al discurso feminista, vaciándolos de contenidos. Y es que, sin 
duda, es necesario contextualizar el debate dentro del capitalismo y la superestructura 
individualista, ya que generalmente el sistema tiende a apropiarse de los discursos para 
controlarlos, de tal forma que la propia estructura endémica del sistema acaba mitigando 
cualquier crítica que se sitúe en contra del mismo. Sin embargo, entendiendo que el 
movimiento feminista en esencia mantiene un corpus teórico que no puede doblegarse 
tanto en cuanto, en su tercera ola, propone en esencia, la búsqueda de un nuevo sistema. 
Precisamente la naturalización del feminismo de Judith Butler es su teoría performativa del sexo 
y la sexualidad, entronca con la desnaturalización de conceptos como el sexo, el género y el 
deseo, en tanto que son construcciones culturales de normas que violentan a aquellos 
sujetos que no participan de las mismas.  

Efectuado este breve revisionismo, como necesidad de gestar reflexiones sobre los 
diferentes momentos de la teoría feminista y sus diferencias, sin menoscabo desus 

                                                           

1 Merece la pena destacar la relación establecida por Reverter [2003] en su analogía con la lucha por erradicar la 
pobreza y la necesidad de cambiar el sistema y no limitarse a mantener algunas políticas para mitigarla o ayudar 
a ONGs comprometidas con esa lucha. En este sentido, podría entroncarse esta perspectiva con los derechos 
humanos, como ética universal laica, y su viabilidad en un mundo positivista, que al margen del discurso teórico 
y aceptando que existen mejores y peores constituciones, en la práctica no dejan de establecer su normativa 
conforme al poder establecido que de manera más o menos directa no deja de representar.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

106 

constantes similitudes, queda adoptar una postura autocrítica pero también positivista a la 
hora de afrontar el futuro del feminismo. En esta vuelta al pasado no solo debemos 
adentrarnos ensu origen en el siglo XIX cuando aparecieron como movimientos sociales 
de emancipación, sino estudiar la ilustración, canonizadapor la historiografía en su 
racionalismo, para desdibujar su raízen oposición a la idea del modelo ilustrado ”teórica y 
brillantemente orquestado sobre el concepto de igualdad” que se contradecía en la práctica 
al menoscabar la universalidad (término del que nuevamente el sistema se apropiaría) para 
gestar un mero arquetipo exclusivo que menoscabaría a cualquiera que no fuera un varón, 
blanco, y de una determinada clase social [Reverter, 2003: 2, 16]2. Así, la idea de igualdad, 
con su enorme potencial, se hizo eco en los grupos excluidos socialmente y a partir de los 
años setenta, y con el impulso de los movimientos liberatorios cuando la cuestión de la 
igualdad y la diferencia pasa a ser un eje fundamentaldel centro de la dialéctica feminista, 
manteniendo la reflexión crítica sobre cómo la aspiración igualitaria no puede ni 
debereproducir la normativa masculina, en contenido o en formas. De esta forma muchas 
pensadoras visionarias soñaron con un movimiento político revolucionario que no solo 
otorgara derechos civiles a las mujeres en el marco del sistema patriarcal capitalista, sino 
que luchara por derrocar el propio sistema. Se gesta así una crítica revisionista que pretende 
llegar a la ruptura del sistema estructural que normaliza las diferenciaciones yque 
comprende una renovación del ámbito cultural y simbólico para que este no implique una 
dominación y, por tanto,permita a las mujeres alcanzar la libertad y subjetividad deseada. 
Una crítica de continente y contenido, forma y tema, que entronca con la noción de género 
como aparato que organiza un sistema social entre los sexos y por tanto, por una 
construcción interesada de género [Molina, 2003: 123]3.  

Desde esta perspectiva se hace evidente que  aunqueciertos logros alcanzados 
hayan sido significativos, no pueden ni deben ser entendidos como definitivos tanto en 
cuanto no se consiga una verdaderaruptura con el sistema vigente.Esta perspectiva –
denominada por algunos “radical” evidenciando lo tendencioso de su posicionamiento- se 
irá complejizando mientras que el feminismo reformista va ganando adeptos. Se trata de 
luchar por el cambio dentro del orden social sin pretender troncarlo, al mismo tiempo que 
dentro de esta misma perspectiva, va calando la idea de la inviabilidadde una 
transformación tan amplia como radical. Así, la crítica a este feminismo por parte de 
perspectivas más conservadoras supuso –hoy como ayer y de manera más o menos 
conscientes– una invitación a la aceptación y asimilación del sistema y, en consecuencia, un 
inmovilismo ante cualquier opción que implique una transformación más amplia. 
Precisamente, es esta visión la que ha ido aceptándose paulatinamente en ciertas 
instituciones occidentales si bien, tampoco se trata de propuestas homogéneas, sino que, 
dentro de esta perspectiva más conservadora, existiría ciertas diferenciaciones, objetivos y 
propuestas. Valga como ejemplo la lucha por acabar con la discriminación económica de 
género e para alcanzar la igualdad con los hombres, hasta la focalizada en trabajos de 
ciertas clases privilegiadasespecialmente boyantes –lo que a día de hoy podría ser la lucha 
por la igualdad salarial en Hollywood– o la centrada en una crítica dirigida al techo de 
cristal por sectores, sin ahondar en la injusticia social que supone la existencia de salarios 

                                                           

2 Retomando la idea de Valcárcel [1993] como un  “un hijo no querido de la Ilustración” y Amorós [1997 y 
2000] en su concepto de “radicalización de la Ilustración”. 
3 Cristina Molina Amorós [2008] retoma la noción brindada por el construccionismo social en las que las 
categorías femenino y masculino, o los roles de género, no dejan de ser construcciones sociales y por tanto no 
son roles naturales. De ahí que sea necesaria su desnaturalización tal y como Butler señala, subrayando que el 
sexo y la sexualidad díscolos de una naturalización son simplemente, como el género, algo construido. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  
La heterogeneidad y proliferación de voces desde el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 

107 

frente a otros miserables, para apreciar múltiples opciones y posiciones. En cualquier caso, 
aunque no es desdeñable que estas perspectivas puedan nacer en parte por partir de un 
pragmatismocon acciones focalizadasel movimiento puede lograr cambios más concretosy 
relevantes en las vidas de las mujeres, lo cierto es que en algunas de ellas algunos sectores 
muestren una seducción por el poder de clase, fagocitadas por la vaga promesa 
demovilidad y mejora social, que siempre permite retroalimentar al sistema capitalista, el 
mismo que condena a unos muchos y entrona a unos pocos. Del mismo modo, la ausencia 
de una búsqueda de cambio estructural en esta serie de postulados supone, lógicamente, su 
limitación en sí ante el enraizamiento del patriarcado en las instituciones y en la sociedad. 

Por su parte, el feminismo, como modelo antagónico a la sociedad patriarcal que 
excluye toda conciencia y solidaridad social, no empieza y acaba con la inmersión de la 
mujer en el mundo laboral y es que, sin menoscabo de este logro, este responde en parte a 
nuevas coyunturas económicas que no implican un cambio sistemático sino una 
adecuación al sistema de producción. Dicho de otra forma, el avance conseguido por el 
feminismo en este ámbito –al margen de lo que queda por llegar a una equiparación laboral 
en todos los ámbitos y espacios– es reinstrumentalizado por el sistema para adecuarlo a él 
sin generar transformaciones que suplanten el modelo productivo vigente. Es por eso que 
para este feminismo más estructural, tanto en cuanto entiende que los cambios han de ser 
en todos los campos del sistema para reemplazar la cultura de la dominación, en esencia 
acaba proponiendo destruir el sistema para construir uno nuevo que no se base en un 
paradigma competitivo sino en la solidaridad, con una economía participativa y 
comunitaria que prime la democracia social. 

 
“Los nuevos” ataques al feminismo 
Es evidente que como corpus ideológico el feminismo mantiene una doble 

vertiente: intelectual, tanto en cuanto parte de un análisis del mundo y se alimenta con 
herramientas críticas ante él, y de acción, por no quedarse en un corpus teórico sino por 
ser una ideología, una ética que como tal, implica una praxis. Estos dos componentes se 
pueden resumir en una representación del sistema, y un programa de acción. Elprimero 
proporciona un punto de vista propio y particular sobre la realidad vigente, observándola 
desde una determinada perspectiva compuesta por emociones, percepciones, creencias, 
ideas y razonamientos, a partir del cual es analizado y comparado con un ideal alternativo, 
finalizando en un conjunto de juicios críticos y de valor que plantearán un punto de vista 
distinto a la realidad vigente. El segundo, el programa de acción, tendrá como objetivo 
acercar en lo posible el sistema real existente al sistema ideal pretendido. Esta última 
vertiente, la práctica, deberá realimentarse constantemente del sustrato intelectual con el 
fin de que, labúsqueda de la construcción de otros mundos posibles no patriarcales vaya 
acorde al camino no patriarcal que tenemos que transitar para llegar a ellos. 

En este sentido, como todo corpus teórico complejo, en ocasiones distintos 
sectores de la sociedad, de manera más o menos tendenciosa, lo han pretendido banalizar, 
incluso bajo un pretendido acercamiento a él, al obviar la parte intelectual del movimiento 
que implica formarse de un aparato crítico para poder pasar a la acción. Es por ello que 
frente a esta realidad mientras que por el contrario, feministas de gran calado intelectual se 
empeñan con mayor ahínco en promulgar un feminismo desde sus bases teóricas, teniendo 
su reflejo en la aparición de estudios de género y feministas en las Universidades. Por otro 
lado, las bases conservadoras aprovechan la perspectiva de análisis estructural del 
capitalismo y el diagnóstico actual del sistema del feminismo que concibe que el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

108 

capitalismo es estructuralmente patriarcal para hablar de “ideología de género” de manera 
peyorativa, en su afán transformador. Es por eso que se busca la biografía de autores más 
polémicas, como pueda ser Firestone, manipulándolas para que, al margen de lo alejado 
que se puede estar de su postulado práctico o su ideal de realidad, alejarse de las reflexiones 
que proponen, esto es, de la comprensión e intelectualización del mundo que se acerca al 
origen de la explotación social, política, económica, cultural y moral de las mujeres y que 
analiza como su acumulación incesante ha sido gracias a ella. Un corpus teórico que en el 
fondo, choca con la realidad ideológica que se va apreciando  desde las décadas de 1980 y 
1990, cuando el concepto de ideología sufre una devaluación por su inadecuación a los 
nuevos paradigmas intelectuales emergentes en lo que tendemos a denominar como 
postmodernidad, que proponen el conocido como “pensamiento débil” [Vattimo, 1983] a 
modo de una ideología flexible que se adecua y acomoda a las situaciones de cambio 
desconcertante que se gestan en la sociedad de final de siglo y que permiten la formulación 
del concepto de la Tercera vía [Giddens, 1999] y que no es otra cosa que una adaptación a la 
globalización y el liberalismo económico triunfante desde posiciones socialdemócratas que 
no dejan de promover un cambio estético con el fin de no remover el sistema y por tanto, 
sin alejarse de muchas concepciones del conservadurismo. Así pues, ante este contexto y 
frente al uso despectivo del feminismo por parte de sectores interesados que lo tildan de 
una ideología que promulga un discurso de control social que obedecería a los intereses 
grupales de sus postulantes o las acusaciones de dogmatismo, arguyendo que plantean 
premisas normativas irrefutables y va empañado de propaganda y adoctrinamiento, cabe la 
formación. El uso y abuso tendencioso del término, que busca arroparlo de 
descalificaciones y ridiculizarlo desde la desinformación solo puede ser respondido desde la 
información y formación –desde su sentido etimológico, para, valga el juego de palabras de 
la misma familia, transformar estos ataques.  

En cualquier caso,dentro de su heterogeneidad y sin menoscabo de las 
diferenciasfundamentales, podemos decir grosso modo, que en sus postulados ambas 
perspectivas abogan por un mundo más justo. De igual modo, las posturas que 
entendieron que este avance puede y debe ser amplio para que sea real urgieron auna 
mayor conciencia crítica de género y del patriarcado abogandoporuna suerte de 
transmisión formativa de su ideologíabasada en la formación crítica de la mujer y del 
hombre. Así por ejemplo podemos citar las reflexionesmantenidas desde los años noventa 
sobre la conveniencia del uso del concepto de género y la posibilidad de usar el término de 
patriarcado ante sus usos y abusos. En efecto, e término “género” referido en el año 1995 
en la IV Conferencia Mundial de la Mujer se vincula a la categorización social, a la toma de 
conciencia de valores, conductas y papeles que se atribuyen a la persona según el sexo que 
tenga. Categorías que cambian entre países, regiones o grupos sociales y que no pueden ser 
negadas. Al desmenuzar el concepto de género en sus diversas variables encontramos la 
citada versión débil, en la que no se llega a sustantivar los juegos de poder que existen 
detrás de los roles femeninos, y una versión fuerte, que tal y como indica el término, va 
más allá, en el análisis que hace de la estructura de poder, relacionándose con el concepto 
de patriarcado. De esta forma se evidencia cómo el concepto de género es el resultante de 
ejercer el patriarcado en la sociedad o, dicho de otro modo, el patriarcado se impone de 
manera global, constituyéndose como un sistema en el que el género se sería su expresión 
y, por tanto, circunscrito a una posición histórica de poder del hombre, dentro del proceso 
de apropiación subjetiva existente. 

Volvemos así al comienzo de este artículo, a saber, a la necesidad de ejercer una 
crítica personal, vinculable a una perspectiva ética universal que en el fondo, no deja de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Revisitando los textos fundacionales del feminismo: El segundo sexo desde Shulamith Firestone.  
La heterogeneidad y proliferación de voces desde el feminismo crítico en sus ideas, denuncias y reivindicaciones 

 

109 

implicar un nuevo humanismo, al romper con el concepto de los géneros presentes en la 
sociedad, para reconstruirnos criterios y características personales y no normas establecidas 
bajo los designios de la desigualdad. De esta forma, parece imposible no concluir este 
artículo desde la reivindicación que no por no ser nueva, pierde en profundidad y 
perspectiva, invitando a continuar formándonos en los textos fundacionales del feminismo 
para ser parte de una sociedad crítica con modelos que no se limiten a “revoluciones 
interiores” y conquistar no sólo “el poder”, sino “la autoridad”. [Retomando la aportación 
de Molina, 2003: 126-127]. 

El trabajo que queda no es poco: continuar en todo ese ejercicio de 
reconstrucción... y construcción. 

 
 
 
BIBLIOGRAFÍA  
 

Amorós, 1994: Celia Amoros, “La dialéctica del sexo’ de Shulamith Firestone: modulaciones en 
clave feminista del freudo-marxismo”, en Amorós, C. (coord.), Historia de la Teoría 
Feminista, Dirección General de la Mujer, Madrid, 1994, pp. 151-171. 

Amorós, 1997: Celia Amorós, Tiempo de Feminismo. Sobre feminismo, proyecto ilustrado y postmodernidad, 
Madrid, Cátedra, 1997. 

Amorós, 2000: Celia Amorós “Presentación que intenta ser un esbozo del status questionis”, en 
Celia Amorós (ed.), Feminismo y Filosofía, Madrid, Síntesis, 2000, pp. 9-112. 

Amorós, 2009: Celia Amorós “Entre la vindicación y la crítica al Androcentrismo”, en Investigaciones 
Feministas, Universidad Complutense de Madrid 2009, vol 0, pp. 9-27 

Anderson, 1999: Pamela Sue Anderson, “Feminism and Philosophy”, en Sarah Gamble (ed.), 
Feminism and Postfeminism, Cambridge, Icon Books, 1999. 

Battersby, 1998: Christine Battersby, The Phenomenal Woman: feminist Metaphysics and the Patterns of 
Identity, London, Routledge, 1998. 

Beavour, 1949: Simone de BeavourEl Segundo sexo, Madrid, Cátedra, 1999, traducido por Alicia 
Martorell del original francés de Editions Gallimard, Paris, 1949. 

Birulés, 1992: Fina Birulés (ed.): Filosofía y Género. Identidades Femeninas, Pamplona, Palmiela, 1992. 
Bordo, 1998: Susan Bordo: “The Feminist as Other”, en Janet A. Kourany (ed.), Philosophy in a 

Feminist Voice. Critiques and Reconstructions, Princeton University Press, 1998. 
Burdiel, 1994: Isabel Burdiel  Mary Wollstonecraft. Vindicación de los derechos de la mujer. Edición y estudio 

crítico, Madrid, Cátedra, 1994. 
Butler, 1990: Judith Butler, Gender Trouble, London, Routledge, 1990, traducido al español por 

Mónica Mansour y Laura Manríquez, El género en disputa, Barcelona, Paidós, 2001. 
Butler, 2017: Judith Butler, “Política de género y el derecho a aparecer” en Cuerpos aliados y lucha 

política. Hacia una teoría performativa de la asamblea, Buenos Aires, Paidós, 2017. 
Code, 2000: Lorraine Code (ed.): Encyclopedia of Feminist Theories, London, Routledge, 2000. 
Collins, Sirma, 2016: Patricia Hill Collins y Bilge Sirma, Intersectionality. Cambridge, Polity Press, 2016 
Flax, 1989: Jane Flax, Thinking Fragments. Psicoanalysis, Feminism and Postmodernism in the Contemporary 

West, Berkeley, University of California Press, 1990. 
Fraser, 1989: Nancy Fraser: Unruly Practices: Power, Discourse and Gender in Contemporary Social Theory, 

Cambridge, Polity Press, 1989. 
Fraser, 2013 Nancy Fraser, Fortunes of Feminism: From State-managed Capitalism to Neoliberal Crisis. 

London, Verso Books, 2013. 
Friedan, 1974: Betty Frieda, La mística de la feminidad, Madrid, Júcar, 1974. 
Giddens, 1999: Anthony Giddens, La tercera vía: la renovación de la socialdemocracia, Taurus Ediciones, 

1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



José Antonio MÉRIDA DONOSO 
 

110 

Latimer, 2018: Joanna Latimer,“Repelling neoliberal world-making? How the ageing-dementia 
relation is reassembling the social”, en “The Sociological Review Monographs”, 66.4, 2018, 
pp. 832-856. 

Lloyd, 1984: Genevieve Lloyd: The Man of Reason: «Male» and «Female» in Western Philosophy, London, 
Methuen, 1984. 

Kourany, 1998: Janet Kourany A. (ed.): Philosophy in a Feminist Voice. Critiques and Reconstructions, 
Princeton University Press, 1998. 

Laudano, 2013: Claudia Nora Laudano “Shulamith Firestone: Una propuesta pionera acerca del 
potencial liberador de la tecnología en la vida de las mujeres”, en III Jornadas CINIG de 
Estudios de Género y Feminismos, La Plata, 2013. 

Miguel, 1995: Ana de Miguel: “Feminismos”, en Diez palabras clave sobre Mujer, Celia Amorós 
(directora), Pamplona, Editorial Verbo Divino, 1995. 

Molina, 2003: Molina Petit, Cristina “Género y poder desde sus metáforas. Apuntes para una 
topografía del patriarcado”, en Del sexo al género: los equívocos de un concepto, Silvia Turbet (ed. 
lit.), 2003, pp. 123-160. 

Osborne, Molina, 2008: Raquel Osborne, Cristina Molina Petit, “La evolución del concepto de 
género: selección de textos de S de Beauvoir, K Millet, G Rubin y J Butler” (selección y 
presentación: R Osborne y C Molina Petit), en Empiria: Revista de metodología de ciencias 
sociales, 2008, pp. 147-182. 

Nash, 1998: Kate Nash, Universal Difference: Feminism and the Libertal Undecidability of ‘Women’, London, 
Palgrave Macmillan, 1998. 

Pérez, 2007: M. Perez, Historia del feminismo y vindicación de los derechos de las mujeres, Sevilla, Universidad 
de Sevilla, 2007. 

Puleo, 2000: Alicia Puleo, Filosofía, Género y Pensamiento Crítico, Universidad de Valladolid, 
Secretariado de Publicaciones, 2000. 

Restrepo, 2004: Alejandra Restrepo, “Femenismo y discurso de género”, polis disponibil la adresa: 
http://polis.revues.org/7266 ; DOI : 10.4000/polis.7266, accesat la 14 Iunie 2019 

Reverter, 2003: Sonia Reverter, “La perspectiva de género en la filosofía”, en “Feminismo/s”, 1, junio 
2003 Centro de Estudios de la Mujer, Universidad de Alicante, 2003, pp. 33-50. 

Reverter, 2011: Sonia Reverter Bañón, “Feminismo institucional ¿Un feminismo líquido?”, en Ritmos 
contemporáneos. Género, política y sociedad, Rocío Orsi y Laura Branciforte (eds.), Madrid, 
Editorial Dykinson, 2011, pp. 213-228. 

Sendón, 1995: Victoria Sendón de León, “Paradigma: el fin de un modelo perverso”, en “La correa 
Feminista”, No. 12, Centro de Investigación y Capacitación de la Mujer, México, 
Primavera de 1995, pp. 17-21. 

Valcárcel, 1993: Amelia Valcárcel, Del miedo a la Igualdad, Madrid, Crítica, 1993. 
Valcárcel, 1997: Amelia Valcárcel, La política de las mujeres, Madrid, Cátedra, 1997. 
Valcárcel, 2000: Amelia Valcárcel, “Las filosofías políticas en presencia del feminismo”, en Celia 

Amorós (ed.), Feminismo y Filosofía, Madrid, Síntesis, 2000, pp. 115-133. 
Vattimo, 1983. G. Vattimo, El pensamiento débil / Il pensiero debole, P. A. Rovatti, Milán, Feltrinelli, 

1983. 
Young, 2000: Iris Marion Young, La justicia y la política de la diferencia, Madrid, Ediciones Cátedra, 

2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:45 UTC)
BDD-A30986 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

