PROBLEME DESCHISE DE FENOMENOLOGIA LUI
HUSSERL PRIN PRISMA INTEGRARII SALE IN
MODELUL ONTOLOGIC INFORMATIONAL PROPUS DE
MIHAI DRAGANESCU

PROBLEMS STARTED BY HUSSERL’S
PHENOMENOLOGY IN TERMS OF ITS INTEGRATION
INTO ONTOLOGICAL INFORMATIONAL MODEL
PROPOSED BY MIHAI DRAGANESCU

Gorun MANOLESCU
Institutul de Inteligenta Artificiala “Mihai Draganescu”, Academia Roméana /
Research Institute for Artificial Intelligence “Mihai Draganescu”, Romanian
Academy (ICIA)

e-mail: gmnoema@yahoo.com

Abstract: May another reality exist so as to generate our physical world? Both
Mihai Drdganescu and Edmund Husserl said yes. But there is a main difference
between those two approaches. So, Romanian scholar Mihai Draganescu proposed
an ontological model with strong phenomenological character in which information
and material principles are at the same level. Instead Husserl proposed an idealist
(transcendental) solution. In this respect Dragdanescu’s model seems to be more
general and consistent. Also Mihai Draganescu says that Husserl’s Phenomenology
can be integrated in his model. But for this some problems appeared. Our present
work is dedicated to identifying such problems. In subsequent material we will
analyze how these problems can be solved by Mihai Drdaganescu.

Keywords: lived experience; intentionality; noema; consciousness; constitution;
reelle; realitét; wirklichkeit;

(i) Introducere

Mihai Draganescu a fost presedintele Academiei Romane (1990-1994).
Tot dansul a infiintat, In 1992, Sectia IT a acestei Academii si a condus-0
pana in 2010 cand a plecat dintre noi.

Dedicate Modelului Ontologic Informational pe care Mihai Draganescu
I-a propus, si care are la baza, ca principiu, informatia, la egalitate cu cel al
materiei, am publicat o serie de lucrari (Manolescu, 2014, 2015, 2017).

Constantin  Noica (Surdul995: 190) afirma: ,Despre Modelul
draganescian, autorul sdu poate rosti, ca filosof intemeiat pe stiinte, aceastd

218
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



admirabild vorba, pe care numai un Hegel cuteza sa o spund despre sistemul
sdu, din perspectiva speculatiei «Toate filosofiile au o ratiune in lumina
acestui model»” . Numai ca aceasta ,,ratiune” trebuie sa le integreze, adica sa
le adapteze pentru a le integra fara a le contrazice in spiritul lor. lar printre
aceste filozofii se regaseste cea aristotelica, cea kantiand si nu mai putin
important, Fenomenologia husserliand. $i aceasta deoarece demersul
draganescian are, de asemenea, si o puternica tentd fenomenologica.

Textul de fata se referd la aceastd fenomenologie deoarece ea ridica o
serie de probleme pentru care Mihai Draganescu a trebuit sa gaseasca solutii.
Interesant este cd, in timp ce lui Aristotel si Kant autorul le dedica un numar
important de pagini, in schimb cand este vorba de Husserl el se limiteaza
doar la cateva paragrafe din glosarul de termeni anexat uneia dintre cartile
sale fundamentale, Ortofizica (Draganescu, 1985).

In cadrul unei convorbiri particulare, din toamna anului 2018, cu
Doamna Nora Rebreanu, sotia Profesorului, am aflat ca, de fapt, cunoasterii
si aprofundarii lui Husserl, lui Mihai Draganescu i-a fost necesar un interval
de timp considerabil. lar rezultatele se vor vedea. Nu in acest text care are ca
obiect identificarea problemelor puse 1in fata Profesorului de catre
Fenomenologia husserliand, ci intr-un material ulterior in care Mihai
Draganescu incearca sa le rezolve.

Potrivit scopului urmadrit, acest text nu va fi un studiu sau o exegeza a
demersului husserlian in ansamblu, ci va incerca o distantare selectiva fata de
conceptia acestuia, fard ca ea sa fie deformata. Prin urmare, o serie de aspecte
ale abordarii husserliene, cum ar fi: dificultatile observarii de sine,
posibilitatea unei descrieri (eidetice) a trdirilor, reflectia si reductia
fenomenologica ca metode, empatia si intersubiectivitatea, logica
transcendentald husserliand si gramatica formelor pure, timpul subiectiv,
s.a.m.d., nu au fost avute in vedere.

Se cuvine ca autorul sid-si exprime gratitudinea fata de A. Bruzan
(cadru asociat la Universit¢ De Rouen unde preda cursuri de introducere in
fenomenologie, fiind doctorand sub indrumarea lui Natalie Depraz, cunoscuta
specialista in Husserl, traducatoare din Fink) care a avut amabilitatea sa
parcurgd o prima versiune a lucrarii noastre si sd ne ofere o serie de sugestii
extrem de pertinente in legatura cu pastrarea spiritului husserlian.

Avand insad in vedere chiar afirmatia lui Husserl ca datorita ,,unei
fenomenologii aflata incd la Tnceputuri, este posibil ca termenii si conceptele
propuse sa prezinte o fluiditate” (Husserl, 2011: 314), am fost obligati ca, in
anumite situatii, sa incercam o precizare a lor tinand seama chiar de sugestiile
existente in textele autorului. Dar, in acord cu scopurile textului de fata, a fost
imposibil sd nu emitem s§i unele interpretdri, care s-ar putea sd parad
neortodoxe pentru un husserlian pur. in astfel de cazuri, conform uneia dintre
conotatiile ,,deconstructiei” lui Derrida, chiar ,,interpretarea unui text este

219
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



doar un alt text care nu este ¢l insusi o interpretare privilegiata si care deci, la
randul sau, se cere a fi interpretat” (Graham, 2002: §14.7).

(ii) Premize si definitii de baza ale abordarii husserliene
Husserl arata (Husserl, 2011: 206-207):

,[-..] trebuie s@ intelegem ca trdirii empirice i se opune, drept conditie
a sensului ei, trairea absoluta a Fiintei absolute si ci aceasta din urma
nu este o simpla constructie metafizica [s.n. G.M], ci ea poate fi
atestatd in caracterul ei absolut fara nici o urma de indoiala prin
intermediul unei schimbari corespunzitoare de atitudine, putind astfel
sa fie data in cadrul unei intuitii directe” [s.n. G.M].

In acest sens, pentru a ajunge la primatul Fiintei, complementari
Constiintei pure (absolute), Husserl procedeaza in felul urmator.

In primul rand, el pleacd de la un platonism reformulat. Astfel
introduce o delimitare intre idee si esenta.

,La o [delimitare] terminologica in acest sens ma impinge [...] nevoia
de a pastra extrem de importantul concept kantian de idee, in asa fel
incat sa fie distins in chip limpede de conceptul general de esenta [...].
Voi folosi de aceea [pentru esentd G. M.] neologismul eidos” (36).

Dar la ce ,,concept kantian de idee” se refera Husserl? La faptul ca
ideile - printre altele si cea de Divinitate sau de Absolut - sunt, dupa Kant,
notiuni cu care opereaza ratiunea, si a caror semnificatie nu poate fi datd in
nici o intuitie §i experientd posibile (Kant, 1969: 652). Iar dacd totusi cautam
sa obtinem o cunoastere a unor asemenea entitati, nu ne alegem, din punctul
de vedere kantian (a se vedea logica sa transcendentald), decit cu
paralogisme sau cidem in antinomii (307-461). In schimb, spune Husserl,
esenta (eidos) poate fi obiect de cunoastere, prin intuitie directa (Husserl,
2011: §5).

Particularizand, se va putea spune ca Absolutul in chip de idee nu poate
fi cunoscut. In schimb, ca esentd a creativititii sale care se va concretiza in
doctrina constituirii, de care vom vorbi la timpul potrivit, el poate fi intuit
direct ca Fiinta absolutda/ Constiinga purd.

Prin urmare, ne mai avand, in continuare, nevoie de Absolut sau
Divinitate, Husserl le va scoate din joc aplicand o reductie fenomenologica
(§3), metoda husserliana cunoscutd, de punere intre paranteze a unui anumit
lucru, fara a-i nega existenta. in acest fel Husserl rimane fata in fata doar cu
Fiinta absoluta.

Mai departe, Husserl introduce un alt postulat referitor la ceea ce va
numi ,realitate”. Si anume, va structura aceasta realitate pe doud niveluri: (i)

220
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Transcendentalul si (ii) Naturalul, ambele fiind reale. Reale in sensul ca sunt
accesibile cunoasterii umane, insa diferite ca modalitati de accesare.

Transcendentalul este un topos al lui ,nici unde” si ,,nici cand”,
deoarece Husserl nu specificd nimic in legdturd cu spatialitatea si
temporalitatea acestuia si nici daca este sau nu ,,material”.

In Transcendental se afli Fiinta absolutd si/ sau ceea ce Husserl va
numi, in general, ,,Constiinta”.

Transcendentalul, continutul acestuia, este accesibil cunoasterii umane
prin intuitie directa.

Realitatea sa va fi desemnata prin reelle (Husserl, 2012. Cercetarea a
cincea, §2,219 de exemplu), termen pe care il vom utiliza si noi, cu
semnificatia de aici.

Naturalul (Fizicul) este un alt topos in care lucrurile continute au
intindere spatiald in trei dimensiuni si durata temporala, iar aceste lucruri sunt
de natura materiala.

Continutul Naturalului este conditionat de Transcendental prin Fiinta
absoluta sau Constiinta.

Continutul Naturalului este accesibil cunoasterii umane prin
intermediul unei perceptii empirice care nu se reduce doar la una externa,
prin cele cinci simturi, ci va functiona si intern vizadnd aperceptii
(corporalitate si trairi primare cum le numeste Husserl (Husserl 211: 317),
amintiri ale unor perceptii, ganduri, judecati (Locke 1961: 82), etc.).

Realitatea Naturalului va fi desemnatd de Husserl prin realitdt termen
pe care, de asemenea, il vom utiliza si noi, cu aceastd semnificatie (citat de
Bauman 1998: 87).

In fine, plecand de la faptul ci atat in realitit cat si in reelle pot apirea
lucruri iluzorii, discursul husserlian va face distinctiile: a fi real in act -
Wirklichkeit, a fi real potential - Quasi-Wirklichkeit si a nu fi real, deci
iluzoriu - Non-Wirklichkeit” (Husserl, 1994b: §2) . In aceste cazuri si noi ne
vom folosi husserlienele wirklichkeit, quasi-wirklichkeit si non-wirklichkeit.

Cuvintele: realitit, reelle, wirklichkeit, quasi-wirklichkeit si non-
wirklichkeit sunt cuvinte-cheie si va trebui sa fie tinute minte deoarece vor fi
curent utilizate In expunerea noastra.

Mai trebuie adaugat ca Husserl denumeste ,,0biect”, intr-un sens foarte
larg, tot ce se afla Tn Transcendental si Natural. Astfel se va intelege sub
aceastd denumire chiar si ceva de gen ,,justitie”, ,,figura 2”, ,,cerc” ca figurad
geometrica, ,,principiul tertului exclus” sau, pur si simplu, ,,0 stare de fapt”
cum ar fi ,stiloul se afld pe birou impreund cu niste carti”, inclusiv intreaga
realitdt sau reelle.

De asemenea, Husserl va denumi ,,fenomen” modul in care ne apare
noud un obiect, manifestarea ,,obiectului insusi in carne si oase”, dar nu si a
lucrului-in-sine kantian. Astfel ,,fenomenul, este atunci totalitatea a ceea ce se

221
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



afla in plind lumind a zilei sau care poate fi adus la lumind, fiind scos din
ascundere” (Heidegger, 2003: &7,38); insa a fi adus la lumina poate insemna,
pentru Husserl, si a aplica reductii fenomenologice succesive pana la esenfa
unui obiect, aceasta devenind ,,ascunderea” cea mai profunda.

Comentariul 1: Aici apare prima problema. Si anume ca in legaturd cu
Transcendentalul Husserl nu ne spune nimic despre toposul in care se afla.
Dar nu acelasi lucru il face orice doctrina idealista? De exemplu, cea a lui
Platon cdnd se referd la ,, Lumea ideilor? Da, dar Platon e consecvent: el nu
ne spune nimic in acest sens nici cind se referd la , Pesterd”. In schimb
Husserl nu da dovada de o asemenea consecventd in legaturd cu Naturalul si
de aceea se spune ca el se inscrie pe linia unui idealism partial, i.e. unul
., transcendental”. Discutia aici se poate prelungi indefinit odata ce, in
filozofie a fost admis idealismul. Asta nu inseamnd ca problema idealismului,
in general §i a celui particular la Husserl, nu exista.

Comentariul 2: A doua problema. Modul in care Husserl vede
, realitatea” nu inseamna nimic altceva decdt introducerea, pe usa din dos, a
metafizicului, adica a acelui ,,ceva” din afara omului; plecand de la premiza
cd acest ceva, chiar si redus la ,, Fiinta absoluta” poate fi perceput de om
printr-o ,, intuitie directa”.

(iii) Constiinta in genere, triire si act.

Conform lui Husserl, ,,constiinta” in sensul cel mai larg posibil, poate fi
considerata drept totalitatea reala (reelle) a ,.trairilor” fiintei umane si inter-
teserea acestor trairi de orice fel in unitatea fluxului lor (Husserl, 2012: 218).
Ea se afla in Transcendental si este similara, dar nu identica cu cea a altor
animale. Ceea ce diferentiaza o constiinta de tip uman de una a altor animale
este ca ea poate fi auto-perceputa prin reflectie, aceasta devenind una dintre
caracteristicele principale ale acestui fel de constiinta.

Dar ce ar putea sa insemne o ,,trdire” si, separat, un ,,act” de constiinta?

O traire, dupa Husserl, este ceva ce se ofera ea insasi perceptiei, cu o
evidenta de necontestat (esse est percipi) (Dermot, 2012), pe cand, in schimb,
referindu-se la actele de constiinta Husserl foloseste termenul «Erlebnis»
[traire] (Dermot, 2012) pentru a semnifica starea de constiinta drept o traire
personald ca o experientd a persoanei a treia. Astfel credem ca putem inlatura
acum aceasta neclaritate.

Prima data, fenomenologul, pe post de persoana intdi, experimenteaza
continutul constiintei ca fiind alcatuit din propriile #rairi; dar simultan, ca
persoand a treia, experimenteaza continutul constiintei ca fiind alcatuit din
trairi pe care nu le-a produs el (persoana a treia) ci persoana intai si pe care le

222
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



va numi, de aceasta data, ,,acte de constiin{a’; iar pe acestea le poate privi
detasat, le poate descrie si analiza.

Comentariul 3. Putem acum sa facem observatia ca aceasta duplicitate
apare pentru ca una §i aceiasi , realitate” este vazuta si numita diferit in
functie de punctul de vedere al observatorului, ceea ce reprezinta un fel de
,,complementaritate” avant la letter. lar o astfel de complementaritate
introdusa implicit de Husserl va constitui una dintre caracteristicile
., reductiei fenomenologice” ca metoda. Ceea ce, dupa cdte cunoastem, nu a
fost pana acum pus in evidenta.

Cam atat, deocamdata, despre trairi si acte de constiintd asupra carora
vom reveni. De asemenea, mentionam ca Husserl utilizeaza si alte nuante ale
notiunii de ,,act de constiintd” si, In acest sens, se pot consulta cele doua
dictionare apartinand lui Drummond (2007) si, respectiv, Dermot (2012).

(iv) Ontologie formala si ontologie materiala

In paragraful al doilea al acestui text s-a redus fenomenologic
Absolutul si am ramas fata in fata cu Fiinta absoluta. A fost o reductie de sus
in jos (top down). De fapt Husserl a plecat si invers, de jos in sus (bottom up)
pentru a pune mai clar in evidenta aceiasi Fiinta absoluta. Si anume a plecat
de la punerea Intre paranteze a modului in care stiintele numite de el ,,eidetice
pure” - logica si matematica - privesc lucrurile si apoi a trecut la scoaterea
din joc si a aga numitei ,,atitudini naturale” proprie stiintelor naturii.

In continuare discursul nostru va lua in considerare doud notiuni
husserliene, ontologia formala proprie logicii si matematicii ambele pure si
ontologie materiala proprie stiintelor naturii.

Ontologia formala este introdusa de Husserl in filozofie drept o
descriere a unor obiecte de tip ,,forma” (Henning, 2006). in afari de sensul
care atribuie ,,esentei” denumirea de ,,eidos”, Husserl mai utilizeaza si altd
semnificatie a acestuia si anume de ,,forma esentiala” (fara materie) (Husserl,
2011: §10). Prin urmare, aici este vorba de o distinctie intre forma si materie.

Astfel, cand vorbim despre ,.formal”, intelegem ca, in acest caz,
perceptiile si judecatile au ca obiect entitati de tip ,,forma”.

Logica si matematica, ca discipline, sunt intr-adevar formale cand
»formele vide”, cum spune Husserl, nu sunt ,,umplute” cu materie. Acest mod
de a vedea lucrurile aminteste de intuitionismul matematic, considerat a fi de
natura unui platonism in care ideile, ca existentd, sunt Inlocuite cu obiectele
matematicii.

Comentariul 4: Despre modul de exprimare, in acest caz, se poate
spune precum Heyting: ,, Limbajul in care matematica se exprimd, fie acela

223
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



obisnuit, fie acela formalizat, nu serveste decdt la comunicarea rezultatelor
si ofera numai o imagine - bild - a matematicii, dar matematica nu este
aceastda imagine si cu atdt mai putin limbajul in care o exprimam” (Heyting,
1934, citat de Dumitriu, 1969: 797).

Mai trebuie spus ca in cadrul ontologiei formale, procesul mental care
are ca obiect ,,adevarul” se bazeaza pe de o parte, pe o gandire conceptuala
care se desfagsoara deductiv, plecand de la genul maxim (categorie) si
avansand, prin descompuneri, pe niveluri succesive de detaliere, pana la
anumite elemente terminale (obiecte nedecompozabile) si, pe de alta, pe cele
trei principii logice formale si ideale: identitate, necontradictie si tert exclus.
In acest fel, la nivelul genului maxim se afli premizele, ca axiome
reprezentand adevarul existential reelle apodictic, cel mai general. lar odata
cu detalierea pe diverse niveluri, prin emiterea de consecinte care nu
contrazic axiomele, adevarul axiomelor se prezerva (mosteneste) fiindu-i
adaugate noi precizari. Prin urmare, de sus pana jos, adevarul nu se modifica
ci doar se rafineaza.

Comentariul 5: In legdturd cu o ontologie formald apar doud intrebdri:
(a) in ce fel de topos exista ea? si (b) in ce mod are omul acces la o obiectele
unei asemenea ontologii? Husserl raspunde doar la a doua intrebare si
anume ca accesul omului este realizat printr-o intuitie directa ca si in cazul
obiectelor care se afla in Transcendental. Aceasta ar putea sa subinteleaga
faptul ca si aceasta ontologie s-ar afla tot in Transcendental. Dar despre
aceasta Husserl nu afirma nimic. Am semnalat totugi neclaritatea respectiva
doar pentru ca ea sa nu fie atribuita discursului nostru. De fapt, in demersul
husserlian, ea nu impieteaza in mod deosebit, dar am considerat ca este bine
ca ea sa fie mentionata.

Si acum sa trecem la ontologia materiala proprie unei ,,atitudinii
naturale”. Aceastd atitudine pleacd de la modul in care stiintele naturii
privesc lucrurile atunci cand formele vide capatd un continut material.

Stiintele naturii, dupd Husserl, sunt considerate ca se ocupd de
domeniul Naturalului (Fizicului) care se afla in spatio-temporalitatea cu
intindere in trei dimensiuni si durata in timp si este susfinut ,,material” fiind o
realitate de tip realitt.

Astfel (Husserl, 1994a) spune cad in interogarea stiintificd naturald se
pleacd de la ce este dat ca obiecte din lumea noastra fizica (,,Este suficient sa
ne amintim de naivitatea [cd] stiinta naturii acceptd natura ca dat”, (18)). Prin
urmare aceste obiecte nu trebuie niciodata sa fie interogate ci trebuie luate ca
fiind fundamentul de la care investigatia stiintifica trebuie sa plece. Cu alte
cuvinte oamenii de stiintd ,,naturala” considera ca lumea fizica trebuie sa

224
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



constituie propria axioma. Pentru aceastd ratiune Husserl aratd ca in masura
in care dorim sd avem acces la aceastd lume noi trebuie, conform
empirismului pozitivist al interogarii de sorginte stiintifica, sa o consideram,
intr-un fel, drept lucru insusi [Sache selbst] si nu lucrul in sine kantian.

Autorul incepe critica sa a stiintelor naturale notand anumite absurditati
care devin evidente cand un asemenea empirism este adoptat (12).

Urmandu-| pe (Cogan, 2006), care face apel la Husserl, vom spune cele
ce urmeaza.

Stiintele naturale sunt stiinte evident empirice si astfel ele au de-a face
cu fapte empirice. Prin urmare atunci cand principiile logic-formale ideale,
apartinand ontologiei formale (identitate, necontradictie, terf exclus), sunt
subsumate legilor Naturii ca legi ale gandirii , aceasta conduce la
considerarea lor ca unele dintre multele legi ale naturii. Daca am proceda 1n
acest fel, ar trebui sa {inem seama ca modul in care o lege naturald poate fi
stabilita si justificata este, prin inductie, din fapte singulare ale experientei.

Inductia insa nu stabileste certitudinea legii ¢i numai o mai mare sau
mai mica probabilitate a acesteia. Aceasta ar inseamnd cd legile gandirii
trebuie, in acest caz sd posede un anumit grad de probabilitate. Contradictia
este evidentd. Absurditatea in practica devine efectivd cand notam ca
naturalistul este dominat de scopul de a considera cunoasterea stiintifica
(epistemologia) Intotdeauna ca fiind in mésura sd producd un adevar autentic
absolut, i.e. cel mai general, apodictic existential, utilizand principiile ideale
amintite ale gandirii.

Mai clar, in acest caz, prin inductie se pleaca de jos in sus, de la obiecte
fizice, materiale, considerate a fi elemente terminale si se determina ceea ce
le este comun. Se constituie astfel un prim si singur nivel sintetic al
»adevarului” si procesul se opreste. Prin urmare, nimeni nu va putea decela
adevarul general al axiomelor deoarece nu se ajunge la ele. $i, de asemenea,
nu se va putea spune daca el exista fiind ,,mostenit”, sau nu, in cadrul acestui
prim si ultim nivel de sinteza. In concluzie, se poate afirma fara dubii ca prin
inductie nu se poate obtine decat un adevar posibil (relativ) si nu unul
autentic®.

Sa revenim la ,,atitudinea naturala”.

! Lucru consemnat de explozia apdrutd in cadrul logicii pentru ca aceasta si poatd face fatd
descrierilor unor domenii specific ale realitatii materiale: aparitia, mai intdi, a logicilor
polivalente (Moisil), apoi a logicilor fuzzy (Zadeh, Negoitd) ca, in prezent, sa se pund un
accent deosebit pe logica modala (initierea acestei tendinte apartinand lui Lukasievici) ale
carui principii si valori de adevar fusesera, de fapt, puse in evidenta chiar de Aristotel in cap.
2 (Despre interpretare) din Organon in cadrul caruia, in contrast cu cele trei principii ale unei
logici ideale puse in evidentd in capitolul 1 al cartii, el utilizeaza “tertul inclus” acceptand
“posibilitatea” ¢i mai mult chiar, admite incd o noud valoare de adevar, de-a dreptul
subversiva, cea a “viitorului contingent”. Despre Dialetheism si logicile paraconsistente nu
mai vorbesc.

225
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Husserl caracterizeaza aceasta atitudine in felul care urmeaza (Husserl,
2011: §27-§30).

In calitate de oameni ai vietii naturale avem reprezentiri, judeciri,
simtiri, vointe intr-o ,atitudine naturala”. Percepem si devenim constienti,
adica avem o serie de ,,trairi” sau ,,experiente vii”, ca:

e Lumea se intinde si se schimba la nesfarsit in spatiu si timp;

e Lucrurile corporale, inclusiv fiinte animale si oameni, sunt, pur si
simplu, prezente;

e in raport cu aceste lucruri (obiecte) noi avem sentimente pe care, de
asemenea, le percepem;

eCele de mai sus sunt independente de o ordine pe care insa o
percepem ca pe una staticd la un moment dat, dar care se schimba
instantaneu, in continuu;

O asemenea ordine pe care o sesizam (percepem), si o judecam
numind aceastd judecatd , cogito”, se referd la realitatea (realitdt
wirklichkeit) care ma inconjoara efectiv, dar ea se poate referi uneori si la alta
realitate reelle wirklichkeit cum at fi numerele pure si legile lor, formatiuni
complexe de astfel de numere, figurile geometrice si legile lor, principiile
logice si ceea ce numim gandire conceptuald, etc., numai ca lumea realitdit
wirklichkeit ramane in continuu prezenta pentru mine, chiar daca ,,umbrita”,
iar noi continudm sa ne aflam astfel in atitudinea naturala.

(v) Prima revenire la trairi

Suntem acum in masura sa revenim cu detalii in privinta ,.trairilor”.

In primul rand vom observa ci Husserl, atat cand ce referd la o
atitudine naturala cat si la una care vizeaza formalul, 1n afara perceptiei unor
obiecte externe ale celor doua ontologii el merge pe ideea ca tot obiecte sunt
si unele interne, supuse aperceptiei, cum ar fi cogitatiile, sentimentele,
precum si amintirile. Prin urmare, in toate aceste cazuri, va fi vorba de un
proces de perceptie a unor obiecte nu numai materiale ci si abstracte (i.e.
»cogitatii”) sau greu de definit (i.e. sentimente). Evident ca obiectele luate in
considerare vor fi de tipuri diferite. In schimb continutul procesului de
perceptie/ aperceptie va fi esential identic. Ori tocmai o asemenea identitate a
esentei continutului va conduce la aparitia unei ,.trairi” (,,experiente vii”),
respectiv, ,,act de constiinta”.

Toate cele de mai sus vor permite, deocamdata, sa partajam actele de
constiingd in: (i) formale si (ii) ale atitudinii naturale. O asemenea partajare
conduce la alta similard privind continutul unei constiinte, in sens cel mai
general posibil.

Anticipand vom spune ca in afara tipurilor de acte ,,formale” si ale
,Latitudinii naturale”, intr-o constiinta, in general, vor mai exista si acte de al
treilea tip: ,,pure”, despre care vom discuta imediat.

226
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



(vi) Punerea intre paranteze a stiintelor eidetice pure (ontologiei
formale) si a stiintelor naturii (ontologia materiala)

Ce mai ramane daca scoatem din joc (reducem fenomenologic) tot ce
tine de formal si atitudinea naturala? Este intrebarea pe care si-0 pune
Husserl. De fapt, aceastd reducere se refera la punerea intre paranteze, in
cadrul constiintei, a trairilor ,,atitudinii naturale” si pe cele ,,formale”, iar
Husserl va afirma ca, prin aceastd scoatere din joc va mai ramane ceva si
anume un ,rest fenomenologic”. Acest rest este ,,constiinfa purd in absoluta
ei fiinta proprie”, identificabila, in termeni husserlieni, printr-0 intuitie
directa:

,De asemenea, trebuie sa intelegem ca trairii empirice i se opune,
drept conditie a sensului ei, trairea absoluta si ca aceasta din urma nu
este o simpld constructic metafizicd, ci ea poate fi atestatd in
caracterul ei absolut fara nici o urma de indoiala prin intermediul unei
schimbari corespunzatoare de atitudine, putind astfel sa fie datd in
cadrul unei intuitii directe” (Husserl 2011: 206-207).

Iatd modul in care se ajunge la ea:

»l...] In loc sd efectuam In mod naiv actele proprii constiintei in
legatura cu natura, [si formalul, G.M.], odatd cu tezele lor
transcendente [transcendente in raport cu ,restul” fenomenologic
G.M.], [...] noi ,,scoatem”, dimpotriva , ,,din functiune” toate aceste
teze, asadar nu le mai dam girul, indreptandu-ne privirea asupra
congstiingei pure in absoluta ei fiinta proprie, pentru a o sesiza si a o
cerceta in chip teoretic. lata, prin urmare, ce anume raméane in urma,
in calitate de ,reziduu fenomenologic”, atunci cand scoatem din
circuit intreaga lume [inclusiv formalul G.M], odata cu toate lucrurile,
vietuitoarele si oamenii din cuprinsul ei, inclusiv pe noi insine (187).

Si, mai adauga: ,De fapt, nu am pierdut nimic prin aceasta, ci,
dimpotriva am castigat intreaga fiinta absoluta care, inteleasa corect, ascunde
in sine toate transcendentele lumii, in masura in care le «constituie» in sine”.

Acest citat rezuma sugestiv doctrina constituirii care va face obiectul
paragrafului urmator.

Pana atunci vom mai ardta cd trairile naturale si cele formale din
Transcendental, care au fost scoase din joc, vor putea reprezenta obiectul
unor fenomenologii diferire de cea pura, caci:

»|...] In ciuda scoaterii din circuit a naturii fizice, existd nu numai o
fenomenologie a constiintei proprii stiintelor naturii [avand ca obiect
trairile naturale G.M.] [...]. In mod similar, exista, in ciuda faptului ca

227
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



psihologia si stiintele spiritului sunt lovite la randul lor de scoaterea
din circuit, o fenomenologie a omului; [...] in fine, exista o
fenomenologie a spiritului social, a configuratiilor sociale, a
realizarilor culturale s.a.m.d. In madsurd in care ajunge si fie data
pentru constiingd [sub formd de traire G.M.], orice transcendenta
[inclusiv una formala G.M.] face obiectul wunei cercetari
fenomenologice [...]” (268).

De toate aceste fenomenologii ar trebui sd se ocupe continuatorii,
Husserl rezervandu-si dreptul de a se focaliza asupra fenomenologiei pure; a
se vedea, in acest sens, si titlul operei sale capitale: ldei privitoare la o
fenomenologie pura....

(vii)Doctrina constituirii

Sa observam, mai intai, ca respectiva Constiintd purd (in absoluta ei
fiinta proprie) este apriorica, deoarece ea este ,,0 constiinta donatoare de
sens, care este la randul ei absoluta si nu exista in virtutea unei noi donatii de
sens” (§ 55, 207). In schimb, ea poate ,.dona sens”.

Ce reprezintd aceasta ,,donare de sens” a Constiintei pure? Ea
reprezintd, de fapt intrarea in Existenta. A cui? A ,tuturor (sub)regiunilor de
fiintd”, pentru ca: ,, Prin intermediul reductiei fenomenologice a rezultat
pentru noi tinutul constiintei absolute, pure, inteles intr-un sens foarte precis,
ca tinut al fiintei ,,absolute”. Aceasta reprezinta categoria originara a fiintei in
genere [...] in care isi au radacinile toate celelalte (sub)regiuni de fiinta [s.n.
G.M.]” (§76, 267).

Comentariul 6: Celelalte (sub)regiuni de fiinta reprezintd, de fapt, pe
de o parte, , fiinfa” Formalului si, pe de alta, cea a Naturalului cu toate
obiectele pe care acestea le contin. Daca ne vom referi la obiectele fizice din
Natural: inanimate si animate, important este ca, de fapt, lor nu li se acorda
viata” cum gresit S-ar putea intelege la o prima vedere, ci, doar,
. existenta”, ca si celorlalte obiecte din Formal. lar in acest caz, dati-ne voie
sa folosim termenul de ,, fiintare”, introdus ulterior de Heidegger, dar nu in
sensul propus de acesta (a se vedea (Ciocan 2007)), ci, in sens de
,,existenta”.

Devine acum evident ce va insemna ,,umplerea cu sens” realizatd de
Fiinta pura absolutd si anume, repetam, conferirea de existen{a pentru toate
obiectele din atitudinea naturald si din formal. Ceea ce, in ultima instanta,
inseamna cd o parte din Transcendental, prin intermediul Fiintei pure
absolute, ,,constituie” Formalul si Naturalul. Si, de asemenea, va rezulta si
semnificatia sintagmei husserliene si anume ca ,,orice realitate [realitdt sau
reelle G.M.] exista doar prin «donatie de sens» ™ (titlul §55).

228
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



(viii) A doua revenire la trairi

Apare acum in ,,constiinta purd absolutd” un nou tip de trairi si anume
Htrairile pure”. $i dacd celelalte tipuri apareau in urma unor perceptii si
aperceptii  corespunzatoare obiectelor aferente atitudinii naturale i
formalului, atunci ,trdirile pure” se vor datora in primul rand, unor procese
perceptive de obiecte pure, adica de tipul unor ,.fiintari”. Iar astfel de fiintari
vor fi, intotdeauna externe subiectului, ca si obiectele fizice si cele formale, si
nu mentale (interne). Prin urmare, ele sunt ,,obiective” fiind datorate unei
Lumpleri cu sens” de catre Fiinta purd absolutd a obiectelor fizice naturale si
a celor formale.

In acest caz apar cel putin doud intrebari: (i) ce diferentd este intre
perceperea proprietatilor (atributelor) unui obiect fizic sau formal si
perceperea unei ,fiintari”? si, (i) cum este posibila perceperea unei
,fiintari”?

La prima intrebare vom incerca sa raspundem imediat. La a doua, in
paragraful imediat urmator.

Pentru prima intrebare vom apela la raspunsul dat de Schmitz, raspuns
care sintetizeaza extrem de clar diversele sustineri apartinand lui Husserl, in
diferite contexte.

,,O existenta nu este un atribut a ceva, adica nu este ceva esential
pentru identitatea unui lucru, ceva care sd contribuie direct la
determinarea unui lucru, drept acest lucru. Fiecarui lucru i apartin in
mod necesar atribuitele sale, caci un lucru este in mod esential identic
cu sine, acest lucru si nu un altul. Niciun lucru nu poate fi determinat
de alte atribuite decat de cele care 1i revin, de facto, lui insusi. Daca
existenta ar fi atributul unui lucru, acesta ar trebui, prin urmare, sa
existe. Se poate arata nsd cu usurintd ca nimic nu existd cu necesitate.
[...] De aici rezulta ca existenta nu este un atribut si ca nici o inductie
a existentei [Existenz-Inductivum] nu poate fi consideratd un atribut”
(Schmitz forthcoming: 39-40).

Prin urmare, 0 trdire este o perceptie de cu totul alta naturd decat cea a
uneia prin care se poate stabili, cu ajutorul unor atribute, identitatea unica a
unui obiect realitdt sau reelle, indiferent daca el ni se prezinta direct (,,in
carne $i oase”) sau indirect, printr-un ,,semn” sau o ,,imagine” (Zahavi, 2017:
49) . Semnificatia perceperii unei trairi este ca ea reprezinta perceperea unei
,.unitati de sens” asociata, in acest caz, unui obiect realitdit/ reelle de catre
Congtiinta purd (§55). De aici rezulta ca o asemenea unitate de sens poate sa
existe in act (wirklichkeit) sau potential (quasi-wirklichkeit), deci nu iluzoriu

g w e

sens vom discuta in paragraful urmator.

229
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Pana atunci, vom observa, numai In treacat, deoarece nu vom dezvolta
acest subiect, ca o traire care a provenit din percepere unei alte trdiri nu poate
avea intotdeauna drept obiect numai o singura alta traire. Aici este vorba de
wreflectie” drept 0 a doua metoda a fenomenologiei husserliene, prima fiind
Lwreductia fenomenologica”. Astfel, ne spune Husserl ca, prin reflectie, putem
avea o traire asupra, de exemplu, a obiectului ,,constiintd purd individuald”,
iar, mai departe, daca reflectam asupra convingerii pe care o trdaim ca exista
constiintd pura individuala, vom avea de-a face, in cazul reflectiei, cu doua
trairi cuprinse una in alta (143).

Comentariul 7: Pot exista oare si lanturi de ,incluziuni”, cum le
numeste Husserl, care sa cuprinda trairi multiple in cazul carora fiecare
traire superioard nu este autonoma ci fondata pe cea inferioard, pana la
infinit? Husser! nu ne spune nimic despre aceasta. In schimb, iatd cum
Wigner, laureat Nobel pentru fizica, trateaza un asemenea caz, evitand
regresia la infinit prin ajungerea la ceea ce Husserl numeste ,, Constiinta
purd absolutd”. In cele ce urmeazd ne vom permite sa inlocuim celebra
., pisica a lui Schrodinger” cu perceperea pura a existentei (fiintarii), sau nu,
a unui obiect fizic sau formal (Kaku, 2016: 549-595).

In cazul perceperii (sau nu) a unei fiintiri asociate unui obiect din
Natural sau Formal, nu vom putea sti daca ea exista sau nu decdt in
momentul in care se incearcd, de catre un eu individual pur, realizarea unei
asemenea perceptii. Deci este imposibil de a separa observatorul de obiectul
observat. Si in aceasta situatie observatorul [eu-ul pur individual G.M.]
poate, la un moment dat sa existe sau nu. Cine il observa? Exista o functie de
unda (Schrédinger) care include atat observatorul cat si obiectul. Ca sa ne
asiguram ca observatorul existd, e nevoie de alt observator (,, prietenul lui
Wigner”) care sa colapseze unda pentru a determina viabilitatea primului
observator. Dar de unde stim ca al doilea observator este viu [fiinteaza
G.M.]? Este acum nevoie de un al treilea observator s.a.m.d. Intrucit este
nevoie de un numar infinit de observatori ca, prin colapsarea succesiva de
unde, sa fim siguri ca ei existd, avem nevoie de o ,,constiinta cosmica”. Si
Wigner conchide: ,,Nu a fost posibil sa formulam legile (teoriei cuantice)
intr-o maniera pe deplin coerenta fara sa facem apel la constiinta”.

In acest mod, “Eu-ul” se extinde identificindu-se cu o astfel de
constiintd.

(ix) Intentionalitatea

Prin ,,intenfionalitate” se concretizeazd pe deplin creativitatea Fiintei
absolute care a Inceput cu ,.constituirea”. Aceasta Tnseamna cd, in timp ce
constituirea acorda ,,fiintare”, i.e. existenta, oricarui obiect natural (fizic) sau
formal, in schimb intentionalitatea permite perceperea acestei fiintari.

230
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Textele husserliene fac nenumarate referiri la ,,intentionalitate”, mai
ales asupra intelesului pe care i 1-a acordat Brentano si a modului in care ea a
fost reinterpretatd de catre Husserl. Pe noi nu ne va interesa diacronia
respectiva a intentionalitatii ci numai semnificatia pe care Husserl i-a atribut-
0.

Husserl considera ca a fi constient, inseamna a fi constient de ceva.
Aceasta inseamna o orientare asupra acestui ,ceva” care poate fi un obiect
natural sau formal sau chiar din Constiinta, i.e. o traire.

In sensul celor de mai sus, rezultd ca Insasi aceasta orientare, pe care
Husserl o considera a fi intentionalitatea, este, ca si reflectia, o proprietate a
Constiintei.

Concretizand, orice act al constiintei: perceptie, judecatd/ rationament,
indoiala, asteptare, amintire sau fantezie se caracterizeaza prin faptul ca
intentioneaza un obiect de un anumit tip. Si, de asemenea, mai rezulta ca o
intentie nu inceteaza de a fi ,,intentionala” indiferent daca obiectul exista sau
nu. lar o asemenea intentie face posibild perceperea ,,fiintarii”” obiectului sau,
daca aceasta nu exista, fiind vorba de o iluzie, apare tendinta subiectului de a-
i acorda el nsusi fiintare, tendintd mostenita de la Fiinta absoluta.

Daca in privinta perceperii fiintarii, atunci cand ea exista, lucrurile sunt
clare, in legatura cu tendinta de acordare de fiintare de catre subiect atunci
cand ea lipseste nu mai este asa. Pentru explicatii va fi nevoie de o paranteza.
Ea se va referi in special la jocul noematic pentru ,surprinderea”
(aprehendarea) unui obiect natural sau formal. Mai bine zis, nu atat la
procesul in sine, i.e. la ,,noesis”, cat la rezultatul acestuia, i.e. ,,noema”. in
diverse texte husserliene termenul ,noema” apare cu intelesuri diferite.
Astfel, asa cum aratd Dermot (Dermot, 2012: Noema):

,Noema inseamna obiectul intentional asa cum e perceput, asa cum e
judecat, asa cum e dorit, in general: asa cum e intentionat. in (Husserl,
2011: §95) el sustine ca doctrina noemei este ,,de cea mai mare
importantd pentru fenomenologie”. In altd parte el spune ca luarea in
considerare obiectul intentional ca noema aceasta este un ,.Clu
transcendental” pentru intreaga multiplicitate a experientelor posibile
sau cogitatii (Husserl, 1994: §26). Analiza Iui Husserl in ceea ce
priveste noesis si noema este extrem de importantd pentru intelegerea
fenomenologiei sub reductia fenomenologicd. Noema este un element
cheie in descrierea eideticd a constiintei ; ea este 0 ,,obiectivitate
apartinand constiintei intr-un mod specific” (Husserl, 2011: §128).
Noema este intotdeauna corelata cu un act noetic sau ,,n0€sis”; ea este
obiectul asa cum este perceput, gandit, imaginat. in noema Husserl
inglobeaza intr-o singura entitate complexa ceea ce Frege include sub
termenul de ,,sens” mod de prezentare, si functie referentiald a actului,
i.e. obiectul intentional al actului. Husserl scrie: ,,noema in ea insasi

231
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



are o relatie obiectivd, mai particular in virtutea propriului sens”
(§128) s.a.m.d.

Si, mai departe, tot Dermot adauga:

wole--] in‘;elesul exact si statutul noemei la Husserl este controversat. El
a dat loc unor multiple discutii in legaturd cu natura unei teorii
fenomenologice a intelesului si naturii unui obiect intentional. In
acord cu o interpretare standard, propusd original de Gurwitsch,
noemata sunt entitati ideale - literar sensuri ideale abstracte - care
permit unui act intentional sa se refere la obiectul sau intentional.
Altii, e.g. John Drummond si Robert Sokolowski, argumenteaza ca
noema este pur si simplu obiectul intentionat. Conform acestei
interpretari, noema este un termen tehnic pentru a se referi cineva la
obiectul intentionat ca o tematizare expliciti 1n reductia

-

fenomenologica” (Dermot, 2012).

Insa tor Husserl afirma la un moment dat ca: ,,pomul real poate fi ars,
distrus, dar niciodata noema ’copac’ ” (§89).

Comentariul 8. Daca vom lua in considerare aceastda afirmatie a lui
Husserl §i o vom corobora cu alta care, de asemenea, ii apartine, ca ceea ce
numim Constiinta pura absoluta care, la randul sau, poate genera atat
congtiinge individuale cat si obiectele lume naturala (in ansamblu) si lume
formala (tot in ansamblu) nu ,,ar fi nicidecum atinsa in existenta sa proprie”
daca ar fi anihilate cele doua lumi (§49,183], atunci am putea avansa
ipoteza ca o fiinfare poate fi asociata orvicarui obiect din cele doua lumi in
doua feluri: in act, adica in mod realitit/ reelle, wirklichkeit sau numai
potential, quai- wirklichkeit, urmdnd ca apoi sa poata deveni oricind
wirklichkeit, i.e. ne-iluzoriu.

Aceasta ipoteza, in spiritul gandirii husserliene, ne ofera prilejul sa
afirmam ca, in cadrul , constituirii” celor doua Ilumi, Constiinfa pura
absoluta isi ia Omul drept partener al creativitatii sale in sensul ca atunci
cdand intentionalitatea vizeaza un obiect potential se va realiza o perceptie a
LWfiingarii” sale ca si in cazul in care acesta ar exista in act (de facto). Nu
acelasi lucru se va intampla insd in cazul in care avem de-a face cu ceva
iluzoriu.

(x) O incongruenta si un paradox
Husserl ne spune:

,Prin intermediul reductie fenomenologice a rezultat pentru noi tinutul
constiintei pure, inteles intr-un sens foarte precis, ca tinut al fiintei

232
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



»absolute”. Aceasta reprezintd categoria originara a fiintei In genere
[...] In care 1si au radacinile toate celelalte regiuni de fiinta; ele se
raporteaza toate, prin Insasi esenta lor, la ea si depind astfel in chip
esential de ea. Teoria categoriilor trebuie neapdarat sa porneascad de la
aceasta diferentd de fiintd — cea mai radicala dintre toate — dintre fiinta
inteleasa drept constiintd, pe de o parte, si fiinta inteleasa drept
., transcendentd”, ce se ,,releva” in constiintd, pe de alta parte” (267).

Daca lucrurile stau asa, atunci apare ,,monadologia” lui Husserl. in
sensul ca fiecare constiintd individuala constituie o instanta (subcategorie) de
fiinta. In cadrul ,,monadologiei” sale Husserl adopti acest termen, precum si
pe cel de ,monadd”, in special in scrierile sale tarzii. ,,Monada” si
»monadologia” sunt termeni preluati de la Leibnitz carora Husserl le acorda
alta semnificatie, mai ales in Meditatii Carteziene (Husserl, 1994b: § 37).

Acum apare acea ,,incongruentd” din titlu. Si anume ca, pe de o parte,
fiinta (absoluta) este inteleasa drept constiinga (purd, absoluta), dar, din
paragraful al treilea al acestui text putem deduce ca intr-un sens general, dar
nu cel mai larg posibil, ,, *constiinta’ poate fi consideratd si drept totalitatea
reala (reelle) a ’trairilor pure’ umane si inter-teserea acestor trairi de orice fel
in unitatea fluxului lor” (Husserl, 2012: 218). Deci se poate presupune ca, in
cadrul constiintei pure absolute, din care deriva toate constiintele individuale
pure, ar trebui sd se gaseascd, sub o anumitd forma, aceastd ,totalitate a
trairilor umane pure”, inclusiv ,,inter-teserea lor”. Insa despre aceasta Husserl
nu spune nimic. Incongruenta ar putea sa dispard dacd vom considera ca in
»constiinta pura absolutda” se afla potential ,, totalitatea trairilor pure umane”
si etc., iar ele intra in act, ca parti ale acestei totalitdti, in cadrul fiecarei
constiinte individuale.

Sa ne referim acum la paradoxul mentionat in titlu. Lyotard propune o
alta interpretare a ,,constituirii” §i ,,intentionalitdtii” decat cea prezentata de
noi in paragrafele vii si ix. Astfel, el constatad un lucru extrem de interesant.
Rationamentul sau pleaca de la faptul ca eu-ul pur individual este parte a eu-
ului pur absolut, obiectiv, respectiv al Constiintei pure absolute. Prin urmare
si el capdtd astfel un caracter ,obiectiv’, pentru ca va participa la o
nconstituire” desi individuald (subiectivd) a lumii fizice in ansamblu, in
calitate de ,,obiect” [realitdt G.M.]. Evident, ,subiectivitatea obiectiva” a
ego-ului pur individual va reprezenta, pentru Lyotard, si nu numai, un
paradox. Iata citatul din Lyotard:

,»in realitate, subiectul perceptiv este acelasi care constituie lumea, in
care se afla, in acelasi timp, prin perceptie. Cand il explordm din
perspectiva impletirii sale cu lumea, pentru a-1 deosebi de aceasta
lume, folosim criteriul de imanentd; dar situatia paradoxala provine
din faptul ca insusi continutul acestei imanente nu este altceva decét

233
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



lumea ca tinta, ca fenomen, cu toate ca aceasta lume este instituita ca
existenta reala si transcendenta prin eu”. (Lyotard, 1954: 27).

Comentariul 9. Daca luam in considerare comentariul precedent (8),
atunci paradoxul dispare. Astfel: (a) daca lumea care il auto-contine (pe om)
a fost constituita ,,in act” (de Constiinta pura) , atunci el o va percepe si nu
o va ,constitui”’; (b) daca lumea care il auto-contine a fost constituitd
., potential”, atunci el, omul, o va ,,pune in act” (o va constitui si o va §i
percepe) drept o lume paraleld sau intersectata cu cea existenta anterior - §i
aici apare creativitatea (controlatd) a omului pe care i-o confera Constiinta
purd; (c) daca lumea care il auto-contine nu a fost constituita nici
,,potential” si nici ,,in act”, atunci omul va crea numai ceva iluzoriu.

(xi) O noua perspectiva: ,,apofatic-catafaticul”

O asemenea perspectiva asupra fenomenologiei lui Husserl, este extrem
de utild pentru a vedea ce se Intampla atunci cand aceastd fenomenologie este
pusa fatd in fatd cu modelul ontologic informational apartindnd lui Mihai
Draganescu (Draganescu 1979, 1985, 2007). Este vorba de a privi lucrurile
prin prisma a ceea ce se numeste abordarea ,,apofatic-catafatica”.

Dar ce inseamni aceasti abordare? In acest paragraf o vom prezenta pe
scurt.

Trebuie facuta o distinctie netd intre ,,apofanticul” aristotelic (greceste:
amo@ovtikog; ,,declarator”, de la dmogaivev apophainein, ,,a arita, a face
cunoscut”) si ,,apofaticul” cunoasterii.
cunoasterii umane inainte ca aceasta sa intdlneasca definitiv Divinitatea/
Absolutul despre care nu se mai poate spune chiar nimic (Manolescu, 2018).

Conform doctrinei ,,Apofatic-Catafatice”, existd o punere in evidentad
afirmativa (catafaticd) a modului n care Absolutul (Divinitatea/ Dumnezeu)
se manifesta la vedere in lumea noastrd de toate zilele si o punere in evidenta
negativa (apofaticd), ascunsa, in care actiunea acestui Absolut nu poate fi
pusa in evidenta in modul discursiv obisnuit.

Accesul uman la cele doua modalitati limita de cunoastere se realizeaza
printr-o intuifie directd ca si cea propusa de Husserl.

Desi denumirea de ,,Apofatic-Catafatic” a apdrut in dogmatica crestind
din Evul Mediu, radacinile celor doua modalitdti de cunoastere se regasesc in
gandirea anticd. Le putem identifica chiar la presocratici.

Vorbind de Apofatic, evident fara sa-1 numeasca astfel, Heraclit, spune:
,»Oamenii [obisnuiti] se aratd neputinciosi sa patrunda sensul cestui logos
care exista dintotdeauna” (Piatkovski & Banu, 1979: 350); sau ,,Cercetand
hotarele sufletului/ [fiintei], n-ai putea sa le gasesti, oricare ar fi cararea pe
care vei merge. Atat de adanc logos are” (356).

234
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



In schimb, exemplu clar de Catafatism (avant la letter) ni-l1 ofera
Parmenide (reluat ulterior de Heidegger) prin celebrele spuse:

,,E1 bine, voi spune asadar: tu ia insd aminte la cuvantul pe care-l auzi
(despre aceasta):

Care sunt singurele cai ce pot fi luate in seama pentru o interogare.
Una: cum este ea (ce este ea, fiinfa) si cum imposibila (este), de
asemenea, nefiinta.

Aceasta este cararea Increderii intemeiate, cici ea urmeaza starii de
neascundere.

Cealalta nsa: cum nu este si totodata cat de nenecesara nefiinta.
Aceasta deci, astfel vestesc, este o poteca ce nu trebuie urmata defel,
caci nu poti cultiva cunoasterea nefiintei, deoarece nu poate fi prinsa
nicicum si nici nu o poti indica in cuvinte” (Heidegger, 1999: 233).

Trecand de presocratici ajungem la Aristotel in contextul in care,
discutand intr-un mod apofatic, invers de cel inteles de obicei despre
»potentd” si ,,act” (in care potenta este premergatoare actului), el aratd ca in
privinta ,logosului” heraclitean ,aceleasi lucruri au existat vesnic, fie
periodic, fie altfel, pentru cd aici actul este anterior potentei” (Aristotel, 1996:
473); si afirmd apoi ca acest logos este sustinut de o substantd imateriala,
vesnicd ,,in act”?. Iar despre o asemenea substantd, care se revarsda fara
incetare, el spune, tot in mod apofatic, ca reprezinta Inteligenta sau Gandirea
Divina (486), dar aceasta nu se confunda cu ,,Miscatorul Nemiscat” care o
produce.

Mai departe, urmarind evolutia Catafaticului si Apofaticului, trecem
prin Evul Mediu unde Catafaticul este reprezentat de influenta araba (Ibn
Arabi, 2017) si (Rumi, 2016), si de Toma d’Aquino (doctor angelicus)
impreund cu Meister Erckhart, iar pe linie apofatica de Pseudo-Dionisie
Aeropagitul (avand in spate o intreagad tradifie patristica ortodoxa), ca sa
ajuna in Europa, in ortodoxism, in anul 586 (a se vedea [Sfantul Dionisie
(Pseudo Dionisie) Aeropagitul (1996)] si apoi in vestul Europei, in
catolicism. In continuare, perpetuandu-se peste veacuri pana in zilele noastre
se ajunge la un Apofatic corelat cu Catafaticul, cu scopul final de a atinge
Apofaticul pur. Si acest lucru se intampla, in dogmatica ortodoxa, la Lossky
(Lossky, 2010), Andre Scrima (Scrima, 2005) si Dumitru Staniloaie

2 Spre deosebire de receptacolul platonician intotdeauna ,,potential” din Timaios (Platon
1993: 165-166) unde referindu-se la acest ,receptacol”, el il determind in mod negativ
(apofatic) deoarece receptacolul nu este nici foc, nici aer, nici pamant, adica este diferit de
orice alt element ce ar putea fi considerat primordial. Caracterul non-figurativ al
receptacolului il face incognoscibil in mod pozitiv. Ca in altd parte, in dialogul Parmenide
(Platon 1989: 103), sa spuna: ,,Unul nu poate fi mai tinar, mai varstnic sau acelasi in varsta
cu sine ori cu altul”.

235
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



(Staniloaie, 1996). Mai mentionam ca tot in zilele noastre, avand la baza
varianta vestica a lucrarii pseudo-dionisiace, apare o incitantd comparatie a
apofaticului cu Zenul budist (Kendal, 1983). Aceastd evolutie care este
extrem de interesantd, ba chiar pasionanta, depaseste insa net cadrul discutiei
noastre.

In finalul acestei scurte treceri in revista a doctrinei Apofatic-Catafatica
din contextul nostru cultural si reamintind scopul pe care I-am urmarit, adica
de a sti si intelege, de ce exista lumea noastra ,,naturald” si ,,fizica”, vom
putea spune ca doar Aristotel in nuce si varianta dogmatica actuald a
crestinismului ortodox, in extenso, par a accepta ca apofaticul este primordial
in ceea ce priveste cunoasterea umana. Si aceasta deoarece Logosul (in sens
heraclitean si aristotelic) este el insusi primordial, mai adanc decat Fiinta. lar
a fi ,,primordial” 1n raport cu Fiinta, din punct de vedere ontologic - exista
aici 0 implicatie ontologicd® - presupune ci aceasta este conditionati de acest
,l0gos” nu ca aparitii succesiv in timp, timpul insemnand aici cu totul
altceva, ci ca primordialitate.

(xii) Este fenomenologia lui Husserl apofatica sau catafatica?

Din prezentarea fenomenologiei husserliene rezultd ca abordarea sa
este eminamente de tip catafatic. Sugestiv, un asemenea tip este pus In
evidenta, in Evul Mediu, de catre Ibn Arabi, asa cum s-a aratat, cand afirma
ca Fiinta este primordiala, eludand Logosul heracliteano-aristotelic (lbn
Arabi, 2017: 54): “Astfel este, de exemplu, relatia care leagd cunoasterea de
cel care cunoaste sau viata de cel viu: cunoasterea si viata sunt realitati,
distincte una de cealalta; or noi afirmdm, vorbind despre Dumnezeu, ca El
este cunoscator §i viu [...] si spunem tot asa si despre om.”

(xiii) Cea mai importanta incongruenta husserliana reala: ordinea
din Natural.

Existd o ,,Notd”, plasata intre paragrafele 51 si 52 (Husserl, 2011: 191-
192), care ne atrage atentia. In aceasti noti Husserl observa ca in Natural, in
factic, poate fi intuitd o ,,ordine”. O asemenea ordine ar presupune ceva de
natura unei teleologii. Adica a unei desfasurari a lucrurilor in acord cu lantul
cauzal aristotelic care urmareste atingerea unui scop (telos) care ar trebui sa
ramand neschimbat in esenta: (a) cauza formala (e.g. arhitectul/ artistul care

3 Nu trebuie confundatd implicatia logicd cu implicatia cauzald pentru ci, desi se citesc la
fel, cele doud inseamnd lucruri foarte diferite. Implicatia cauzald nu este o relatie logica, ci
una ontologica, ea inseamna: "ori de cate ori se produce P, se produce Q" sau "daca are loc P
(cauza), are loc Q (efectul)". Implicatia logicd este altceva, ea inseamna: "adevarul lui P
implica adevarul lui Q" sau "daca este adevarat P, atunci este adevarat Q". Am putea spune,
eventual, ca adevarul lui P este cauza pentru adevarul lui Q. in acest caz, implicatia logica
devine un caz particular al implicatiei cauzale.

236
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



propune proiectul unei case/ opere de artd), (b) cauza materiald (e.g.
materialul de constructie), (¢) cauza eficienta (e.g. constructorul/ realizatorul)
si (d) cauza finald (e.g. realizarea casei/ operei de artd)*. Ori o astfel de
teleologie pune in evidentd schimbadrile care se petrec la nivelul Naturalului.
Intrebarile care apar: Cine si Unde fixeaza scopul? si Care este scopul (in
esentd)?

Pentru a merge mai departe, este nevoie de o paranteza. Trebuie
mentionat, in mod deosebit, ca Husserl nu are in vedere o cauzalitate de tip
galileo-newtonian, cantitativa si anume de relatii intre parti ale realitatii
realitdit de tip ,,cauza-efect” fara scop: ,,este evident cd ’exercitarea’ acestui
principiu nu ar putea fi conceputd in termeni cauzali, asadar in sensul
conceptului natural de cauzalitate”. A se vedea, 1n acest sens (Patocka, 2017:
17): ”In timp ce pentru Galilei miscarea are un caracter de quantum [...] care
tine de sfera relafiilor, pentru Aristotel miscarea este in mod principial
necantitativa. [...] Doar un nivel ontologic mai profund [...] ne permite sa
intelegem 1n mod fundamental miscarea”. Am inchis paranteza.

Daca scopul ar fi fixat la nivelul Naturalului de catre o Divinitate
mundand, atunci se ajunge la o circularitate. Caci aceasta ar insemna ca o
asemenea Divinitate s-ar afla, ea insasi, in acest nivel. Ori in acest caz, la
fiecare schimbare, s-ar produce si schimbarea scopului deoarece chiar si
Divinitatea, care face parte din Natural, s-ar schimba. Si Husserl ia in calcul
aceasta.

Daca scopul ar fi fixat la nivelul Transcendentalului de cétre Fiinta
absoluta, nici acest lucru nu ar fi posibil deoarece aceasta fiinta are un scop
bine definit. Si anume, conform doctrinei ,,constituirii”, de a oferi ,,existenta”
(fiintare). S-ar putea obiecta ca fiintarea nu presupune ,,inghetarea” scopului
in cadrul schimbarilor care se petrec in Natural in cadrul chiar al , fiintarii”.
Dar atunci acesta nu ar mai ramdne neschimbat in esenta.

Solutia pe care o intrevede Husserl este ca fixarea scopului sa se
realizeze in Absolut: ,,principiul ordonator (scopul) [...] trebuie gasit la
nivelul absolutului insusi, §i anume prin intermediul unor considerente pur
absolute” (191). Insa, deoarece ,,imanenta lui Dumnezeu in cadrul Constiintei
absolute (pure) nu poate fi conceputd [Dumnezeu/ Absolutul a fost redus
fenomenologic din start G.M.]” atunci ,,ar trebui sa se gaseasca diverse [alte]
forme intuitive de relevare” (192). Lucru pe care Husserl nu il face.

Comentariul 10.Consideram ca in comparatie cu perspectiva deschisa
de ,, apofatic-catafatic”, demersul husserlian apare drept unul reductionist.

4 Aceasti teleologie este exploatatd, din punct de vedere fenomenologic, de (Patotka 2017:
17-33).

237
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Astfel, nu ne opreste nimeni sa consideram ca acest principiu/ scop nu
Se afla in Absolutul pe care Husserl [-a redus fenomenologic, ci la nivelul
., logosului heracliteano-aristotelic” de naturd apofatica. In mdsura in care
S-ar depasi aceasta perspectiva reductionista, discursul fenomenologic ar
putea capdta o alta turnura asa cum se va vedea in abordarea lui Mihai
Draganescu, intr-un text viitor.

(xiv) Concluzii

In acest text, asa cum s-a specificat, s-a urmarit identificarea unor
probleme pe care le deschide fenomenologia lui Husserl prin prisma
integrarii sale in Modelul ontologic informational propus de Mihai
Draganescu. lata care sunt, dupa noi, cele mai importante.

(i) Consideram ca Husserl ia in considerare numai aspectul catafatic al
cunoasterii si actiunii umane. (Comentariul 10).

(ii) Consideram ca principiul/ scopul ordinii din Natural se afld la
nivelul ,,logosului heracliteano-aristotelic” din cadrul demersului apofatic.
(Comentariul 10).

(iii) S-a pus in evidenta faptul ca, in timp ce Naturalul este gazduit de
un topos cu extindere in trei dimensiuni si durata in timp, lucrurile de aici
avand un suport material, in schimb despre Transcendental Husserl nu afirma
nimic in legdturd cu spatialitatea, timpul si ,,sustinerea” lucrurilor de aici.
(Comentariul 1)
ca prin ea cunoasterea umand sd aibd acces la Transcendental precum si
declararea acestuia drept ,,real’” sunt, cel putin discutabile, in masura in care
Transcendentalul este considerat ca fiind cantonat intr-un areal al unui
,hiciunde” si ,nici cand” fara sustinere de nici un fel. (Comentariul 2 si
Comentariul 3).

(v) In legaturd cu Ontologia formali (propusi de Husserl) apare o
intrebare la care nu se raspunde. Si anume, daca formalul se aflda in
Transcendental sau nu? (Comentariul 5).

(vi) Pot exista si lanturi de ,,incluziuni”. Cum le numeste Husserl, care
sa cuprinda trdiri multiple, in cadrul cérora fiecare traire superioara nu este
autonoma ci fondatd pe una inferioara, printr-o regresie la infinit? Husserl nu
spune nimic despre aceasta (Comentariul 7).

(vii) Paradoxul lui Lyotard (Comentariul 9) poate fi inldturat daca se
admite ipoteza noastra conform careia Constiinta purd isi ia drept partener
omul la ,,constituirea” lumii naturale si a celei formale (Comentariul 8).

238
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Referinte:

Arabi, 1. (2017). Cartea intelepciunii/ Book of Wisdom. Bucuresti: Herald.

Avristotel (1996). Metafizica/ Metaphysics. Bucuresti: Iri.

Bauman, U. (1998). Kausalitit and qualitative empirische Sozialforschung/
Causality and qualitative empirical social research. New York, Munchen,
Berlin: Waxmann Miinster.

Cogan, J. (2006). The Phenomenological Reduction. Retrieved 1 Feb. 2019. from
https: / / www.iep.utm.edu/ phen-red/.

Ciocan, C. (2007). Critica lui Heidegger la adresa lui Husserl/ Heidegger's criticism
against Husserl. In Ciocan, C. & Lazea, D. (Ed.), Intentionalitatea de la Plotin
la Levinas (pp. 161-180). Bucuresti: Zeta books.

Dermot, M. (2012). The Husserl Dictionary. Dublin: University College Dublin.

Draganescu, M. (1985). Ortofizica/ Orthophysics. Bucuresti: Editura Stiintifica si
Enciclopedica.

Draganescu, M. (1979). Profunzimile lumii materiale/ The Depths of Existence.
Bucuresti: Editura Politica.

Draganescu, M. (2007). Societatea Constiintei/ Consciousness society. Bucuresti:
Institutul de Inteligenta Artificiala al Academiei Romane.

Drummond, J. (2007). Historical Dictionary of Husserl’s Philosophy. Scarecrow
Press.

Dumitriu, A. (1969). Istoria logicii/ History of Logic. Bucuresti: Editura Didactica si
Pedagogica.

Farcas, D. (2010). Meister Erckhart/ Meister Erckhart. Bucuresti: Polirom.

Graham, P. (2002). Beyond the Limits of thought. Oxford University Press.

Heidegger, M. (2003). Fiinta si timp/ Being and Time. Bucuresti: Humanitas.

Heidegger, M. (1999). Introducere in metafizica/ Introduction to Metaphysics.
Bucuresti: Humanitas.

Henning, B. (2006). What is Formal Ontology?, Metaphysics 1, 2- 21.

Husserl, E. (1994a). Filosofia ca stiinta riguroasd/ Philosophy as rigorous science.
Bucuresti: Paideia.

Husserl, E. (1994b). Meditatii Cartezienel Cartesian meditations. Bucuresti:
Humanitas.

Husserl, E. (2011). Idei privitoare la o fenomenologie purda si la o filozofie
fenomenologica. Cartea intdi (I) [Idei 1]: Introducere general in
fenomenologia purd/ ldeas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a
Phenomenological Philosophy - First Book: General Introduction to a Pure
Phenomenology,. Bucuresti: Humanitas.

Husserl, E. (2012). Cercetari logice II/ Logical Investigations Il. Bucuresti:
Humanitas.

Kaku, M. (2016). Viitorul mintii umane/ The Future of the Mind. Bucuresti: Trei.

Kant, 1. (1969). Critica ratiunii pure/ Critique of Pure Reason. Bucuresti: Editura
Stiintifica.

Kendal, J. (1983). Through Words and Silence: A Comparative Study of William
Johston and Thomas Merton, Roman Catholics in Dialogue with Zen. The
University of British Columbia.

239
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)



Locke, J. (1961). Eseu asupra intelectului omenesc/ An Essay Concerning Human
Understanding . Bucuresti: Editura Stiintifica si Enciclopedica.

Lossky, V. (2010). Teologia mistica a bisericii de rasarit/ Mystical Theology of the
Eastern Church, Bucuresti: Humanitas.

Lyotard, J. (1954), La Phénoménologie/ The Phenomenology. Paris, Presses
universitaires de France.

Manolescu, G. (2013). Fenomenologicul la Mihai Draganescu: constiinta
fundamentald a existentei/ Phenomenology of Mihai Draganescu and
Foundamental Consciousness. In Noema. XII. 13-29.

Manolescu, G. (2014). Draganescu si sensul fenomenologic/ Draganescu and the
phenomenological sense. In Noema, XIII. 19-28.

Manolescu, G. (2015). Mihai Draganescu - Noua paradigma a informatiei/ Mihai
Draganescu - new paradigm of information. In Academica, XXV(6-7). 38-42.

Manolescu, G. (2017). Mihai Draganescu, o prioritate romaneasca: cosmologia
informationald versus universul holografic/ Mihai Draganescu, a Romanian
priority: Informational Cosmology versus Holographic Universe. In
Noema,XVI. 11-32.

Manolescu, G. (2018), Despre tetra-lema. Insemniri fragmentare si fugare/ About
Tetra-lemma. Fragmentary, fleeting notes. In NOEMA, XVII. 131-140.

Piatkovski A. & Banu, 1. (1979). Filosofia greacad pdna la Platon Vol. |, Partea a 2-
a/ Greek philosophy before Plato Vol. I, Part Two. Bucuresti: Editura
Stiintifica si Enciclopedica.

Platon (1993). Opere VII, Timaios/ Timaeus . Bucuresti: Editura Stiintifica.

Platon (1989). Opere VI, Parmenide/ Parmenides. Bucuresti: Editura Stiintifica.

Patocka, J. (2017). Miscare, lume, tehnica. Studii fenomenologice/ Motion, world,
technique. Phenomenological studies. Cluj: Tact.

Rumi (2016). Oceanul sufletului/ The ocean of soul. , Bucuresti: Herald.

Sfantul Dionisie (Pseudo Dionisie) Aeropagitul (1996). Opere complete/ Complete
works . Bucuresti: Paideia.

Schmitz H., (forthcoming), Scurtd introducere in noua fenomenologie/ Brief
introduction to the new phenomenology. Oradea: Ratio et Revelatio [prezentat
in primdvara anului 2019 in cadrul Seminarului ,,Noua fenomenologie”
sustinut de Cristian Ferencz-Flatz la ICUB Humanities].

Scrima, A. (2005). Antropologia apofatica/ Apophatic anthropology. Bucuresti.
Humanitas.

Staniloaie, D. (1996). Teologia dogmatica ortodoxd, vol. 1/ Orthodox Dogmatic
Theology, vol. 1. Bucuresti: Editura Institutului biblic de misiune al Bisericii
ortodoxe romane.

Surdu, A. (1995). Vocatii filosofice romdnesti/ Romanian philosophical vocation.
Bucuresti: Editura Academiei.

Zahavi, D. (2017). Fenomenologia lui Husserl/ Husserl's phenomenology. Oradea:
Ratio et Revelatio.

240
Vol. 3 No 1 (2020)

BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

