
SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

218 
Vol. 3 No 1 (2020) 

PROBLEME DESCHISE DE FENOMENOLOGIA LUI 

HUSSERL PRIN PRISMA INTEGRĂRII SALE ÎN 

MODELUL ONTOLOGIC INFORMAŢIONAL PROPUS DE 

MIHAI DRĂGĂNESCU 

 

PROBLEMS STARTED BY HUSSERL’S 

PHENOMENOLOGY IN TERMS OF ITS INTEGRATION 

INTO ONTOLOGICAL INFORMATIONAL MODEL 

PROPOSED BY MIHAI DRĂGĂNESCU 

 
 

Gorun MANOLESCU 

Institutul de Inteligenţă Artificială “Mihai Drăgănescu”, Academia Română / 

Research Institute for Artificial Intelligence “Mihai Drăgănescu”, Romanian 

Academy (ICIA) 

 

e-mail: gmnoema@yahoo.com  

 

 

Abstract: May another reality exist so as to generate our physical world? Both 

Mihai Drăgănescu and Edmund Husserl said yes. But there is a main difference 

between those two approaches. So, Romanian scholar Mihai Drăgănescu proposed 

an ontological model with strong phenomenological character in which information 

and material principles are at the same level. Instead Husserl proposed an idealist 

(transcendental) solution. In this respect Drăgănescu’s model seems to be more 

general and consistent. Also Mihai Drăgănescu says that Husserl’s Phenomenology 

can be integrated in his model. But for this some problems appeared. Our present 

work is dedicated to identifying such problems. In subsequent material we will 

analyze how these problems can be solved by Mihai Drăgănescu. 

Keywords: lived experience; intentionality; noema; consciousness; constitution; 

reelle; realität; wirklichkeit; 

 

 

(i) Introducere 

Mihai Drăgănescu a fost preşedintele Academiei Române (1990-1994). 

Tot dânsul a înfiinţat, în 1992, Secţia IT a acestei Academii şi a condus-o 

până în 2010 când a plecat dintre noi.  

Dedicate Modelului Ontologic Informaţional pe care Mihai Drăgănescu 

l-a propus, şi care are la bază, ca principiu, informaţia, la egalitate cu cel al 

materiei, am publicat o serie de lucrări (Manolescu, 2014, 2015, 2017).  

Constantin Noica (Surdu1995: 190) afirmă: „Despre Modelul 

drăgănescian, autorul său poate rosti, ca filosof întemeiat pe științe, această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

219 
Vol. 3 No 1 (2020) 

admirabilă vorbă, pe care numai un Hegel cuteza să o spună despre sistemul 

său, din perspectiva speculației «Toate filosofiile au o rațiune în lumina 

acestui model»” . Numai că această „raţiune” trebuie să le integreze, adică să 

le adapteze pentru a le integra fără a le contrazice în spiritul lor. Iar printre 

aceste filozofii se regăseşte cea aristotelică, cea kantiană şi nu mai puţin 

important, Fenomenologia husserliană. Şi aceasta deoarece demersul 

drăgănescian are, de asemenea, şi o puternică tentă fenomenologică.  

Textul de faţă se referă la această fenomenologie deoarece ea ridică o 

serie de probleme pentru care Mihai Drăgănescu a trebuit să găsească soluţii. 

Interesant este că, în timp ce lui Aristotel şi Kant autorul le dedică un număr 

important de pagini, în schimb când este vorba de Husserl el se limitează 

doar la câteva paragrafe din glosarul de termeni anexat uneia dintre cărţile 

sale fundamentale, Ortofizica (Drăgănescu, 1985).  

În cadrul unei convorbiri particulare, din toamna anului 2018, cu 

Doamna Nora Rebreanu, soţia Profesorului, am aflat că, de fapt, cunoaşterii 

şi aprofundării lui Husserl, lui Mihai Drăgănescu i-a fost necesar un interval 

de timp considerabil. Iar rezultatele se vor vedea. Nu în acest text care are ca 

obiect identificarea problemelor puse în faţa Profesorului de către 

Fenomenologia husserliană, ci într-un material ulterior în care Mihai 

Drăgănescu încearcă să le rezolve.  

Potrivit scopului urmărit, acest text nu va fi un studiu sau o exegeză a 

demersului husserlian în ansamblu, ci va încerca o distanţare selectivă faţă de 

concepţia acestuia, fără ca ea să fie deformată. Prin urmare, o serie de aspecte 

ale abordării husserliene, cum ar fi: dificultăţile observării de sine, 

posibilitatea unei descrieri (eidetice) a trăirilor, reflecţia şi reducţia 

fenomenologică ca metode, empatia şi intersubiectivitatea, logica 

transcendentală husserliană şi gramatica formelor pure, timpul subiectiv, 

ş.a.m.d., nu au fost avute în vedere.  

Se cuvine ca autorul să-şi exprime gratitudinea faţă de A. Bruzan 

(cadru asociat la Université De Rouen unde predă cursuri de introducere în 

fenomenologie, fiind doctorand sub îndrumarea lui Natalie Depraz, cunoscută 

specialistă în Husserl, traducătoare din Fink) care a avut amabilitatea să 

parcurgă o primă versiune a lucrării noastre şi să ne ofere o serie de sugestii 

extrem de pertinente în legătură cu păstrarea spiritului husserlian.  

Având însă în vedere chiar afirmaţia lui Husserl că datorită „unei 

fenomenologii aflată încă la începuturi, este posibil ca termenii şi conceptele 

propuse să prezinte o fluiditate” (Husserl, 2011: 314), am fost obligaţi ca, în 

anumite situaţii, să încercăm o precizare a lor ţinând seama chiar de sugestiile 

existente în textele autorului. Dar, în acord cu scopurile textului de faţă, a fost 

imposibil să nu emitem şi unele interpretări, care s-ar putea să pară 

neortodoxe pentru un husserlian pur. În astfel de cazuri, conform uneia dintre 

conotaţiile „deconstrucţiei” lui Derrida, chiar „interpretarea unui text este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

220 
Vol. 3 No 1 (2020) 

doar un alt text care nu este el însuşi o interpretare privilegiată şi care deci, la 

rândul său, se cere a fi interpretat” (Graham, 2002: §14.7).  

 

(ii) Premize şi definiţii de bază ale abordării husserliene  

Husserl arată (Husserl, 2011: 206-207):  

 
„[…] trebuie să înţelegem că trăirii empirice i se opune, drept condiţie 

a sensului ei, trăirea absolută a Fiinţei absolute şi că aceasta din urmă 

nu este o simplă construcţie metafizică [s.n. G.M], ci ea poate fi 

atestată în caracterul ei absolut fără nici o urmă de îndoială prin 

intermediul unei schimbări corespunzătoare de atitudine, putând astfel 

să fie dată în cadrul unei intuiţii directe” [s.n. G.M]. 

  

În acest sens, pentru a ajunge la primatul Fiinţei, complementară 

Conştiinţei pure (absolute), Husserl procedează în felul următor.  

În primul rând, el pleacă de la un platonism reformulat. Astfel 

introduce o delimitare între idee şi esenţă. 

 
„La o [delimitare] terminologică în acest sens mă împinge […] nevoia 

de a păstra extrem de importantul concept kantian de idee, în aşa fel 

încât să fie distins în chip limpede de conceptul general de esenţă […]. 

Voi folosi de aceea [pentru esenţă G. M.] neologismul eidos” (36). 

 

Dar la ce „concept kantian de idee” se referă Husserl? La faptul că 

ideile - printre altele şi cea de Divinitate sau de Absolut - sunt, după Kant, 

noţiuni cu care operează raţiunea, şi a căror semnificaţie nu poate fi dată în 

nici o intuiţie şi experienţă posibile (Kant, 1969: 652). Iar dacă totuşi căutăm 

să obţinem o cunoaştere a unor asemenea entităţi, nu ne alegem, din punctul 

de vedere kantian (a se vedea logica sa transcendentală), decât cu 

paralogisme sau cădem în antinomii (307-461). În schimb, spune Husserl, 

esenţa (eidos) poate fi obiect de cunoaştere, prin intuiţie directă (Husserl, 

2011: §5).  

Particularizând, se va putea spune că Absolutul în chip de idee nu poate 

fi cunoscut. În schimb, ca esenţă a creativităţii sale care se va concretiza în 

doctrina constituirii, de care vom vorbi la timpul potrivit, el poate fi intuit 

direct ca Fiinţă absolută/ Conştiinţă pură.  

Prin urmare, ne mai având, în continuare, nevoie de Absolut sau 

Divinitate, Husserl le va scoate din joc aplicând o reducţie fenomenologică 

(§3), metodă husserliană cunoscută, de punere între paranteze a unui anumit 

lucru, fără a-i nega existenţa. În acest fel Husserl rămâne faţă în faţă doar cu 

Fiinţa absolută.  

Mai departe, Husserl introduce un alt postulat referitor la ceea ce va 

numi „realitate”. Şi anume, va structura această realitate pe două niveluri: (i) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

221 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Transcendentalul şi (ii) Naturalul, ambele fiind reale. Reale în sensul că sunt 

accesibile cunoaşterii umane, însă diferite ca modalităţi de accesare. 

Transcendentalul este un topos al lui „nici unde” şi „nici când”, 

deoarece Husserl nu specifică nimic în legătură cu spaţialitatea şi 

temporalitatea acestuia şi nici dacă este sau nu „material”. 

În Transcendental se află Fiinţa absolută şi/ sau ceea ce Husserl va 

numi, în general, „Conştiinţă”. 

Transcendentalul, conţinutul acestuia, este accesibil cunoaşterii umane 

prin intuiţie directă. 

Realitatea sa va fi desemnată prin reelle (Husserl, 2012. Cercetarea a 

cincea, §2,219 de exemplu), termen pe care îl vom utiliza şi noi, cu 

semnificaţia de aici. 

Naturalul (Fizicul) este un alt topos în care lucrurile conţinute au 

întindere spaţială în trei dimensiuni şi durată temporală, iar aceste lucruri sunt 

de natură materială. 

Conţinutul Naturalului este condiţionat de Transcendental prin Fiinţa 

absolută sau Conştiinţă.  

Conţinutul Naturalului este accesibil cunoaşterii umane prin 

intermediul unei percepţii empirice care nu se reduce doar la una externă, 

prin cele cinci simţuri, ci va funcţiona şi intern vizând apercepţii 

(corporalitate şi trăiri primare cum le numeşte Husserl (Husserl 211: 317), 

amintiri ale unor percepţii, gânduri, judecăţi (Locke 1961: 82), etc.).  

Realitatea Naturalului va fi desemnată de Husserl prin realität termen 

pe care, de asemenea, îl vom utiliza şi noi, cu această semnificaţie (citat de 

Bauman 1998: 87). 

În fine, plecând de la faptul că atât în realität cât şi în reelle pot apărea 

lucruri iluzorii, discursul husserlian va face distincţiile: a fi real în act - 

Wirklichkeit, a fi real potenţial - Quasi-Wirklichkeit şi a nu fi real, deci 

iluzoriu - Non-Wirklichkeit” (Husserl, 1994b: §2) . În aceste cazuri şi noi ne 

vom folosi husserlienele wirklichkeit, quasi-wirklichkeit şi non-wirklichkeit.  

Cuvintele: realität, reelle, wirklichkeit, quasi-wirklichkeit şi non-

wirklichkeit sunt cuvinte-cheie şi va trebui să fie ţinute minte deoarece vor fi 

curent utilizate în expunerea noastră. 

Mai trebuie adăugat că Husserl denumeşte „obiect”, într-un sens foarte 

larg, tot ce se află în Transcendental şi Natural. Astfel se va înţelege sub 

această denumire chiar şi ceva de gen „justiţie”, „figura 2”, „cerc” ca figură 

geometrică, „principiul terţului exclus” sau, pur şi simplu, „o stare de fapt” 

cum ar fi „stiloul se află pe birou împreună cu nişte cărţi”, inclusiv întreaga 

realität sau reelle. 

De asemenea, Husserl va denumi „fenomen” modul în care ne apare 

nouă un obiect, manifestarea „obiectului însuşi în carne şi oase”, dar nu şi a 

lucrului-în-sine kantian. Astfel „fenomenul, este atunci totalitatea a ceea ce se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

222 
Vol. 3 No 1 (2020) 

află în plină lumină a zilei sau care poate fi adus la lumină, fiind scos din 

ascundere” (Heidegger, 2003: &7,38); însă a fi adus la lumină poate însemna, 

pentru Husserl, şi a aplica reducţii fenomenologice succesive până la esenţa 

unui obiect, aceasta devenind „ascunderea” cea mai profundă. 

 

Comentariul 1: Aici apare prima problemă. Şi anume că în legătură cu 

Transcendentalul Husserl nu ne spune nimic despre toposul în care se află. 

Dar nu acelaşi lucru îl face orice doctrină idealistă? De exemplu, cea a lui 

Platon când se referă la „Lumea ideilor? Da, dar Platon e consecvent: el nu 

ne spune nimic în acest sens nici când se referă la „Peşteră”. În schimb 

Husserl nu dă dovadă de o asemenea consecvenţă în legătură cu Naturalul şi 

de aceea se spune că el se înscrie pe linia unui idealism parţial, i.e. unul 

„transcendental”. Discuţia aici se poate prelungi indefinit odată ce, în 

filozofie a fost admis idealismul. Asta nu înseamnă că problema idealismului, 

în general şi a celui particular la Husserl, nu există.  

 

Comentariul 2: A doua problemă. Modul în care Husserl vede 

„realitatea” nu înseamnă nimic altceva decât introducerea, pe uşa din dos, a 

metafizicului, adică a acelui „ceva” din afara omului; plecând de la premiza 

că acest ceva, chiar şi redus la „Fiinţa absolută” poate fi perceput de om 

printr-o „intuiţie directă”. 

 

(iii) Conştiinţa în genere, trăire şi act.  

Conform lui Husserl, „conştiinţa” în sensul cel mai larg posibil, poate fi 

considerată drept totalitatea reală (reelle) a „trăirilor” fiinţei umane şi inter-

ţeserea acestor trăiri de orice fel în unitatea fluxului lor (Husserl, 2012: 218). 

Ea se află în Transcendental şi este similară, dar nu identică cu cea a altor 

animale. Ceea ce diferenţiază o conştiinţă de tip uman de una a altor animale 

este că ea poate fi auto-percepută prin reflecţie, aceasta devenind una dintre 

caracteristicele principale ale acestui fel de conştiinţă. 

Dar ce ar putea să însemne o „trăire” şi, separat, un „act” de conştiinţă? 

O trăire, după Husserl, este ceva ce se oferă ea însăşi percepţiei, cu o 

evidenţă de necontestat (esse est percipi) (Dermot, 2012), pe când, în schimb, 

referindu-se la actele de conştiinţă Husserl foloseşte termenul «Erlebnis» 

[trăire] (Dermot, 2012) pentru a semnifica starea de conştiinţă drept o trăire 

personală ca o experienţă a persoanei a treia. Astfel credem că putem înlătura 

acum această neclaritate.  

Prima dată, fenomenologul, pe post de persoana întâi, experimentează 

conţinutul conştiinţei ca fiind alcătuit din propriile trăiri; dar simultan, ca 

persoană a treia, experimentează conţinutul conştiinţei ca fiind alcătuit din 

trăiri pe care nu le-a produs el (persoana a treia) ci persoana întâi şi pe care le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

223 
Vol. 3 No 1 (2020) 

va numi, de această dată, „acte de conştiinţă”; iar pe acestea le poate privi 

detaşat, le poate descrie şi analiza.  

 

Comentariul 3. Putem acum să facem observaţia că această duplicitate 

apare pentru că una şi aceiaşi „realitate” este văzută şi numită diferit în 

funcţie de punctul de vedere al observatorului, ceea ce reprezintă un fel de 

„complementaritate” avant la letter. Iar o astfel de complementaritate 

introdusă implicit de Husserl va constitui una dintre caracteristicile 

„reducţiei fenomenologice” ca metodă. Ceea ce, după câte cunoaştem, nu a 

fost până acum pus în evidenţă.  

 

Cam atât, deocamdată, despre trăiri şi acte de conştiinţă asupra cărora 

vom reveni. De asemenea, menţionăm că Husserl utilizează şi alte nuanţe ale 

noţiunii de „act de conştiinţă” şi, în acest sens, se pot consulta cele două 

dicţionare aparţinând lui Drummond (2007) şi, respectiv, Dermot (2012). 

  

(iv) Ontologie formală şi ontologie materială 

În paragraful al doilea al acestui text s-a redus fenomenologic 

Absolutul şi am rămas faţă în faţă cu Fiinţă absolută. A fost o reducţie de sus 

în jos (top down). De fapt Husserl a plecat şi invers, de jos în sus (bottom up) 

pentru a pune mai clar în evidenţă aceiaşi Fiinţă absolută. Şi anume a plecat 

de la punerea între paranteze a modului în care ştiinţele numite de el „eidetice 

pure” - logica şi matematica - privesc lucrurile şi apoi a trecut la scoaterea 

din joc şi a aşa numitei „atitudini naturale” proprie ştiinţelor naturii.  

În continuare discursul nostru va lua în considerare două noţiuni 

husserliene, ontologia formală proprie logicii şi matematicii ambele pure şi 

ontologie materială proprie ştiinţelor naturii.  

Ontologia formală este introdusă de Husserl în filozofie drept o 

descriere a unor obiecte de tip „formă” (Henning, 2006). În afară de sensul 

care atribuie „esenţei” denumirea de „eidos”, Husserl mai utilizează şi altă 

semnificaţie a acestuia şi anume de „formă esenţială” (fără materie) (Husserl, 

2011: §10). Prin urmare, aici este vorba de o distincţie între formă şi materie. 

 Astfel, când vorbim despre „formal”, înţelegem că, în acest caz, 

percepţiile şi judecăţile au ca obiect entităţi de tip „formă”.  

Logica şi matematica, ca discipline, sunt într-adevăr formale când 

„formele vide”, cum spune Husserl, nu sunt „umplute” cu materie. Acest mod 

de a vedea lucrurile aminteşte de intuiţionismul matematic, considerat a fi de 

natura unui platonism în care ideile, ca existenţă, sunt înlocuite cu obiectele 

matematicii.  

 

Comentariul 4: Despre modul de exprimare, în acest caz, se poate 

spune precum Heyting: „Limbajul în care matematica se exprimă, fie acela 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

224 
Vol. 3 No 1 (2020) 

obişnuit, fie acela formalizat, nu serveşte decât la comunicarea rezultatelor 

şi oferă numai o imagine - bild - a matematicii, dar matematica nu este 

această imagine şi cu atât mai puţin limbajul în care o exprimăm” (Heyting, 

1934, citat de Dumitriu, 1969: 797).  

  

Mai trebuie spus că în cadrul ontologiei formale, procesul mental care 

are ca obiect „adevărul” se bazează pe de o parte, pe o gândire conceptuală 

care se desfăşoară deductiv, plecând de la genul maxim (categorie) şi 

avansând, prin descompuneri, pe niveluri succesive de detaliere, până la 

anumite elemente terminale (obiecte nedecompozabile) şi, pe de alta, pe cele 

trei principii logice formale şi ideale: identitate, necontradicţie şi terţ exclus. 

În acest fel, la nivelul genului maxim se află premizele, ca axiome 

reprezentând adevărul existenţial reelle apodictic, cel mai general. Iar odată 

cu detalierea pe diverse niveluri, prin emiterea de consecinţe care nu 

contrazic axiomele, adevărul axiomelor se prezervă (moşteneşte) fiindu-i 

adăugate noi precizări. Prin urmare, de sus până jos, adevărul nu se modifică 

ci doar se rafinează.  

 

Comentariul 5: În legătură cu o ontologie formală apar două întrebări: 

(a) în ce fel de topos există ea? şi (b) în ce mod are omul acces la o obiectele 

unei asemenea ontologii? Husserl răspunde doar la a doua întrebare şi 

anume că accesul omului este realizat printr-o intuiţie directă ca şi în cazul 

obiectelor care se află în Transcendental. Aceasta ar putea să subînţeleagă 

faptul că şi această ontologie s-ar afla tot în Transcendental. Dar despre 

aceasta Husserl nu afirmă nimic. Am semnalat totuşi neclaritatea respectivă 

doar pentru ca ea să nu fie atribuită discursului nostru. De fapt, în demersul 

husserlian, ea nu impietează în mod deosebit, dar am considerat că este bine 

ca ea să fie menţionată. 

 

Şi acum să trecem la ontologia materială proprie unei „atitudinii 

naturale”. Această atitudine pleacă de la modul în care ştiinţele naturii 

privesc lucrurile atunci când formele vide capătă un conţinut material.  

Ştiinţele naturii, după Husserl, sunt considerate că se ocupă de 

domeniul Naturalului (Fizicului) care se află în spaţio-temporalitatea cu 

întindere în trei dimensiuni şi durată în timp şi este susţinut „material” fiind o 

realitate de tip realität. 

Astfel (Husserl, 1994a) spune că în interogarea ştiinţifică naturală se 

pleacă de la ce este dat ca obiecte din lumea noastră fizică („Este suficient să 

ne amintim de naivitatea [că] ştiinţa naturii acceptă natura ca dat”, (18)). Prin 

urmare aceste obiecte nu trebuie niciodată să fie interogate ci trebuie luate ca 

fiind fundamentul de la care investigaţia științifică trebuie să plece. Cu alte 

cuvinte oamenii de ştiinţă „naturală” consideră că lumea fizică trebuie să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

225 
Vol. 3 No 1 (2020) 

constituie propria axiomă. Pentru această raţiune Husserl arată că în măsura 

în care dorim să avem acces la această lume noi trebuie, conform 

empirismului pozitivist al interogării de sorginte ştiinţifică, să o considerăm, 

într-un fel, drept lucru însuşi [Sache selbst] şi nu lucrul în sine kantian. 

Autorul începe critica sa a ştiinţelor naturale notând anumite absurdităţi 

care devin evidente când un asemenea empirism este adoptat (12).  

Urmându-l pe (Cogan, 2006), care face apel la Husserl, vom spune cele 

ce urmează. 

Ştiinţele naturale sunt ştiinţe evident empirice şi astfel ele au de-a face 

cu fapte empirice. Prin urmare atunci când principiile logic-formale ideale, 

aparţinând ontologiei formale (identitate, necontradicţie, terţ exclus), sunt 

subsumate legilor Naturii ca legi ale gândirii , aceasta conduce la 

considerarea lor ca unele dintre multele legi ale naturii. Dacă am proceda în 

acest fel, ar trebui să ţinem seama că modul în care o lege naturală poate fi 

stabilită şi justificată este, prin inducţie, din fapte singulare ale experienţei. 

Inducţia însă nu stabileşte certitudinea legii ci numai o mai mare sau 

mai mică probabilitate a acesteia. Aceasta ar înseamnă că legile gândirii 

trebuie, în acest caz să posede un anumit grad de probabilitate. Contradicţia 

este evidentă. Absurditatea în practică devine efectivă când notăm că 

naturalistul este dominat de scopul de a considera cunoaşterea ştiinţifică 

(epistemologia) întotdeauna ca fiind în măsură să producă un adevăr autentic 

absolut, i.e. cel mai general, apodictic existenţial, utilizând principiile ideale 

amintite ale gândirii.  

Mai clar, în acest caz, prin inducţie se pleacă de jos în sus, de la obiecte 

fizice, materiale, considerate a fi elemente terminale şi se determină ceea ce 

le este comun. Se constituie astfel un prim şi singur nivel sintetic al 

„adevărului” şi procesul se opreşte. Prin urmare, nimeni nu va putea decela 

adevărul general al axiomelor deoarece nu se ajunge la ele. Şi, de asemenea, 

nu se va putea spune dacă el există fiind „moştenit”, sau nu, în cadrul acestui 

prim şi ultim nivel de sinteză. În concluzie, se poate afirma fără dubii că prin 

inducţie nu se poate obţine decât un adevăr posibil (relativ) şi nu unul 

autentic1.  

Să revenim la „atitudinea naturală”. 

 
1 Lucru consemnat de explozia apărută în cadrul logicii pentru ca aceasta să poată face faţă 

descrierilor unor domenii specific ale realităţii materiale: apariţia, mai întâi, a logicilor 

polivalente (Moisil), apoi a logicilor fuzzy (Zadeh, Negoiţă) ca, în prezent, să se pună un 

accent deosebit pe logica modală (iniţierea acestei tendinţe aparţinând lui Lukasievici) ale 

cărui principii şi valori de adevăr fuseseră, de fapt, puse în evidenţă chiar de Aristotel în cap. 

2 (Despre interpretare) din Organon în cadrul căruia, în contrast cu cele trei principii ale unei 

logici ideale puse în evidenţă în capitolul 1 al cărţii, el utilizează “terţul inclus” acceptând 

“posibilitatea” şi mai mult chiar, admite încă o nouă valoare de adevăr, de-a dreptul 

subversivă, cea a “viitorului contingent”. Despre Dialetheism şi logicile paraconsistente nu 

mai vorbesc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

226 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Husserl caracterizează această atitudine în felul care urmează (Husserl, 

2011: §27-§30).  

În calitate de oameni ai vieţii naturale avem reprezentări, judecări, 

simţiri, voinţe într-o „atitudine naturală”. Percepem şi devenim conştienţi, 

adică avem o serie de „trăiri” sau „experienţe vii”, că:  

• Lumea se întinde şi se schimbă la nesfârşit în spaţiu şi timp; 

• Lucrurile corporale, inclusiv fiinţe animale şi oameni, sunt, pur şi 

simplu, prezente; 

• În raport cu aceste lucruri (obiecte) noi avem sentimente pe care, de 

asemenea, le percepem; 

• Cele de mai sus sunt independente de o ordine pe care însă o 

percepem ca pe una statică la un moment dat, dar care se schimbă 

instantaneu, în continuu; 

• O asemenea ordine pe care o sesizăm (percepem), şi o judecăm 

numind această judecată „cogito”, se referă la realitatea (realität 

wirklichkeit) care mă înconjoară efectiv, dar ea se poate referi uneori şi la altă 

realitate reelle wirklichkeit cum at fi numerele pure şi legile lor, formaţiuni 

complexe de astfel de numere, figurile geometrice şi legile lor, principiile 

logice şi ceea ce numim gândire conceptuală, etc., numai că lumea realität 

wirklichkeit rămâne în continuu prezentă pentru mine, chiar dacă „umbrită”, 

iar noi continuăm să ne aflăm astfel în atitudinea naturală. 

 

(v) Prima revenire la trăiri 

Suntem acum în măsură să revenim cu detalii în privinţa „trăirilor”.  

În primul rând vom observa că Husserl, atât când ce referă la o 

atitudine naturală cât şi la una care vizează formalul, în afara percepţiei unor 

obiecte externe ale celor două ontologii el merge pe ideea că tot obiecte sunt 

şi unele interne, supuse apercepţiei, cum ar fi cogitaţiile, sentimentele, 

precum şi amintirile. Prin urmare, în toate aceste cazuri, va fi vorba de un 

proces de percepţie a unor obiecte nu numai materiale ci şi abstracte (i.e. 

„cogitaţii”) sau greu de definit (i.e. sentimente). Evident că obiectele luate în 

considerare vor fi de tipuri diferite. În schimb conţinutul procesului de 

percepţie/ apercepţie va fi esenţial identic. Ori tocmai o asemenea identitate a 

esenţei conţinutului va conduce la apariţia unei „trăiri” („experienţe vii”), 

respectiv, „act de conştiinţă”.  

Toate cele de mai sus vor permite, deocamdată, să partajăm actele de 

conştiinţă în: (i) formale şi (ii) ale atitudinii naturale. O asemenea partajare 

conduce la alta similară privind conţinutul unei conştiinţe, în sens cel mai 

general posibil.  

Anticipând vom spune că în afara tipurilor de acte „formale” şi ale 

„atitudinii naturale”, într-o conştiinţă, în general, vor mai exista şi acte de al 

treilea tip: „pure”, despre care vom discuta imediat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

227 
Vol. 3 No 1 (2020) 

  

(vi) Punerea între paranteze a ştiinţelor eidetice pure (ontologiei 

formale) şi a ştiinţelor naturii (ontologia materială)    

Ce mai rămâne dacă scoatem din joc (reducem fenomenologic) tot ce 

ţine de formal şi atitudinea naturală? Este întrebarea pe care şi-o pune 

Husserl. De fapt, această reducere se referă la punerea între paranteze, în 

cadrul conştiinţei, a trăirilor „atitudinii naturale” şi pe cele „formale”, iar 

Husserl va afirma că, prin această scoatere din joc va mai rămâne ceva şi 

anume un „rest fenomenologic”. Acest rest este „conştiinţa pură în absoluta 

ei fiinţă proprie”, identificabilă, în termeni husserlieni, printr-o intuiţie 

directă:  

 
„De asemenea, trebuie să înţelegem că trăirii empirice i se opune, 

drept condiţie a sensului ei, trăirea absolută şi că aceasta din urmă nu 

este o simplă construcţie metafizică, ci ea poate fi atestată în 

caracterul ei absolut fără nici o urmă de îndoială prin intermediul unei 

schimbări corespunzătoare de atitudine, putând astfel să fie dată în 

cadrul unei intuiţii directe” (Husserl 2011: 206-207). 

 

Iată modul în care se ajunge la ea:  

 
„[…] în loc să efectuăm în mod naiv actele proprii conştiinţei în 

legătură cu natura, [şi formalul, G.M.], odată cu tezele lor 

transcendente [transcendente în raport cu „restul” fenomenologic 

G.M.], […] noi „scoatem”, dimpotrivă , „din funcţiune” toate aceste 

teze, aşadar nu le mai dăm girul, îndreptându-ne privirea asupra 

conştiinţei pure în absoluta ei fiinţă proprie, pentru a o sesiza şi a o 

cerceta în chip teoretic. Iată, prin urmare, ce anume rămâne în urmă, 

în calitate de „reziduu fenomenologic”, atunci când scoatem din 

circuit întreaga lume [inclusiv formalul G.M], odată cu toate lucrurile, 

vieţuitoarele şi oamenii din cuprinsul ei, inclusiv pe noi înşine (187). 

 

Şi, mai adaugă: „De fapt, nu am pierdut nimic prin aceasta, ci, 

dimpotrivă am câştigat întreaga fiinţă absolută care, înţeleasă corect, ascunde 

în sine toate transcendenţele  lumii, în măsura în care le «constituie» în sine”. 

Acest citat rezumă sugestiv doctrina constituirii care va face obiectul 

paragrafului următor.  

Până atunci vom mai arăta că trăirile naturale şi cele formale din 

Transcendental, care au fost scoase din joc, vor putea reprezenta obiectul 

unor fenomenologii diferire de cea pură, căci:  

 
„[…] în ciuda scoaterii din circuit a naturii fizice, există nu numai o 

fenomenologie a conştiinţei proprii ştiinţelor naturii [având ca obiect 

trăirile naturale G.M.] […]. În mod similar, există, în ciuda faptului că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

228 
Vol. 3 No 1 (2020) 

psihologia şi ştiinţele spiritului sunt lovite la rândul lor de scoaterea 

din circuit, o fenomenologie a omului; […] în fine, există o 

fenomenologie a spiritului social, a configuraţiilor sociale, a 

realizărilor culturale ş.a.m.d. În măsură în care ajunge să fie dată 

pentru conştiinţă [sub formă de trăire G.M.], orice transcendenţă 

[inclusiv una formală G.M.] face obiectul unei cercetări 

fenomenologice […]” (268).  

 

De toate aceste fenomenologii ar trebui să se ocupe continuatorii, 

Husserl rezervându-şi dreptul de a se focaliza asupra fenomenologiei pure; a 

se vedea, în acest sens, şi titlul operei sale capitale: Idei privitoare la o 

fenomenologie pură….   

 

(vii)Doctrina constituirii 

Să observăm, mai întâi, că respectiva Conştiinţă pură (în absoluta ei 

fiinţă proprie) este apriorică, deoarece ea este „o conştiinţă donatoare de 

sens, care este la rândul ei absolută şi nu există în virtutea unei noi donaţii de 

sens” (§ 55, 207). În schimb, ea poate „dona sens”. 

Ce reprezintă această „donare de sens” a Conştiinţei pure? Ea 

reprezintă, de fapt intrarea în Existenţă. A cui? A „tuturor (sub)regiunilor de 

fiinţă”, pentru că: „ Prin intermediul reducţiei fenomenologice a rezultat 

pentru noi ţinutul conştiinţei absolute, pure, înţeles într-un sens foarte precis, 

ca ţinut al fiinţei „absolute”. Aceasta reprezintă categoria originară a fiinţei în 

genere […] în care îşi au rădăcinile toate celelalte (sub)regiuni de fiinţă [s.n. 

G.M.]” (§76, 267). 

 

Comentariul 6: Celelalte (sub)regiuni de fiinţă reprezintă, de fapt, pe 

de o parte, „fiinţa” Formalului şi, pe de alta, cea a Naturalului cu toate 

obiectele pe care acestea le conţin. Dacă ne vom referi la obiectele fizice din 

Natural: inanimate şi animate, important este că, de fapt, lor nu li se acordă 

„viaţă” cum greşit s-ar putea înţelege la o primă vedere, ci, doar, 

„existenţă”, ca şi celorlalte obiecte din Formal. Iar în acest caz, daţi-ne voie 

să folosim termenul de „fiinţare”, introdus ulterior de Heidegger, dar nu în 

sensul propus de acesta (a se vedea (Ciocan 2007)), ci, în sens de 

„existenţă”. 

  

Devine acum evident ce va însemna „umplerea cu sens” realizată de 

Fiinţa pură absolută şi anume, repetăm, conferirea de existenţă pentru toate 

obiectele din atitudinea naturală şi din formal. Ceea ce, în ultimă instanţă, 

înseamnă că o parte din Transcendental, prin intermediul Fiinţei pure 

absolute, „constituie” Formalul şi Naturalul. Şi, de asemenea, va rezulta şi 

semnificaţia sintagmei husserliene şi anume că „orice realitate [realität sau 

reelle G.M.] există doar prin «donaţie de sens» ” (titlul §55).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

229 
Vol. 3 No 1 (2020) 

  

(viii) A doua revenire la trăiri 

Apare acum în „conştiinţa pură absolută” un nou tip de trăiri şi anume 

„trăirile pure”. Şi dacă celelalte tipuri apăreau în urma unor percepţii şi 

apercepţii corespunzătoare obiectelor aferente atitudinii naturale şi 

formalului, atunci „trăirile pure” se vor datora în primul rând, unor procese 

perceptive de obiecte pure, adică de tipul unor „fiinţări”. Iar astfel de fiinţări 

vor fi, întotdeauna externe subiectului, ca şi obiectele fizice şi cele formale, şi 

nu mentale (interne). Prin urmare, ele sunt „obiective” fiind datorate unei 

„umpleri cu sens” de către Fiinţa pură absolută a obiectelor fizice naturale şi 

a celor formale. 

În acest caz apar cel puţin două întrebări: (i) ce diferenţă este între 

perceperea proprietăţilor (atributelor) unui obiect fizic sau formal şi 

perceperea unei „fiinţări”? şi, (ii) cum este posibilă perceperea unei 

„fiinţări”? 

La prima întrebare vom încerca să răspundem imediat. La a doua, în 

paragraful imediat următor. 

Pentru prima întrebare vom apela la răspunsul dat de Schmitz, răspuns 

care sintetizează extrem de clar diversele susţineri aparţinând lui Husserl, în 

diferite contexte.  

 
„O existenţă nu este un atribut a ceva, adică nu este ceva esenţial 

pentru identitatea unui lucru, ceva care să contribuie direct la 

determinarea unui lucru, drept acest lucru. Fiecărui lucru îi aparţin în 

mod necesar atribuitele sale, căci un lucru este în mod esenţial identic 

cu sine, acest lucru şi nu un altul. Niciun lucru nu poate fi determinat 

de alte atribuite decât de cele care îi revin, de facto, lui însuşi. Dacă 

existenţa ar fi atributul unui lucru, acesta ar trebui, prin urmare, să 

existe. Se poate arăta însă cu uşurinţă că nimic nu există cu necesitate. 

[…] De aici rezultă că existenţa nu este un atribut şi că nici o inducţie 

a existenţei [Existenz-Inductivum] nu poate fi considerată un atribut” 

(Schmitz forthcoming: 39-40). 

  

Prin urmare, o trăire este o percepţie de cu totul altă natură decât cea a 

uneia prin care se poate stabili, cu ajutorul unor atribute, identitatea unică a 

unui obiect realität sau reelle, indiferent dacă el ni se prezintă direct („în 

carne şi oase”) sau indirect, printr-un „semn” sau o „imagine” (Zahavi, 2017: 

49) . Semnificaţia perceperii unei trăiri este că ea reprezintă perceperea unei 

„unităţi de sens” asociată, în acest caz, unui obiect realität/ reelle de către 

Conştiinţa pură (§55). De aici rezultă că o asemenea unitate de sens poate să 

existe în act (wirklichkeit) sau potenţial (quasi-wirklichkeit), deci nu iluzoriu 

(non-wirklichkeit). Despre aceste posibilităţi de existenţă ale unei unităţi de 

sens vom discuta în paragraful următor.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

230 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Până atunci, vom observa, numai în treacăt, deoarece nu vom dezvolta 

acest subiect, că o trăire care a provenit din percepere unei alte trăiri nu poate 

avea întotdeauna drept obiect numai o singură altă trăire. Aici este vorba de 

„reflecţie” drept o a doua metodă a fenomenologiei husserliene, prima fiind 

„reducţia fenomenologică”. Astfel, ne spune Husserl că, prin reflecţie, putem 

avea o trăire asupra, de exemplu, a obiectului „conştiinţă pură individuală”, 

iar, mai departe, dacă reflectăm asupra convingerii pe care o trăim că există 

conştiinţă pură individuală, vom avea de-a face, în cazul reflecţiei, cu două 

trăiri cuprinse una în alta (143).  

 

Comentariul 7: Pot exista oare şi lanţuri de ‚incluziuni”, cum le 

numeşte Husserl, care să cuprindă trăiri multiple în cazul cărora fiecare 

trăire superioară nu este autonomă ci fondată pe cea inferioară, până la 

infinit? Husserl nu ne spune nimic despre aceasta. În schimb, iată cum 

Wigner, laureat Nobel pentru fizică, tratează un asemenea caz, evitând 

regresia la infinit prin ajungerea la ceea ce Husserl numeşte „Conştiinţa 

pură absolută”. În cele ce urmează ne vom permite să înlocuim celebra 

„pisică a lui Schrödinger” cu perceperea pură a existenţei (fiinţării), sau nu, 

a unui obiect fizic sau formal (Kaku, 2016: 549-595). 

În cazul perceperii (sau nu) a unei fiinţări asociate unui obiect din 

Natural sau Formal, nu vom putea şti dacă ea există sau nu decât în 

momentul în care se încearcă, de către un eu individual pur, realizarea unei 

asemenea percepţii. Deci este imposibil de a separa observatorul de obiectul 

observat. Şi în această situaţie observatorul [eu-ul pur individual G.M.] 

poate, la un moment dat să existe sau nu. Cine îl observă? Există o funcţie de 

undă (Schrödinger) care include atât observatorul cât şi obiectul. Ca să ne 

asigurăm că observatorul există, e nevoie de alt observator („prietenul lui 

Wigner”) care să colapseze unda pentru a determina viabilitatea primului 

observator. Dar de unde ştim că al doilea observator este viu [fiinţează 

G.M.]? Este acum nevoie de un al treilea observator ş.a.m.d. Întrucât este 

nevoie de un număr infinit de observatori ca, prin colapsarea succesivă de 

unde, să fim siguri că ei există, avem nevoie de o „conştiinţă cosmică”. Şi 

Wigner conchide: „Nu a fost posibil să formulăm legile (teoriei cuantice) 

într-o manieră pe deplin coerentă fără să facem apel la conştiinţă”.  

În acest mod, “Eu-ul” se extinde identificându-se cu o astfel de 

conştiinţă. 

    

(ix) Intenţionalitatea  

Prin „intenţionalitate” se concretizează pe deplin creativitatea Fiinţei 

absolute care a început cu „constituirea”. Aceasta înseamnă că, în timp ce 

constituirea acorda „fiinţare”, i.e. existenţă, oricărui obiect natural (fizic) sau 

formal, în schimb intenţionalitatea permite perceperea acestei fiinţări. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

231 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Textele husserliene fac nenumărate referiri la „intenţionalitate”, mai 

ales asupra înţelesului pe care i l-a acordat Brentano şi a modului în care ea a 

fost reinterpretată de către Husserl. Pe noi nu ne va interesa diacronia 

respectivă a intenţionalităţii ci numai semnificaţia pe care Husserl i-a atribut-

o.  

Husserl consideră că a fi conştient, înseamnă a fi conştient de ceva. 

Aceasta înseamnă o orientare asupra acestui ‚ceva” care poate fi un obiect 

natural sau formal sau chiar din Conştiinţă, i.e. o trăire.  

In sensul celor de mai sus, rezultă că însăşi această orientare, pe care 

Husserl o consideră a fi intenţionalitatea, este, ca şi reflecţia, o proprietate a 

Conştiinţei. 

Concretizând, orice act al conştiinţei: percepţie, judecată/ raţionament, 

îndoială, aşteptare, amintire sau fantezie se caracterizează prin faptul că 

intenţionează un obiect de un anumit tip. Şi, de asemenea, mai rezultă că o 

intenţie nu încetează de a fi „intenţională” indiferent dacă obiectul există sau 

nu. Iar o asemenea intenţie face posibilă perceperea „fiinţării” obiectului sau, 

dacă aceasta nu există, fiind vorba de o iluzie, apare tendinţa subiectului de a-

i acorda el însuşi fiinţare, tendinţă moştenită de la Fiinţa absolută. 

Dacă în privinţa perceperii fiinţării, atunci când ea există, lucrurile sunt 

clare, în legătură cu tendinţa de acordare de fiinţare de către subiect atunci 

când ea lipseşte nu mai este aşa. Pentru explicaţii va fi nevoie de o paranteză. 

Ea se va referi în special la jocul noematic pentru „surprinderea” 

(aprehendarea) unui obiect natural sau formal. Mai bine zis, nu atât la 

procesul în sine, i.e. la „noesis”, cât la rezultatul acestuia, i.e. „noema”. În 

diverse texte husserliene termenul „noema” apare cu înţelesuri diferite. 

Astfel, aşa cum arată Dermot (Dermot, 2012: Noema):  

 
„Noema înseamnă obiectul intenţional aşa cum e perceput, aşa cum e 

judecat, aşa cum e dorit, în general: aşa cum e intenţionat. În (Husserl, 

2011: §95) el susţine că doctrina noemei este „de cea mai mare 

importanţă pentru fenomenologie”. În altă parte el spune că luarea în 

considerare obiectul intenţional ca noemă aceasta este un „clu 

transcendental” pentru întreaga multiplicitate a experienţelor posibile 

sau cogitaţii (Husserl, 1994: §26). Analiza lui Husserl în ceea ce 

priveşte noesis şi noema este extrem de importantă pentru înţelegerea 

fenomenologiei sub reducţia fenomenologică. Noema este un element 

cheie în descrierea eidetică a conştiinţei ; ea este o „obiectivitate 

aparţinând conştiinţei într-un mod specific” (Husserl, 2011: §128). 

Noema este întotdeauna corelată cu un act noetic sau „noesis”; ea este 

obiectul aşa cum este perceput, gândit, imaginat. În noema Husserl 

înglobează într-o singură entitate complexă ceea ce Frege include sub 

termenul de „sens” mod de prezentare, şi funcţie referenţială a actului, 

i.e. obiectul intenţional al actului. Husserl scrie: „noema în ea însăşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

232 
Vol. 3 No 1 (2020) 

are o relaţie obiectivă, mai particular în virtutea propriului sens” 

(§128) ş.a.m.d. 

  

Şi, mai departe, tot Dermot adaugă:  

 
„[…] Înţelesul exact şi statutul noemei la Husserl este controversat. El 

a dat loc unor multiple discuţii în legătură cu natura unei teorii 

fenomenologice a înţelesului şi naturii unui obiect intenţional. În 

acord cu o interpretare standard, propusă original de Gurwitsch, 

noemata sunt entităţi ideale - literar sensuri ideale abstracte - care 

permit unui act intenţional să se refere la obiectul său intenţional. 

Alţii, e.g. John Drummond şi Robert Sokolowski, argumentează că 

noema este pur şi simplu obiectul intenţionat. Conform acestei 

interpretări, noema este un termen tehnic pentru a se referi cineva la 

obiectul intenţionat ca o tematizare explicită în reducţia 

fenomenologică” (Dermot, 2012). 

 

Însă tor Husserl afirmă la un moment dat că: „pomul real poate fi ars, 

distrus, dar niciodată noema ’copac’ ” (§89).  

 

Comentariul 8. Dacă vom lua în considerare această afirmaţie a lui 

Husserl şi o vom corobora cu alta care, de asemenea, îi aparţine, că ceea ce 

numim Conştiinţă pură absolută care, la rândul său, poate genera atât 

conştiinţe individuale cât şi obiectele lume naturală (în ansamblu) şi lume 

formală (tot în ansamblu) nu „ar fi nicidecum atinsă în existenţa sa proprie” 

dacă ar fi anihilate cele două lumi (§49,183], atunci am putea avansa 

ipoteza că o fiinţare poate fi asociată oricărui obiect din cele două lumi în 

două feluri: în act, adică în mod realität/ reelle, wirklichkeit sau numai 

potenţial, quai- wirklichkeit, urmând ca apoi să poată deveni oricând 

wirklichkeit, i.e. ne-iluzoriu. 

Această ipoteză, în spiritul gândirii husserliene, ne oferă prilejul să 

afirmăm că, în cadrul „constituirii” celor două lumi, Conştiinţa pură 

absolută îşi ia Omul drept partener al creativităţii sale în sensul că atunci 

când intenţionalitatea vizează un obiect potenţial se va realiza o percepţie a 

„fiinţării” sale ca şi în cazul în care acesta ar exista în act (de facto). Nu 

acelaşi lucru se va întâmpla însă în cazul în care avem de-a face cu ceva 

iluzoriu.  

 

(x) O incongruenţă şi un paradox  

Husserl ne spune:  

 
„Prin intermediul reducţie fenomenologice a rezultat pentru noi ţinutul 

conştiinţei pure, înţeles într-un sens foarte precis, ca ţinut al fiinţei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

233 
Vol. 3 No 1 (2020) 

„absolute”. Aceasta reprezintă categoria originară a fiinţei în genere 

[…] în care îşi au rădăcinile toate celelalte regiuni de fiinţă; ele se 

raportează toate, prin însăşi esenţa lor, la ea şi depind astfel în chip 

esenţial de ea. Teoria categoriilor trebuie neapărat să pornească de la 

această diferenţă de fiinţă – cea mai radicală dintre toate – dintre fiinţa 

înţeleasă drept conştiinţă, pe de o parte, şi fiinţa înţeleasă drept 

„transcendenţă”, ce se „relevă” în conştiinţă, pe de altă parte” (267). 

 

Dacă lucrurile stau aşa, atunci apare „monadologia” lui Husserl. În 

sensul că fiecare conştiinţă individuală constituie o instanţă (subcategorie) de 

fiinţă. În cadrul „monadologiei” sale Husserl adoptă acest termen, precum şi 

pe cel de „monadă”, în special în scrierile sale târzii. „Monada” şi 

„monadologia” sunt termeni preluaţi de la Leibnitz cărora Husserl le acordă 

altă semnificaţie, mai ales în Meditaţii Carteziene (Husserl, 1994b: § 37).  

Acum apare acea „incongruenţă” din titlu. Şi anume că, pe de o parte, 

fiinţa (absolută) este înţeleasă drept conştiinţă (pură, absolută), dar, din 

paragraful al treilea al acestui text putem deduce că într-un sens general, dar 

nu cel mai larg posibil, „ ’conştiinţa’ poate fi considerată şi drept totalitatea 

reală (reelle) a ’trăirilor pure’ umane şi inter-ţeserea acestor trăiri de orice fel 

în unitatea fluxului lor” (Husserl, 2012: 218). Deci se poate presupune că, în 

cadrul conştiinţei pure absolute, din care derivă toate conştiinţele individuale 

pure, ar trebui să se găsească, sub o anumită formă, această „totalitate a 

trăirilor umane pure”, inclusiv „inter-ţeserea lor”. Însă despre aceasta Husserl 

nu spune nimic. Incongruenţa ar putea să dispară dacă vom considera că în 

„conştiinţa pură absolută” se află potenţial „totalitatea trăirilor pure umane” 

şi etc., iar ele intră în act, ca părţi ale acestei totalităţi, în cadrul fiecărei 

conştiinţe individuale.  

Să ne referim acum la paradoxul menţionat în titlu. Lyotard propune o 

altă interpretare a „constituirii” şi „intenţionalităţii” decât cea prezentată de 

noi în paragrafele vii şi ix. Astfel, el constată un lucru extrem de interesant. 

Raţionamentul său pleacă de la faptul că eu-ul pur individual este parte a eu-

ului pur absolut, obiectiv, respectiv al Conştiinţei pure absolute. Prin urmare 

şi el capătă astfel un caracter „obiectiv”, pentru că va participa la o 

„constituire” deşi individuală (subiectivă) a lumii fizice în ansamblu, în 

calitate de „obiect” [realität G.M.]. Evident, „subiectivitatea obiectivă” a 

ego-ului pur individual va reprezenta, pentru Lyotard, şi nu numai, un 

paradox. Iată citatul din Lyotard:  

 
„în realitate, subiectul perceptiv este acelaşi care constituie lumea, în 

care se afla, în acelaşi timp, prin percepţie. Când îl explorăm din 

perspectiva împletirii sale cu lumea, pentru a-l deosebi de aceasta 

lume, folosim criteriul de imanenţă; dar situaţia paradoxala provine 

din faptul ca însuşi conţinutul acestei imanenţe nu este altceva decât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

234 
Vol. 3 No 1 (2020) 

lumea ca ţintă, ca fenomen, cu toate ca aceasta lume este instituită ca 

existenţă reală şi transcendentă prin eu”. (Lyotard, 1954: 27). 

 

Comentariul 9. Dacă luăm în considerare comentariul precedent (8), 

atunci paradoxul dispare. Astfel: (a) dacă lumea care îl auto-conţine (pe om) 

a fost constituită „în act” (de Conştiinţă pură) , atunci el o va percepe şi nu 

o va „constitui”; (b) dacă lumea care îl auto-conţine a fost constituită 

„potenţial", atunci el, omul, o va „pune în act” (o va constitui şi o va şi 

percepe) drept o lume paralelă sau intersectată cu cea existentă anterior - şi 

aici apare creativitatea (controlată) a omului pe care i-o conferă Conştiinţa 

pură; (c) dacă lumea care îl auto-conţine nu a fost constituită nici 

„potenţial” şi nici „în act”, atunci omul va crea numai ceva iluzoriu. 

 

(xi) O nouă perspectivă: „apofatic-catafaticul”  

O asemenea perspectivă asupra fenomenologiei lui Husserl, este extrem 

de utilă pentru a vedea ce se întâmplă atunci când această fenomenologie este 

pusă faţă în faţă cu modelul ontologic informaţional aparţinând lui Mihai 

Drăgănescu (Drăgănescu 1979, 1985, 2007). Este vorba de a privi lucrurile 

prin prisma a ceea ce se numeşte abordarea „apofatic-catafatică”.  

Dar ce înseamnă această abordare? În acest paragraf o vom prezenta pe 

scurt. 

Trebuie făcută o distincţie netă între „apofanticul” aristotelic (greceşte: 

ἀποφαντικός; „declarator”, de la ἀποφαίνειν apophainein, „a arăta, a face 

cunoscut”) şi „apofaticul” cunoaşterii.  

Apofaticul şi Catafaticul reprezintă două posibilităţi limită ale 

cunoaşterii umane înainte ca aceasta să întâlnească definitiv Divinitatea/ 

Absolutul despre care nu se mai poate spune chiar nimic (Manolescu, 2018).  

Conform doctrinei „Apofatic-Catafatice”, există o punere în evidenţă 

afirmativă (catafatică) a modului în care Absolutul (Divinitatea/ Dumnezeu) 

se manifestă la vedere în lumea noastră de toate zilele şi o punere în evidenţă 

negativă (apofatică), ascunsă, în care acţiunea acestui Absolut nu poate fi 

pusă în evidenţă în modul discursiv obişnuit.  

Accesul uman la cele două modalităţi limită de cunoaştere se realizează 

printr-o intuiţie directă ca şi cea propusă de Husserl.  

Deşi denumirea de „Apofatic-Catafatic” a apărut în dogmatica creştină 

din Evul Mediu, rădăcinile celor două modalităţi de cunoaştere se regăsesc în 

gândirea antică. Le putem identifica chiar la presocratici.  

Vorbind de Apofatic, evident fără să-l numească astfel, Heraclit, spune: 

„Oamenii [obişnuiţi] se arată neputincioşi să pătrundă sensul cestui logos 

care există dintotdeauna” (Piatkovski & Banu, 1979: 350); sau „Cercetând 

hotarele sufletului/ [fiinţei], n-ai putea să le găseşti, oricare ar fi cărarea pe 

care vei merge. Atât de adânc logos are” (356).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

235 
Vol. 3 No 1 (2020) 

În schimb, exemplu clar de Catafatism (avant la letter) ni-l oferă 

Parmenide (reluat ulterior de Heidegger) prin celebrele spuse:  

 
„Ei bine, voi spune aşadar: tu ia însă aminte la cuvântul pe care-l auzi 

(despre aceasta):  

Care sunt singurele căi ce pot fi luate în seamă pentru o interogare. 

Una: cum este ea (ce este ea, fiinţa) şi cum imposibilă (este), de 

asemenea, nefiinţa. 

Aceasta este cărarea încrederii întemeiate, căci ea urmează stării de 

neascundere. 

Cealaltă însă: cum nu este şi totodată cât de nenecesară nefiinţa. 

Aceasta deci, astfel vestesc, este o potecă ce nu trebuie urmată defel, 

căci nu poţi cultiva cunoaşterea nefiinţei, deoarece nu poate fi prinsă 

nicicum şi nici nu o poţi indica în cuvinte” (Heidegger, 1999: 233). 
 

Trecând de presocratici ajungem la Aristotel în contextul în care, 

discutând într-un mod apofatic, invers de cel înţeles de obicei despre 

„potenţă” şi „act” (în care potenţa este premergătoare actului), el arată că în 

privinţa „logosului” heraclitean „aceleaşi lucruri au existat veşnic, fie 

periodic, fie altfel, pentru că aici actul este anterior potenţei” (Aristotel, 1996: 

473); şi afirmă apoi că acest logos este susţinut de o substanţă imaterială, 

veşnică „în act”2. Iar despre o asemenea substanţă, care se revarsă fără 

încetare, el spune, tot în mod apofatic, că reprezintă Inteligenţa sau Gândirea 

Divină (486), dar aceasta nu se confundă cu „Mişcătorul Nemişcat” care o 

produce.  

Mai departe, urmărind evoluţia Catafaticului şi Apofaticului, trecem 

prin Evul Mediu unde Catafaticul este reprezentat de influenţa arabă (Ibn 

Arabi, 2017) şi (Rumi, 2016), şi de Toma d’Aquino (doctor angelicus) 

împreună cu Meister Erckhart, iar pe linie apofatică de Pseudo-Dionisie 

Aeropagitul (având în spate o întreagă tradiţie patristică ortodoxă), ca să 

ajună în Europa, în ortodoxism, în anul 586 (a se vedea [Sfântul Dionisie 

(Pseudo Dionisie) Aeropagitul (1996)] şi apoi în vestul Europei, în 

catolicism. În continuare, perpetuându-se peste veacuri până în zilele noastre 

se ajunge la un Apofatic corelat cu Catafaticul, cu scopul final de a atinge 

Apofaticul pur. Şi acest lucru se întâmplă, în dogmatica ortodoxă, la Lossky 

(Lossky, 2010), Andre Scrima (Scrima, 2005) şi Dumitru Stăniloaie 

 
2 Spre deosebire de receptacolul platonician întotdeauna „potenţial” din Timaios (Platon 

1993: 165-166) unde referindu-se la acest „receptacol”, el îl determină în mod negativ 

(apofatic) deoarece receptacolul nu este nici foc, nici aer, nici pământ, adică este diferit de 

orice alt element ce ar putea fi considerat primordial. Caracterul non-figurativ al 

receptacolului îl face incognoscibil în mod pozitiv. Ca în altă parte, în dialogul Parmenide 

(Platon 1989: 103), să spună: „Unul nu poate fi mai tânăr, mai vârstnic sau acelaşi în vârstă 

cu sine ori cu altul”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

236 
Vol. 3 No 1 (2020) 

(Stăniloaie, 1996). Mai menţionăm că tot în zilele noastre, având la bază 

varianta vestică a lucrării pseudo-dionisiace, apare o incitantă comparaţie a 

apofaticului cu Zenul budist (Kendal, 1983). Această evoluţie care este 

extrem de interesantă, ba chiar pasionantă, depăşeşte însă net cadrul discuţiei 

noastre.  

În finalul acestei scurte treceri în revistă a doctrinei Apofatic-Catafatică 

din contextul nostru cultural şi reamintind scopul pe care l-am urmărit, adică 

de a şti şi înţelege, de ce există lumea noastră „naturală” şi „fizică”, vom 

putea spune că doar Aristotel in nuce şi varianta dogmatică actuală a 

creştinismului ortodox, in extenso, par a accepta că apofaticul este primordial 

în ceea ce priveşte cunoaşterea umană. Şi aceasta deoarece Logosul (în sens 

heraclitean şi aristotelic) este el însuşi primordial, mai adânc decât Fiinţa. Iar 

a fi „primordial” în raport cu Fiinţa, din punct de vedere ontologic - există 

aici o implicaţie ontologică3 - presupune că aceasta este condiţionată de acest 

„logos” nu ca apariţii succesiv în timp, timpul însemnând aici cu totul 

altceva, ci ca primordialitate. 

 

(xii) Este fenomenologia lui Husserl apofatică sau catafatică? 

Din prezentarea fenomenologiei husserliene rezultă că abordarea sa 

este eminamente de tip catafatic. Sugestiv, un asemenea tip este pus în 

evidenţă, în Evul Mediu, de către Ibn Arabi, aşa cum s-a arătat, când afirmă 

că Fiinţa este primordială, eludând Logosul heracliteano-aristotelic (Ibn 

Arabi, 2017: 54): “Astfel este, de exemplu, relaţia care leagă cunoaşterea de 

cel care cunoaşte sau viaţa de cel viu: cunoaşterea şi viaţa sunt realităţi, 

distincte una de cealaltă; or noi afirmăm, vorbind despre Dumnezeu, că El 

este cunoscător şi viu […] şi spunem tot aşa şi despre om.”  

 

(xiii) Cea mai importantă incongruenţă husserliană reală: ordinea 

din Natural. 

Există o „Notă”, plasată între paragrafele 51 şi 52 (Husserl, 2011: 191- 

192), care ne atrage atenţia. În această notă Husserl observă că în Natural, în 

factic, poate fi intuită o „ordine”. O asemenea ordine ar presupune ceva de 

natura unei teleologii. Adică a unei desfăşurări a lucrurilor în acord cu lanţul 

cauzal aristotelic care urmăreşte atingerea unui scop (telos) care ar trebui să 

rămână neschimbat în esenţă: (a) cauză formală (e.g. arhitectul/ artistul care 

 
3 Nu trebuie confundată implicaţia logică cu implicaţia cauzală pentru că, deşi se citesc la 

fel, cele două înseamnă lucruri foarte diferite. Implicaţia cauzală nu este o relaţie logica, ci 

una ontologica, ea inseamna: "ori de cate ori se produce P, se produce Q" sau "daca are loc P 

(cauza), are loc Q (efectul)". Implicatia logică este altceva, ea inseamna: "adevarul lui P 

implica adevarul lui Q" sau "daca este adevarat P, atunci este adevarat Q". Am putea spune, 

eventual, ca adevarul lui P este cauza pentru adevarul lui Q. În acest caz, implicatia logică 

devine un caz particular al implicatiei cauzale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

237 
Vol. 3 No 1 (2020) 

propune proiectul unei case/ opere de artă), (b) cauză materială (e.g. 

materialul de construcţie), (c) cauză eficientă (e.g. constructorul/ realizatorul) 

şi (d) cauză finală (e.g. realizarea casei/ operei de artă)4. Ori o astfel de 

teleologie pune în evidenţă schimbările care se petrec la nivelul Naturalului. 

Întrebările care apar: Cine şi Unde fixează scopul? şi Care este scopul (în 

esenţă)?  

Pentru a merge mai departe, este nevoie de o paranteză. Trebuie 

menţionat, în mod deosebit, ca Husserl nu are în vedere o cauzalitate de tip 

galileo-newtonian, cantitativă şi anume de relaţii între părţi ale realităţii 

realität de tip „cauză-efect” fără scop: „este evident că ’exercitarea’ acestui 

principiu nu ar putea fi concepută în termeni cauzali, aşadar în sensul 

conceptului natural de cauzalitate”. A se vedea, în acest sens (Patočka, 2017: 

17): ”În timp ce pentru Galilei mişcarea are un caracter de quantum […] care 

ţine de sfera relaţiilor, pentru Aristotel mişcarea este în mod principial 

necantitativă. […] Doar un nivel ontologic mai profund […] ne permite să 

înţelegem în mod fundamental mişcarea”. Am închis paranteza.  

Dacă scopul ar fi fixat la nivelul Naturalului de către o Divinitate 

mundană, atunci se ajunge la o circularitate. Căci aceasta ar însemna că o 

asemenea Divinitate s-ar afla, ea însăşi, în acest nivel. Ori în acest caz, la 

fiecare schimbare, s-ar produce şi schimbarea scopului deoarece chiar şi 

Divinitatea, care face parte din Natural, s-ar schimba. Şi Husserl ia în calcul 

aceasta. 

Dacă scopul ar fi fixat la nivelul Transcendentalului de către Fiinţa 

absolută, nici acest lucru nu ar fi posibil deoarece această fiinţă are un scop 

bine definit. Şi anume, conform doctrinei „constituirii”, de a oferi „existenţă” 

(fiinţare). S-ar putea obiecta că fiinţarea nu presupune „îngheţarea” scopului 

în cadrul schimbărilor care se petrec în Natural în cadrul chiar al „fiinţării”. 

Dar atunci acesta nu ar mai rămâne neschimbat în esenţă. 

Soluţia pe care o întrevede Husserl este ca fixarea scopului să se 

realizeze în Absolut: „principiul ordonator (scopul) […] trebuie găsit la 

nivelul absolutului însuşi, şi anume prin intermediul unor considerente pur 

absolute” (191). Însă, deoarece „imanenţa lui Dumnezeu în cadrul Conştiinţei 

absolute (pure) nu poate fi concepută [Dumnezeu/ Absolutul a fost redus 

fenomenologic din start G.M.]” atunci „ar trebui să se găsească diverse [alte] 

forme intuitive de relevare” (192). Lucru pe care Husserl nu îl face. 

 

Comentariul 10.Considerăm că în comparaţie cu perspectiva deschisă 

de „apofatic-catafatic”, demersul husserlian apare drept unul reducţionist.  

 
4 Această teleologie este exploatată, din punct de vedere fenomenologic, de (Patočka 2017: 

17-33).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

238 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Astfel, nu ne opreşte nimeni să considerăm că acest principiu/ scop nu 

se află în Absolutul pe care Husserl l-a redus fenomenologic, ci la nivelul 

„logosului heracliteano-aristotelic” de natură apofatică. În măsura în care 

s-ar depăşi această perspectivă reducţionistă, discursul fenomenologic ar 

putea căpăta o altă turnură aşa cum se va vedea în abordarea lui Mihai 

Drăgănescu, într-un text viitor.  

   

(xiv) Concluzii  

În acest text, aşa cum s-a specificat, s-a urmărit identificarea unor 

probleme pe care le deschide fenomenologia lui Husserl prin prisma 

integrării sale în Modelul ontologic informaţional propus de Mihai 

Drăgănescu. Iată care sunt, după noi, cele mai importante. 

(i) Considerăm că Husserl ia în considerare numai aspectul catafatic al 

cunoaşterii şi acţiunii umane. (Comentariul 10). 

(ii) Considerăm că principiul/ scopul ordinii din Natural se află la 

nivelul „logosului heracliteano-aristotelic” din cadrul demersului apofatic. 

(Comentariul 10). 

(iii) S-a pus în evidenţă faptul că, în timp ce Naturalul este găzduit de 

un topos cu extindere în trei dimensiuni şi durată în timp, lucrurile de aici 

având un suport material, în schimb despre Transcendental Husserl nu afirmă 

nimic în legătură cu spaţialitatea, timpul şi „susţinerea” lucrurilor de aici. 

(Comentariul 1) 

(iv) Extinderea intuiţiei dincolo de empirism şi postularea posibilităţii 

ca prin ea cunoaşterea umană să aibă acces la Transcendental precum şi 

declararea acestuia drept „real’” sunt, cel puţin discutabile, în măsura în care 

Transcendentalul este considerat ca fiind cantonat într-un areal al unui 

„niciunde” şi „nici când” fără susţinere de nici un fel. (Comentariul 2 şi 

Comentariul 3). 

(v) În legătură cu Ontologia formală (propusă de Husserl) apare o 

întrebare la care nu se răspunde. Şi anume, dacă formalul se află în 

Transcendental sau nu? (Comentariul 5). 

(vi) Pot exista şi lanţuri de „incluziuni”. Cum le numeşte Husserl, care 

să cuprindă trăiri multiple, în cadrul cărora fiecare trăire superioară nu este 

autonomă ci fondată pe una inferioară, printr-o regresie la infinit? Husserl nu 

spune nimic despre aceasta (Comentariul 7). 

(vii) Paradoxul lui Lyotard (Comentariul 9) poate fi înlăturat dacă se 

admite ipoteza noastră conform căreia Conştiinţa pură îşi ia drept partener 

omul la „constituirea” lumii naturale şi a celei formale (Comentariul 8). 

   

 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

239 
Vol. 3 No 1 (2020) 

Referințe:  

 

Arabi, I. (2017). Cartea înţelepciunii/ Book of Wisdom. Bucureşti: Herald.  

Aristotel (1996). Metafizica/ Metaphysics. Bucureşti: Iri.  

Bauman, U. (1998). Kausalität and qualitative empirische Sozialforschung/ 

Causality and qualitative empirical social research. New York, Munchen, 

Berlin: Waxmann Münster. 

Cogan, J. (2006). The Phenomenological Reduction. Retrieved 1 Feb. 2019. from 

https: / / www.iep.utm.edu/ phen-red/. 

Ciocan, C. (2007). Critica lui Heidegger la adresa lui Husserl/ Heidegger's criticism 

against Husserl. În Ciocan, C. & Lazea, D. (Ed.), Intenţionalitatea de la Plotin 

la Levinas (pp. 161-180). Bucureşti: Zeta books.  

Dermot, M. (2012). The Husserl Dictionary. Dublin: University College Dublin.  

Drăgănescu, M. (1985). Ortofizica/ Orthophysics. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 

Drăgănescu, M. (1979). Profunzimile lumii materiale/ The Depths of Existence. 

Bucureşti: Editura Politică. 

Drăgănescu, M. (2007). Societatea Conştiinţei/ Consciousness society. Bucureşti: 

Institutul de Inteligenţă Artificială al Academiei Române. 

Drummond, J. (2007). Historical Dictionary of Husserl’s Philosophy. Scarecrow 

Press. 

Dumitriu, A. (1969). Istoria logicii/ History of Logic. Bucureşti: Editura Didactică şi 

Pedagogică.  

Fărcaş, D. (2010). Meister Erckhart/ Meister Erckhart. Bucureşti: Polirom. 

Graham, P. (2002). Beyond the Limits of thought. Oxford University Press.  

Heidegger, M. (2003). Fiinţă şi timp/ Being and Time. Bucureşti: Humanitas.  

Heidegger, M. (1999). Introducere în metafizică/ Introduction to Metaphysics. 

Bucureşti: Humanitas.   

Henning, B. (2006). What is Formal Ontology?, Metaphysics 1, 2- 21.  

Husserl, E. (1994a). Filosofia ca ştiinţă riguroasă/ Philosophy as rigorous science. 

Bucureşti: Paideia. 

Husserl, E. (1994b). Meditaţii Carteziene/ Cartesian meditations. Bucureşti: 

Humanitas. 

Husserl, E. (2011). Idei privitoare la o fenomenologie pură şi la o filozofie 

fenomenologică. Cartea întâi (I) [Idei I]: Introducere general în 

fenomenologia pură/ Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a 

Phenomenological Philosophy - First Book: General Introduction to a Pure 

Phenomenology,. Bucureşti: Humanitas.  

Husserl, E. (2012). Cercetări logice II/ Logical Investigations II. Bucureşti: 

Humanitas.  

Kaku, M. (2016). Viitorul minţii umane/ The Future of the Mind. Bucureşti: Trei.  

Kant, I. (1969). Critica raţiunii pure/ Critique of Pure Reason. Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică.  

Kendal, J. (1983). Through Words and Silence: A Comparative Study of William 

Johston and Thomas Merton, Roman Catholics in Dialogue with Zen. The 

University of British Columbia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

240 
Vol. 3 No 1 (2020) 

 Locke, J. (1961). Eseu asupra intelectului omenesc/ An Essay Concerning Human 

Understanding . Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.  

Lossky, V. (2010). Teologia mistică a bisericii de răsărit/ Mystical Theology of the 

Eastern Church, Bucureşti: Humanitas.   

Lyotard, J. (1954), La Phénoménologie/ The Phenomenology. Paris, Presses 

universitaires de France. 

Manolescu, G. (2013). Fenomenologicul la Mihai Drăgănescu: conştiinţa 

fundamentală a existenţei/ Phenomenology of Mihai Draganescu and 

Foundamental Consciousness. In Noema. XII. 13-29. 

Manolescu, G. (2014). Drăgănescu şi sensul fenomenologic/ Draganescu and the 

phenomenological sense. In Noema, XIII. 19-28.  

Manolescu, G. (2015). Mihai Drăgănescu - Noua paradigmă a informaţiei/ Mihai 

Drăgănescu - new paradigm of information. In Academica, XXV(6-7). 38-42. 

Manolescu, G. (2017). Mihai Drăgănescu, o prioritate românească: cosmologia 

informaţională versus universul holografic/ Mihai Drăgănescu, a Romanian 

priority: Informational Cosmology versus Holographic Universe. In 

Noema,XVI. 11-32. 

Manolescu, G. (2018), Despre tetra-lemă. Însemnări fragmentare şi fugare/ About 

Tetra-lemma. Fragmentary, fleeting notes. In NOEMA, XVII. 131-140.  

Piatkovski A. & Banu, I. (1979). Filosofia greacă până la Platon Vol. I, Partea a 2-

a/ Greek philosophy before Plato Vol. I, Part Two. Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică.  

Platon (1993). Opere VII, Timaios/ Timaeus . Bucureşti: Editura Ştiinţifică.  

Platon (1989). Opere VI, Parmenide/ Parmenides. Bucureşti: Editura Ştiinţifică.  

Patočka, J. (2017). Mişcare, lume, tehnică. Studii fenomenologice/ Motion, world, 

technique. Phenomenological studies. Cluj: Tact.  

Rumi (2016). Oceanul sufletului/ The ocean of soul. , Bucureşti: Herald.  

Sfântul Dionisie (Pseudo Dionisie) Aeropagitul (1996). Opere complete/ Complete 

works . Bucureşti: Paideia.  

Schmitz H., (forthcoming), Scurtă introducere în noua fenomenologie/ Brief 

introduction to the new phenomenology. Oradea: Ratio et Revelatio [prezentat 

în primăvara anului 2019 în cadrul Seminarului „Noua fenomenologie” 

susţinut de Cristian Ferencz-Flatz la ICUB Humanities].  

Scrima, A. (2005). Antropologia apofatică/ Apophatic anthropology. Bucureşti. 

Humanitas. 

Stăniloaie, D. (1996). Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 1/ Orthodox Dogmatic 

Theology, vol. 1. Bucureşti: Editura Institutului biblic de misiune al Bisericii 

ortodoxe române. 

Surdu, A. (1995). Vocaţii filosofice româneşti/ Romanian philosophical vocation. 

Bucureşti: Editura Academiei.  

Zahavi, D. (2017). Fenomenologia lui Husserl/ Husserl's phenomenology. Oradea: 

Ratio et Revelatio.  

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:33 UTC)
BDD-A30873 © 2020 Centre for Languages and Literature, Lund University

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

