
Interculturalia 

„Philologica Jassyensia”, an XV, nr. 2 (30), 2019, p. 149–159 

 
 
 

„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 
  

Anton ADĂMUŢ* 

 
 
Keywords: Augustin; Greek culture; Latin culture; education; Homer; 

Vergilius 
 
 
1. Intriga 

La trei întrebări are de răspuns „problema limbilor” la Sfântul Augustin. 
Prima: cât de familiară îi era limba greacă lui Augustin; a doua: pentru care anume 
scop a pătruns gândirea şi cultura greacă în textele lui Augustin și, în fine: care era 
gradul de receptivitate al limbii și culturii grecești în Occident (Jerphagnon 2005: 
1)? Toate acestea pot fi adunate sub fericita formulă a lui G. Madec: quaestio vexata 
(Madec 1994: 59). Atitudinea lui Augustin față cu limba greacă și vocabularul 
filosofic grecesc pot fi reduse la trei procedee: citarea (Augustin uzează des de 
folosirea unor cuvinte cu caractere grecești, rareori formule, procedeu folosit în 
momentul în care episcopul e capabil de a verifica în limba greacă  traducerea latină 
a Septuagintei, procedeu frecvent în operele de tinerețe. Un exemplu din De musica 
I, 12, 23, PL, vol. 32, col. 1097, ed. Migne, 1845: cuius graecum nomen αναλογία 
est, nostri quidam proportionem vocaverunt, quo nomine utamur, si placet: non 
enim libenter, nisi necessitate, graeca vocabula in latino sermone usurpaverim și, în 
același tratat, I, 12, 24, col. 1097: in illa quae graece αναλογία dicitur, proportione 
consensio est1); transliterarea (deseori, când vrea să insereze în textul său termeni 
grecești, renunță la a folosi caractere grecești și se mulțumește cu transliterarea); 
traducerea (traduce pur și simplu în latină textul grecesc fie urmând unei tradiții, fie 
face el însuşi opera de traducere – Pépin 1992: 277, 278). 

2. Desfăşurarea acţiunii 

Totul pleacă de la educaţie, doar că şcoala, ceea ce nu este totuna cu 
educaţia!, va fi o tristă amintire pentru Augustin. Spirit intuitiv, a fost una dintre 
numeroasele victime ale acelei pedagogice erori care nu ştie să se adapteze la 
diversitatea inteligenţelor. De altfel, la Tagaste, are un profesor despre care ţine 
minte că era mai priceput în mânuirea băţului decât în a insufla interes elevilor 

 
*Universitatea „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi, România; email: antonadamut@yahoo.com 
1 „al cărui nume grecesc este αναλογία, iar unii de-ai noștri au numit-o proporție, nume de care să 

ne folosim, de-ți place, într-adevăr, nu cu plăcere, decât numai din necesitate, aș face uz de vocabule 
grecești într-un text latin” și: „asta-i consensiunea prin proporție a extremelor […] întru ceea ce se 
numește grecește αναλογία” (Augustin 2002: 72, 74). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Anton ADĂMUŢ 

150 

pentru învăţătură. În Confesiuni, I, IX, 14, PL, vol. 32, col. 0667, ed. Migne, 1845 
îşi aminteşte: Inde in scholam datus sum, ut discerem litteras, in quibus quid 
utilitatis esset ignorabam miser. Et tamen, si segnis in discendo essem, vapulabam. 
Laudabatur enim hoc a maioribus (Augustin 2018: 64). La fel se pronunţă în De 
Civitate Dei, XXI, 14, PL, vol. 41, col. 0728, ed. Migne, 1845: Rarissimi sunt autem 
qui nullas in hac vita, sed tantum post eam poenas luunt („Însă foarte puțini sunt cei 
care nu ispășesc nici o pedeapsă în această viață, ci numai după ea”) și, mai departe: 
ut per poenas doloribus plenas pueri cogantur quaeque artificia vel litteras 
discere („încât prin pedepse aspre, din cauza durerilor, copii sunt constrânși să 
învețe vreun meșteșug sau vreo disciplină”).  

Anii de şcoală rămân pentru Augustin o experienţă tristă. Pleacă la Madaura şi 
apoi, în 371, îl aflăm student la Cartagina (Carthago Veneris). E mai mult un 
autodidact. Acum citeşte Hortensius, dialogul lui Cicero care va determina în cazul 
lui Augustin conversio ad philosophiam. Dialogul acesta „nu ne-a parvenit decât în 
chip fragmentar, prin intermediul tradiţiei manuscrise indirecte, adică sub formă de 
citate sau parafraze identificabile în operele altor autori antici. Cel mai probabil, în 
decursul Evului Mediu dialogul a încetat să mai fie copiat, fapt care a dus, în final, 
la pierderea lui” (Mihai 2018: 176)2. Dialogul e un tratat de filosofie şi îşi îndeamnă 
cititorii să se dedice studiului înţelepciunii. Este scris în anul 45, după înfrângerea 
lui Pompei, şi dialogul e unul de consolare faţă cu decepţia politică a lui Cicero. 
Personajul Hortensius neagă filosofiei orice rol, fie el practic, fie teoretic. Cicero 
răspunde şi face elogiul acestei activităţi a rațiunii. În Confesiuni, III, 4, 7, col. 0685, 
vorbeşte despre „cartea unui oarecare Cicero (perveneram in librum quemdam 
Ciceronis), la care aproape toată lumea admiră mai mult limba decât spiritul” 
(Augustin 2018: 125). Efectul lecturii depăşeşte conţinutul dialogului şi astfel, la 19 
ani, Augustin se întâlneşte, prin Cicero, cu filosofia. Aceasta îl trimite la Scriptură 
de care va rămâne decepţionat. Scriptura e nepotrivită în raport cu prestigiul lui 
Cicero, e barbară şi, pe lângă eleganţa oratorică a lui Cicero, Scriptura e atât de 
săracă literar încât e ca şi inexistentă. Scriptura abundă de mituri, e iraţională şi nu 
poate fi comparată cu operele grecilor şi latinilor celor mari. Drept e că Augustin 
citește un rezumat prost scris al Bibliei, anume Vetus Africana.  Mai târziu trasează 
tezele esențiale față cu studiul Bibliei. O va face mai ales în De doctrina christiana 
(IV, 6, 9, PL, vol. 34, col. 0092, ed. Migne, 1845: Eloquentia in sacris auctoribus 
profanam eloquentiam transcendit; IV, 6, 10, col. 0093 – Sacrorum auctorum 
eloquentia fructus est sapientiae; IV, 12, 27, col. 0101 – Oratoris est docere, 
delectare, flectere) unde susţine că Scriptura nu e cu nimic inferioară scrierilor 
păgâne în ceea ce priveşte frumuseţea exprimării. Cuvintele ei sunt divina mente, 
sunt rostite de Duhul Sfânt cu înţelepciune (sapienter) şi elocinţă (eloquenter) – 
divina mente fusa et sapienter et eloquenter. Quid mirum si et in istis inveniuntur, 
quos ille misit qui facit ingenia – IV, 7, 21, col. 0098 - „la ce să ne mai mirăm dacă 
sunt aflate și în acești oameni pe care i-a trimis Acela care a creat geniile?” 
(Augustin 2002/1: 285, 287, 305).  Premisa pare a fi un loc din De doctrina 

 
2 Pentru restul tribulaţiilor dialogului ciceronian se poate consulta cu deplin folos acelaşi Mihai 

2018: 175–240. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 

 
 

 
151 

christiana, III, 29, 40 col. 0080 (troporum cognitio necessaria), unde spune: sciant 
autem litterati modis omnibus locutionis, quos grammatici graeco nomine tropos 
vocant, auctores nostros usos fuisse („Pe de altă parte, să știe oamenii învățați că 
autorii noștri au întrebuințat toate figurile de exprimare – pe care gramaticii le 
numesc cu un cuvânt grecesc «tropi»” – Augustin 2002/1: 245; Curtius 1970: 54). 

La 20 de ani citeşte, fără profesor (precizarea nu este inutilă, nimeni nu-i citea 
pe greci fără de „meditator”/ pedagog), Categoriile lui Aristotel. Stagiritul nu-l 
atrage, i se pare prea simplu şi are senzaţia că posedă răceala simplităţii şi a lucrului 
bine şi definitiv făcut. Preferă pe Platon şi „platonismul modern” (Plotin), iar această 
preferinţă ridică „problema limbilor” la Augustin, nu că Aristotel n-ar fi ridicat la 
drept vorbind aceeaşi problemă, şi nici măcar cei doi, totul pleacă de la Homer şi de 
la Vergilius care va prelua prim-planul, o chestiune de-a dreptul ideologică în fapt. 

Începe să înveţe greceşte la Tagaste, ca elev, apoi, la Madaura, este inițiat în 
literatura greacă, după cum tot aici este entuziasmat de Eneida. La maturitate e în 
stare să traducă texte filosofice chiar subtile, dar nu va năzui niciodată să 
stăpânească limba greacă şi pe Homer. Iar Homer care, pe când era copil, îi părea 
„amar” (amarus), devine, la vârsta Confesiunilor scrise între 397–398 (Augustin 
avea 44 de ani), dulcissime vanus est3. 

Henry Chadwick (Chadwick 1998: 17–19) susţine că Augustin împărtăşea o 
idee larg răspândită în Occidentul latin al vremii lui: latinii nu mai vroiau să afle că 
Vergilius, eroul lor iubit, datora atât de mult lui Homer. Louis Bertrand (Bertrand 
1913: 70–72) crede că Augustin a fost un mediocru elenist. Din instinct îi detesta pe 
greci. Conform prejudecăţii occidentale, orientalii sunt nişte nemernici şi nişte 
saltimbanci, spirite himerice. Patriotismul local al autorilor greci clasici îl agasează 
pe cetăţeanul roman care s-a obişnuit să considere universul ca pe propria lui patrie. 
Romanul crede că este meschin dacă se interesează de istoria micilor cetăţi ale 
grecilor! El este obişnuit să vadă mai în înalt şi mai (de) departe. Asta poate şi 
pentru că elenismul, în a doua jumătate a secolului al IV-lea, se răspândeşte şi se 
opune tot mai mult latinităţii, mai ales din punct de vedere politic. Elenismul 
formează un bloc impenetrabil şi ostil Occidentului. Iată un alt motiv pentru un 
african romanizat de a nu-i iubi pe greci. În plus, africanii preferă Eneida în locul 
Iliadei. Eneida era poemul cel mai admirat de africani tocmai datorită episodului 
întemeierii Cartaginei. Vergilius, de altfel, era pasiunea lui Augustin şi supunerea 
eroilor Eneidei voinţei celeste anticipează deja umilinţa creştină. 

Un tânăr gal, Leontid, creştinat, merge în Africa, la Augustin. Se întoarce la 
Marsilia şi corespondează cu Augustin şi cu Lucillius, diacon al bisericii din 
Hippona. Într-o astfel de epistolă, Lucillius îi spune lui Leontid că a remarcat o 
gramatică greacă pe masa de lucru a lui Augustin; cartea (codexul, sau codicele, se 
trecuse de la sul/ rulou la codex) era într-o stare de conservare care trăda faptul de a 
nu fi fost prea des folosită (Petit 1845: 62–63). Augustin însuşi spune că ura 
literatura greacă (Litteras graecas oderat) şi limba lui Homer: cur ergo graecam 
grammaticam oderam (Augustin 2018: 76) şi, câteva rânduri mai sus, mărturisea: 

 
3 PL 32, col. 0671: „foarte dulce” traduce Nicolae Barbu – Augustin 1984: 100; „deșart, deșart, dar 

cu nespusă dulceață” apare în traducerea lui Gh.I. Șerban – Augustin 1998: 105; „având un farmec 
desăvârşit în deșertăciunea lui” este varianta lui Eugen Munteanu – Augustin 2018: 77. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Anton ADĂMUŢ 

152 

„Care erau însă cauzele aversiunii mele față de studiul limbii grecești, de care eram 
îmbibat încă de mic copil, nici chiar acum nu sunt prea bine lămurit” (Augustin 
2018: 73)4. Oricum, „că Sfântul Augustin cunoștea destulă greacă pentru a putea citi 
în original și a comenta scrierile filozofilor greci sau textele sacre […] este un fapt 
dovedit nu doar de scrierile sale polemice […], ci și de frecventele cuvinte sau 
sintagme grecești invocate ca exemple mai ales în scrierile de tinerețe” (Munteanu, 
în Augustin 2018: 741, nota 54). 

Totuşi, nu trebuie să luăm ad litteram cele spuse de Augustin. Faptul că ura 
limba şi literatura greacă nu înseamna şi că nu le ştia. Nu foarte bine, dar nici deloc! 
Dacă învaţă cele dintâi elemente greceşti la şcoala din Tagaste, mai târziu, la 
Madaura, va fi iniţiat în literatura grecilor. Amintirea amară a începuturilor sale faţă 
cu limba greacă nu ne permite să accesăm ipoteza conform căreia dezgustul lui 
Augustin faţă de limba elină să fi persistat în aşa grad încât să nu fi folosit deloc 
textele greceşti. Opera lui, în întregime, protestează împotriva unei atari ipoteze. În 
comentariile sale exegetice recurge mereu la Septuaginta, iar în tratatele dogmatice 
şi polemice apelează deseori la Părinţii răsăriteni. Într-o scrisoare adresată către 
sfârșitul anului 415 Sfântului Paulin de Nola, scrie cum că examinarea fiecărui 
cuvânt trebuie să se facă direct şi conform textului grecesc căci, lasă să se înţeleagă 
Augustin, puţini sunt aceia dintre traducători care să se fi îngrijit de actul de 
traducere cu băgare de seamă şi ştiinţă – Secundum graecum enim eloquium 
discernenda sunt: nam nostri interpretes vix reperiuntur, qui ea diligenter et 
scienter transferre curaverint (Epistola 149, 2, 12, PL, vol. 33, col. 0635, ed. Migne, 
1845). O afirmaţie aşa de scrupuloasă presupune o cunoaştere destul de sigură a 
limbii eline! Procedeul filologic este familiar lui Augustin şi, pentru episcopul 
Hipponei, scrupulozitatea filologică este o regulă care mergea până acolo încât, în 
discuţia sa cu Ieronim, unul dintre punctele de divergenţă era tocmai importanţa 
majoră pe care Augustin o atribuia versiunii eline în raport cu textul ebraic al 
Vechiului Testament. Procedeul filologic este folosit în Epistola 149 pe larg – 2, 13–
16 mai cu seamă și 2, 27, PL 33, col. 0642, unde spune: Hoc si per verbum graecum 
diceretur, etiam in latina consuetudine populari sonaret usitatius 

Iată un alt exemplu. Pe la anul 400, episcopul donatist de Cirta, Petilianus, 
referindu-se la termenul „catolic”, spunea într-o scrisoare acelora care se aflau 
îndărătul respectivului termen: „uzurpaţi numele de catholica, căci Biserica voastră 
nu este unitatea totală; or, grecescul catholicos înseamnă unic sau total”. Augustin 
răspunde în Contra litteras Petiliani (PL, vol. 43, ed. Migne, 1846, în cartea a II-a, 
col. 0259–0346 – in quo ad omnia et singula verba Epistolae Petiliani sic respondet 
Augustinus, tanquam cum adversario praesente colloquatur): „eu n-am învăţat 
greceşte decât foarte puţin, ba aproape deloc (Munteanu, în Augustin 2018: 741, 
nota 54), totuşi, fără a mă măguli, declar că ştiu că olon nu înseamnă unum, ci totum, 
şi kath’olon înseamnă secundum totum. De unde cuvântul catholica, urmând aceste 
vorbe ale Domnului: «Şi-Mi veţi fi martori în Ierusalim, în toată Iudea, în Samaria, 
şi până la marginile pământului» (Fapte 1, 8 - et eritis mihi testes in Jerusalem, et in 
omni Judaea, et Samaria, et usque ad ultimum terrae). Iată de unde îşi trage numele 

 
4 Capitolele 13 și 14 din Confesiuni, cartea I tratează îndeosebi acest subiect.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 

 
 

 
153 

catholica”. Obiecţia lui Petilianus aşa cum apare în Contra litteras Petiliani, II, 38, 
90, col. 0292 e astfel formulată: Si vos tenere Catholicam dicitis, catholicos illud est 
quod graece dicitur unicum sive totum. Ecce in toto non estis, quia in parte cessistis. 
Prin urmare: Quid significet nomen katholicos. Augustinus respondit (II, 38, 91, PL, 
43, col. 0292): Et ego quidem graecae linguae perparum assecutus sum, et prope 
nihil; non tamen impudenter dico, me nose olon non esse unum, sed totum; et 
kath’olon secundum totum; unde Catholica nomen accepit, dicente ipso Domine (şi 
urmează pericopa din Fapte). Ecce unde Catholica vocatur (Sévérien 1922: 388–
389).  

Termenul ca atare se însoţeşte cu o istorie şi mai veche. Apare la Platon, în 
Menon (72 c, 77 b, 79 abc – exemplul cu albinele şi comparaţia lor cu virtutea), este 
foarte frecvent la Aristotel şi sensul este acela de „universal” (καθολικός), nu de 
„general”. „Catolic” este la început un calificativ pe lângă substantivul „Biserică” şi 
suporta două accepţiuni: 

1. „catolic” (Biserica catolică): calificativul „catolic” nu avea sensul de 
universalitate în spaţiu, ci în minte şi inimă. Desemna deplinătatea, totalitatea sau 
integralitatea învăţăturii ca fiind una, întreagă, dreaptă şi curată; 

2. „catolic” (Biserica catolică): în al doilea caz, calificativul „catolic” era 
opus cuvântului eretic, prin urmare, „catolic” însemna „ortodox”. 

La Ignatie Teoforul aflăm întâia dată expresia „Biserica catolică”. Înţelege 
prin această sintagmă, în Epistola către smirneni, VIII, 2, faptul că „oriunde se arată 
episcopul, acolo să fie şi mulţimea, după cum acolo unde este Cristos, acolo este şi 
Biserica catolică (ἡ καθολική ἐκκλησία)”. Sensul este aidoma şi în Martiriul 
Sfântului Policarp, XIX, 2: Cristos este „păstorul Bisericii catolice de pretutindeni”. 
În Epistola LXVI, 8, Sfântul Ciprian spune: quando Ecclesiae, quae catholica una 
est, scissa non sit neque divisa. Termenul e folosit şi pentru a desemna biserici 
locale, anume acelea care păstrau neştirbită comuniunea de credinţă. Policarp, spre 
exemplu, e numit „episcop al Bisericii catolice din Smirna”, la fel cum Biserica 
Nazianzului este numită „catolică”, iar Grigore – „episcop al Bisericii catolice din 
Constantinopol”. 

Este clar faptul că „vechii creştini înţelegeau prin «Biserică catolică» Biserica 
cea una, întreagă, şi păstrătoarea unei învăţături drepte şi curate, având în frunte pe 
Mântuitorul Cristos. Acelaşi nume se atribuia şi Bisericilor particulare, nedespărţite 
în ceea ce priveşte comuniunea credinţei şi a dragostei de Biserica întreagă. Este 
evident că Bisericii catolice, astfel înţeleasă, i se opuneau ereziile şi ereticii, 
schismele şi schismaticii, cum şi toate «bisericuţele» ce au sfâşiat comuniunea de 
credinţă şi dragoste” (Corneanu 1959: 45). A fi „catolic” nu însemna altceva decât a 
fi „ortodox”, adică opus ereticului. Sensul acestei fidelităţi e de regăsit frecvent la 
Augustin (Epistola 53, 1, 1, col. 0195; 3, 7, col. 0199, PL, vol. 33, ed. Migne, 1845; 
De Unico Baptismo contra Petilianum, 12, 20, col. 0605 (despre Frustra 
calumniantur Ecclesiae catholicae, quicumque ab eius unitate nefario scelere 
separantur); 13, 21, col. 0605–0606; 14, 23, col. 0607, PL, vol. 43, ed. Migne, 
1846; Contra litteras Petiliani Donatistae, II, 92, 202–213, col. 0322–0333; II, 108, 
246, col. 0345). În De Vera Religione, V, 9, PL, vol. 34. col. 0127, ed. Migne, 1845 
citesc: qui Christiani catholici vel orthodoxi nominatur, id est integritatis custodes, 
et recta sectantes („ci numai la cei care se numesc creştini universali, şi anume 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Anton ADĂMUŢ 

154 

drept-credincioşi, adică aceia care-i păzesc integritatea şi-i urmează calea dreaptă” – 
Augustin 2007: 47)5. Iar un Niceta de Remesiana, în Explanatio Symboli 10, spune: 
„după mărturisirea Sfintei Treimi, vei mărturisi că tu crezi în Sfânta Biserică 
catolică”. 

Logica îi vine aici în ajutor lui Augustin: dacă Biserica lui Cristos este 
catolică şi membrii care o compun sunt catolici, atunci şi credinţa şi învăţătura ei 
sunt catolice. Simbolul pseudo-atanasian mărturisește aceasta (Quiqunque vorbeşte 
despre fides catholica), la fel Irineu (în Împotriva ereziilor, III, 25 spune despre fides 
catholica: are unitate, perpetuitate şi indivizibilitate). Vicenţiu de Lerin conchide: id 
teneamus quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est 
(Commonitorium, I, 2). Limpede este şi Chiril al Alexandriei în Cateheza XVIII, 23: 
„Biserica se numeşte catolică pentru că se întinde peste toată lumea, pentru că învaţă 
catolic şi fără vreun defect”, şi aici sensul tare spaţial este cu totul desuet, deşi nu şi 
nesemnificativ, iar Teodor Studitul vorbeşte chiar despre o „ortodoxie catolică”6.  

Cert e că Augustin, în ciuda declaraţiilor sale de modestie excesivă, cunoştea 
limba greacă în aşa grad încât să poată verifica exactitatea traducerii latine făcută 
după textul grecesc. De aceea, ca într-o paranteză, e ciudat că Ieronim nu vorbeşte 
despre Augustin în De viris illustribus şi îl pomeneşte, fugitiv, chiar dacă elogios, în 
Epistola către Desiderius, I, şi face apel la un text din Confesiuni (XII, 7, 8) unde 
este vorba despre descrierea Creaţiei. Greu de înţeles poziţia lui Ieronim (Sévérien 
1922: 391). 

Ar mai fi de spus la ceea ce numesc „problema limbilor” la Augustin că 
Valerius, episcopul de Hippona căruia Augustin i-a succedat, era grec din naştere şi 
nu ştia decât parţial limba latină, în tot cazul, imperfect. Amănuntul este semnalat de 
Possidius, biograful (cui rei se homo natura Graecus, minusque latina lingua et 
litteris instructus, minus utilem pervidebat – „lucru pentru care se considera mai 
puțin potrivit, de vreme ce era grec din naștere și puțin instruit în limba și literele 
latinești”: Vita Sancti Augustini, Hipponensis Episcopi, Auctore Possidio Calamensi 
Episcopo, 5, 2, PL, vol. 32, col. 0037–0038, ed. Migne, 1845). E posibil ca 
Augustin, care a trăit vreme de 6 ani în preajma lui Valerius (391–396), să se fi 
perfecţionat în meşteşugul acestei limbi alături de episcopul al cărui co-ajutor era. 
Sigur e că Augustin a fost hirotonit preot de Valerius (în 391; un motiv foarte 
important a fost acela că Valerius vorbea prost latina și nu înțelegea deloc dialectul 
punic care se vorbea la Hippona) şi apoi, în 395, devine vice-episcop (episcop 
auxiliar, așa-zicând, co-ajutor) al lui Valerius, „în aclamațiile mulțimii” (Munteanu, 
în Augustin 2018: 42)7, episcopii și preoții, potrivit obiceiului timpului, fiind aleși de 

 
5 Capitolul VI, 10–11, col. 0127–0128 tratează despre Vera religio in sola Ecclesia catholica, quae 

omnibus errantibus utitur ad provectus suos. Boni nonnunquam ex Ecclesia per seditiosos expulsi.  
6 Abatele Marin spunea despre Teodor Studitul că a fost „a fost unul dintre ultimii catolici din 

Constantinopol” (Marin 1906: I), formulă preluată câțiva ani mai târziu și de alți teologi catolici 
(Sévérien 1914: 23). 

7 Povestea ține deja de „altercații episcopale” (Gillette 2010: 78–79). Ce spune Possidius în Vita 
Sancti Augustini, VIII, col. 0039–0041? Rezumatul capitolului în Migne este:  Designatur episcopus, 
vivo Valerio, et à Megalio primate ordinatur, col. 0039–0041. Possidius ne spune că Valerius îi scrie în 
secret (egit secretis litteris apud primatem episcoporum Carthagineensem) lui Aurelius, invocă 
suferințele trupului și greutățile vârstei și îl conjură pe Aurelius să-l ordoneze pe Augustin nu doar ca 
succesor ci și co-ajutor. Aurelius, în a cărui jurisdicție intra și Hippona, este de acord, nu rezultă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 

 
 

 
155 

credincioși. Problema e că în 396, când moare Valerius, Augustin nu ştia încă 
destulă greacă, încât ipoteza formulată de Erasmus, cum că Valerius ar fi fost 
profesorul de greacă al lui Augustin, cade. Progresele sunt evidente începând cu anul 
401, când îi răspunde lui Petilianus, și sunt clare în 421, când compune cele șase 
cărți din Contra Iulianum. 

În Contra Iulianum haeresis Pelagianae defensorum, I, 5, 15, PL, vol. 44, col. 
0649, ed. Migne, 1845, după ce elogiază (magni nominis et fama celeberrima 
illustris episcopus etiam de partibus Orientis) pe Grigore (de Nazianz), Augustin 
spune: etiam in linguam latinam translata usquequaque claruerunt, şi senzaţia pe 
care ne-o oferă este aceea că ar fi avut la îndemână şi ar fi consultat mai mult decât o 
traducere, poate chiar originalul, din capadocianul cu pricina – sanctus Gregorius, 
iar la I, 5, 18, col. 0652. Și apoi Augustin adaugă mărturiei lui Grigore pe aceea a lui 
Vasile (cel Mare) din cuvintele acestuia adresate celor tineri. Augustin se dezlănțuie: 
ascultați ce spune Sfântul Vasile, fără nici o ambiguitate, cu privire la păcatul 
primului om și care păcat a ajuns până la noi. Și chiar dacă am găsit acest pasaj 
tradus (în latină) prefer, pentru un plus de exactitate și de adevăr, să-l traduc eu 
însumi, cuvânt cu cuvânt, în grecește (Sed audi quod ad rem praesentem spectat, 
quid de peccato primi hominis ad nos etiam pertinente dicat iste sanctus sine ulla 
ambiguitate Basilius. Quod etsi reperi interpretatum, tamen propter diligentiorem 
veri fidem, verbum e verbo malui transferre de graeco – Sévérien 1922: 390–391). 
Exista prin urmare cel puțin o traducere din Grigore și una din Vasile. Augustin mai 
face una, o versiune literală mai fidelă, este convins hipponatul. 

Două episoade semnificative de traducere augustiniană din greacă în latină 
aflu în Contra Iulianum. Este vorba despre Ioan Chrisostom, pe care Augustin îl 
citește și îl citează în greacă, așa cum vom vedea mai departe. Iulian credea a afla în 
Ioan Chrisostom (care trecuse la cei drepți de 14 ani și suntem în anul 421 cu 
lucrarea Contra Iulianum) o autoritate favorabilă propriei doctrine, prin urmare 
favorabilă doctrinei lui Pelagiu cu privire la păcatul originar, și aceasta se întâmplă 

 
nemijlocit din textul lui Possidius, dar acceptul este implicit având în vedere ceea ce urmează. După 
ceva timp, la cererea lui Megalius, primatul Numidiei, acesta vizitează comunitatea creștină din 
Hippona (unde pelagienii și maniheii erau majoritari). Valerius face cunoscut lui Megalius, episcopilor 
prezenți (de presupus că și Aurelius, episcopul Cartaginei), clerului din Hippona și poporului creștin 
rezoluția la care a ajuns și la care nimeni nu se aștepta. Vestea a fost primită cu bucurie, Augustin, care 
nu știa ce a pus Valerius la cale, refuză episcopatul în virtutea canonului 8 fără să-l numească explicit 
(nu putea fi un al doilea episcop atâta vreme cât cel dintâi era încă în viață – „ca să nu fie doi episcopi 
într-o cetate”), cedează în final invocate fiind excepțiile africane. Ce rezultă din narațiunea lui 
Possidius  este faptul că Augustin a fost ordinat în prezența lui Megaliu, nu de către Megalius care nu-l 
putea ordina pe Augustin, sau oricare alt episcop, dreptul acesta revenind exclusiv episcopului 
Alexandriei sub a cărui jurisdicție supraprovincială intrau Egiptul, Libia și Pentapolis (o regiune a 
Libiei), conform canonului 6.  

Altă variantă: Valerius propune lui Megalius promovarea lui Augustin, Megalius are obiecții și 
rezerve față cu legăturile prea strânse ale lui Augustin cu maniheii (BeDuhn 2013: 239): „Trecutul 
maniheist și extrema inteligență făcuseră din Augustin o persoană nedemnă de încredere. […]. Prezența 
lui Augustin provoca teamă” (Chadwick 1998: 95).  

Alții sunt convinși că Megalius l-a consacrat pe Augustin (Portalié 1931: col. 2276) chiar dacă 
Portalié amintește de Aurelius și de canonul niceean. Avem trei variante, sunt suficiente!, cel de-al 
treilea este dat!, canonul 8 de la conciliul niceean care interzicea ca un oraș să aibă mai mulți episcopi 
deodată în sacerdoțiu suferise deja modificări, cel puțin în Africa.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Anton ADĂMUŢ 

156 

în cea de-a patra carte din Ad Turbantium a lui Iulian unde acesta pretinde că Ioan 
neagă prezența păcatului originar în copii (Contra Iulianum, I, 6, 21, col. 0654 - 
Sanctus Ioannes – inquis – Constantinopolitanus negat esse in parvulis originale 
peccatum). În joc este o cateheză baptismală a lui Chrisostom – Ad neophytos la care 
face apel Iulian pentru a-l lua martor pe Ioan. Augustin reia din Ad Turbantium un 
citat pe care îl transcrie integral în respingerea sa și pe care Iulian îl preia, în 
traducere latină, din Ad neophytos. Locul este de aflat în Contra Iulianum, I, 6, 21 și 
arată astfel în limba română: „«Binecuvântat este Dumnezeu, singurul Care face 
minuni» (Ps. 72, 18), Cel Ce face toate şi le preschimbă pe toate. Căci cei ce până 
ieri erau robiţi, acum sunt liberi şi cetăţeni ai Bisericii. Cei ce erau mai înainte întru 
ruşinea păcatelor, acum sunt întru îndrăzneală şi dreptate. Şi nu numai liberi, ci şi 
sfinţi; nu numai sfinţi, ci şi drepţi; nu numai drepţi, ci şi fii; nu numai fii, ci şi 
moştenitori; nu numai moştenitori, ci şi fraţi ai lui Cristos; nu numai fraţi ai lui 
Cristos, ci şi împreună moştenitori; nu numai împreună moştenitori, ci şi mădulare 
[ale lui Cristos]; nu numai mădulare, ci şi biserică; nu numai biserică, ci şi 
instrumente ale Duhului” (Sfântul Ioan 2003: 21). Citatul îi procură lui Iulian nu 
doar o probă, crede el, doctrinei sale, după cum îi permite în același timp să opună 
doctrinei augustiniene a păcatului învățăturile unui episcop a cărui ortodoxie și 
autoritate erau unanim recunoscute. Augustin va consacra primele două cărți din 
Contra Iulianum combaterii lui Iulian, caz în care e de retras pelagienilor ajutorul pe 
care credeau a-l afla în Chrisostom, ceea ce Augustin și face. Este vorba de a da o 
interpretare ortodoxă acestui pasaj din Ad neophytos. Astfel, Iulian folosește la 
singular peccatum în fraza: etiam infantes baptizamus, cum non sint coinquinati 
peccato pentru a interpreta păcatul originar și spune că, potrivit lui Ioan, copiii sunt 
botezați chiar dacă nu au fost afectați de păcatul strămoșesc. Augustin remarcă: Ioan 
nu folosește singularul, ci pluralul, și respinge în consecință interpretarea lui Iulian 
pe motiv că pluralul desemnează doar păcatele personale (Bouhot 1971: 38). 
Textului citat de Iulian: non sint coinquinati peccato îi opune Augustin varianta –  
non sint coinquinati peccatis și o traducere literală din Ioan – peccata non habere. 
Ideea este că avem, probabil, două versiuni ale catehezei lui Ioan și mai multe copii 
care comportă diferite variante, intenționat eronate sau nu, oricum ele se opun 
traducerii literale care exprimă cu exactitate gândirea lui Ioan – Ioannes dixit; quid 
ait Ioannes. Aici Augustin pare a face el însuși traducerea (Bouhot 1971: 39), la fel 
cum se întâmplă mai departe în al doilea loc semnificativ din Contra Iulianum, I, 6, 
26, col. 0658: Verba quippe eius non interpretata sic leguntur in graeco, apoi 
urmează textul în greacă – Ἤλθεν ἅπαξ ὁ Χριστός εὗρεν ἡμῶν χειρόγραφον πατρῷον 
ὅπερ ἔγραψεν ὁ Ἀδάμ. Ἐκεῖνος τὴν ἀρχὴν εἰσήνεγκε τοῦ χρέους, ἡμεῖς τὸ δάνειον 
ηὐξήσαμεν ταῖς μετὰ ταῦτα ἁμαρτίαις – și în continuare traducerea/ interpretarea lui 
Augustin – Quae verbum e verbo interpretata sic se habent: „Venit semel Christus, 
invenit nostrum chirographum paternum, quod scripsit Adam. Ille initium induxit 
debiti, nos fenus auximus posterioribus peccatis”. Numquid contentus fuit dicere: 
„paternum chirographum”; nisi adderet: „nostrum”? Ut sciremus, antequam fenus 
peccatis nostris posterioribus augeremus, iam illius chirographi paterni ad nos 
debitum pertinere –, în traducere autohtonă: „Vedeţi să nu facem de ocară acest 
înscris! O dată a venit Cristos şi a găsit zapisul părintesc, cel iscălit de Adam. Acela 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 

 
 

 
157 

a pus început datoriei, noi am sporit-o cu păcatele de după” (Sfântul Ioan 2003: 24;  
Sévérien 1922: 392).  

Clar este, cred, faptul că nu trebuie luată în înţeles foarte strict declaraţia lui 
Augustin despre cunoaşterea mediocră a limbii greceşti. Nu putem spune însă că 
Augustin procedează ca Tertulian, care întotdeauna are în mână textul grecesc şi 
retraduce toate citatele de care se foloseşte. Din această perspectivă, recursul lui 
Augustin la limba greacă este neregulat şi ezitant. „Mediocritatea” lui Augustin 
poate fi pusă în legătură, de ce nu?, sau poate tocmai din acest motiv, şi cu reculul 
limbii greceşti în Africa între anii 200 şi 400. Augustin ştia suficientă greacă încât să 
poată compara cu originalul o traducere latinească, să o verifice şi să o corecteze, 
măcar parţial. Nu e mai puţin adevărat că, în ceea ce priveşte esenţialul, cultura lui 
Augustin este de limbă latină. În tot cazul, şi în ultimă instanţă, „cunoaştere limbii 
greceşti pe care o avea (Augustin – n. m.) nu era una profundă. În el avem un teolog 
format de tradiţiile filosofice şi teologice latine. [...]. Contrastul cel mai evident 
dintre Augustin şi Părinţii greci priveşte sentimentul. Teologia mistică a Părinţilor 
răsăriteni respiră o atmosferă de obiectivitate. Nu-i auzim vorbind despre propriile 
lor experienţe, ci avem mai degrabă o interpretare a Scripturilor alături de lumina pe 
care o revarsă acestea asupra căutării sufletului. Nu experienţa personală convinge, 
ci recursul la Revelaţia sfântă [...]. Totuşi, contrastul dintre Augustin şi Părinţii greci 
nu este total, e adevărat, întrucât şi pentru el, ca şi pentru greci, adevărul trebuie 
găsit în ceea ce Dumnezeu a revelat, nu în experienţa umană. Dar Confesiunile sale 
n-au echivalent în lumea antică în ce priveşte scrutarea de sine introspectivă. O 
întreagă nouă dimensiune de introversiune şi cercetare de sine psihologică se 
deschide. Acesta nu este un fenomen izolat în scrierile lui Augustin: practic în toate 
scrierile sale nu găsim doar gândirea lui Augustin, ci pe omul Augustin însuşi. Acest 
fapt dă concepţiei sale mistice o dimensiune de interioritate care adeseori lipseşte 
din scrierile Părinţilor răsăriteni” (Louth 2002: 180). 

3. Concluzia 

Faţă cu „greaca” lui Augustin comentatorii se împart în sceptici şi optimişti. 
Un Pierre Courcelle (Courcelle 1969: 149–209) sau un H.-I. Marrou (Marrou 1997: 
39–53) sintetizează mai mult decât mulţumitor acest aspect. Problema nu este: ştia 
Augustin limba greacă?, problema reală este: câtă greacă ştia Augustin? „Dacă nu 
este un fin cunoscător al limbii greceşti, Augustin este un fidel admirator al 
posibilităţilor acesteia [...]. În consecinţă, fie cunoaşterea limbii greceşti de către 
Augustin ar fi mai consistentă decât pretinde el însuşi, fie se poate presupune, pe 
bună dreptate, că avea lipsuri majore în cunoştinţele sale de limbă greacă în 
comparaţie cu alţi învăţaţi din vremea sa” (Cruceru 2006: 48). Şi autorul înainte 
invocat înclină către perspectiva cea dintâi plecând de la chestiuni legate de lexic, de 
la observaţii semantice şi împrumuturi terminologice. Augustin, conchide M. 
Cruceru, nu e un specialist în gramatică, nici un traducător sadea, ci un teoretician al 
limbajului înzestrat cu simţ semantic, intuiţie lexicală şi disponibilităţi filologice şi 
intelectuale deosebite. Una peste alta, ”studiile referitoare la contactul lui Augustin 
cu limba și cultura greacă pot fi clasificate în două categorii: cele izvorâte dintr-o 
perspectivă sceptică  și cele datorate unei perspective optimiste” (Cruceru 2006: 47).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Anton ADĂMUŢ 

158 

Mereu optimişti, facem această simplă semnalare de caz şi, da!, Augustin este 
un amator, un mare amator! Oricum ar fi, „nu trebuie să proiectăm asupra epocii 
Sfântului Augustin umbra vremurilor de restriște care i-au urmat” (Marrou 1997: 520). 

Bibliografie 

Augustin 1984: Augustin, Confesiuni, Traducere şi indici de Nicolae Barbu, Introducere şi 
note de Ioan Rămureanu, Bucureşti, EIBMBOR. 

Augustin 1998: Augustin, Confesiuni, Traducere din limba latină, Studiu introductiv și note 
de Gh. I. Șerban, București, Editura Humanitas. 

Augustin 2002: Augustin, Despre muzică, în Opera Omnia, vol. III, Ediție bilingvă, 
traducere, note introductive, note și comentarii de Vasile Sav, Cluj-Napoca, Editura 
Dacia. 

Augustin 2002/1: Augustin, De doctrina christiana, Ediție bilingvă, Stabilirea textului latin, 
traducere, notă asupra ediției și indici de Marian Ciucă, Introducere, note și 
bibliografie de Lucia Wald, București, Editura Humanitas. 

Augustin 2007: Augustin, Despre adevărata religie, Traducere din latină de Cristian Bejan, 
Studiu introductiv și note de Alin Tat, Control științific al traducerii de Lucia Wald, 
București, Editura Humanitas. 

Augustin 2018: Augustin, Confesiuni, Ediție bilingvă, Traducere din limba latină, 
Introducere, note și comentarii, tabel cronologic și indice de Eugen Munteanu, 
București, Editura Humanitas. 

BeDuhn 2013: Jason David BeDuhn, Augustineʼs Manichaean Dilemma, 2. Making a 
„Catholic” Self, 388-401 C.E., Philadelphia, University of Pennsylvania Press. 

Bertrand 1913: Louis Bertrand, Saint Augustin, Paris, Fayard.  
Bouhot 1971: J.-P. Bouhot, Version inédite du sermon  44  „Ad neophytos” de S. Jean 

Chrysostome, utilisée par S. Augustin, în „Revue d'Etudes Augustiniennes et 
Patristiques”, vol. 17, tomes 1-2. 

Chadwick 1998: Henry Chadwick, Augustin. Traducere de Ioan-Lucian Muntean, București, 
Editura Humanitas. 

Corneanu 1959: Nicolae Corneanu, Cu privire la semnificaţia originară a cuvântului 
„catolic”, în „Mitropolia Ardealului”, anul IV, nr. 1-2. 

Courcelle 1969: Pierre Courcelle, Late Latin Writers and Their Greek Sources, Translated by 
Harry E. Wedeck, Harvard University Press, Cambridge (London, Oxford University 
Press). 

Cruceru 2006: Marius David Cruceru, Augustin, un amator..., Cluj-Napoca, Casa Cărţii de 
Ştiinţă. 

Curtius 1970: Ernst Robert Curtius, Literatura Europeană și Evul Mediu Latin, În românește 
de Adolf Armbruster, cu o Introducere de Alexandru Duțu, București, Editura 
Univers. 

Gillette 2010: Gertrude Gillette, Four Faces of Anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian 
and Augustinus, Lanham, University Press of America. 

Jerphagnon 2005: Lucien Jerphagnon, Saint Augustin et la diffusion de la pensée grecque 
dans l'Occident médiéval: l'hypothèque de la langue, în La Grèce antique sous le 
regard du Moyen Âge occidental, Actes du 15ème colloque de la Villa Kérylos à 
Beaulieu-sur-Mer les 8 & 9 octobre 2004, Paris, Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Problema limbilor” la Sfântul Augustin 

 
 

 
159 

Louth 2002: Andrew Louth, Originile tradiţiei mistice creştine. De la Platon la Dionisie 
Areopagitul, Traducere de Elisabeta Voichiţă Sita, Cuvânt-înainte de Ioan I. Ică jr., 
Sibiu, Editura Deisis. 

Madec 1994: Goulven Madec, Petites études augustiniennes, Paris, Institut d'Études 
augustiniennes. 

Marin 1906: LʼAbbè Marin, Saint Théodore (759-826), Paris, Librairie Victor Lecoffre. 
Marrou 1997: H.-I. Marrou, Sfântul Augustin şi sfârşitul culturii antice, Traducere de Dragan 

Stoianovici şi Lucia Wald, București, Editura Humanitas. 
Mihai 2018: Constantin-Ionuţ Mihai, Retorică şi Convertire în Filosofia Antică. Un studiu 

asupra literaturii protreptice, Iași, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” din 
Iaşi. 

Pépin 1992: Jean Pépin, Attitudes d'Augustin devant le vocabulaire philosophique grec. 
Citation. Translittération. Traduction, în „La langue latine, langue de la philosophie”. 
Actes du colloque de Rome (17-19 mai 1990), Rome, École Française de Rome. 

Petit 1845: L’Abbé Petit, L’esprit et le Cœur de S. Augustin, vol. I, Lille, L. Lefort. 
Portalié 1931: E. Portalié, Dictionnaire de la Théologie Catholique, Tome Premier. 

Deuxiėme Partie, Paris, Librairie Letouzey et Ane. 
Sévérien 1914: Sévérien Salaville, La primauté de Saint Pierre et du Pape d`après saint 

Théodore Studite (759-826), în „Echos d`Orient. Revue des études byzantines”, tome 
17, n°104. 

Sévérien: 1922, Sévérien Salaville, La connaissance du grec chez saint Augustin, în                
„Échos d'Orient. Revue des études byzantines”, tome 21, n° 127-128. 

Sfântul Ioan: 2003, Sfântul Ioan Gură de Aur, Cateheze Baptismale, Traducere din limba 
greacă veche de Pr. Marcel Hanches, Ediție electronică, Apologeticum 2006, Sibiu, 
Editura Oastea Domnului. 

Saint Augustin and the “Problem of Languages” 

This article is about how much Greek St. Augustin knew. This is an old and 
overdiscussed issue. My small intervention approaches three questions related to “the 
problem of languages”. First: How familiar was the Greek language to St. Augustin? Second: 
to what purpose did Greek language and culture appear in his texts? Third: How deep did 
Greek language and culture penetrate Western thinking at that time? All these can be brought 
under the formula of G. Madec: quaestio vexata. St. Augustin’s relation to the Greek 
language and its philosophical vocabulary can be seen in three dimensions: quotation, 
transliteration and translation. Regarding the “Greek language” of Saint Augustin, 
commentators are either skeptics or optimists. The problem is not whether Augustin knew 
Greek at all, but how much Greek did he know. In the end, we must not throw over his times 
the shadow of the times that followed. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:40 UTC)
BDD-A30784 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

