
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 33) 2019 
 

 
 
 

Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 
 
 

Cătălin STURZA 
Bucureşti 

catalinsturza@gmail.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: This essay is based on a wider research of the Science Fiction and Fantasy 
genres and of the forms of the Fantasy genre, as they are reflected in the Romanian prose 
in the second half of the 20th century. The creators of autonomous fictional (invented) 
worlds within the Romanian literature have very rarely been the subject of systematic 
investigations so far. Their works, relatively numerous and aesthetically uneven, crammed 
under the umbrella of the so-called Fantastic or Baroque literature, were sometimes 
analyzed with improvised instruments, in a manner not always compatible with their true 
nature. These texts have almost always been annexed to the adjacent provinces of more or 
less related genres such as the Science Fiction, the Fantastic, the Surrealism, the Oneiric, 
the Political Allegory, the Utopia and the Dystopia, almost never getting a proper label to 
reflect their nature. I will insist in this essay on the relationships between two related 
genres, Fantasy and Science Fiction, and on some delimitations within the Fantasy genre, 
between High Fantasy and Low Fantasy. 
Keywords: speculative fiction, science fiction, fantasy, fantasy literature, utopia and dystopia, literary criticism. 

 
 

Creatorii de lumi virtuale de sine stătătoare din literatura română au făcut, prea 
puţin, până în prezent obiectul unor investigaţii sistematice. Textele, relativ numeroase şi 
inegale valoric, înghesuite sub umbrela aşa-zisei literaturi fantaste sau baroce sau pur şi 
simplu fantastice, au fost judecate uneori cu instrumente improvizate, într-o manieră nu 
totdeauna compatibilă cu natura lor adevărată. Ele au fost, mereu, anexate provinciilor 
conexe, ale unor genuri precum science fiction-ul, fantasticul, suprarealismul, oniricul, alegoria 
politică, utopia şi distopia, fără a primi niciodată o etichetă mai apropiată de natura lor.  

Tocmai o asemenea hartă, cu delimitări mai întâi în plan teoretic, apoi la nivel 
aplicativ, subsumând exemplificări conexe şi analize ale unor texte paradigmatice îşi 
propune eseul1 de faţă să deseneze. Această etichetă, proprie unor ficţiuni speculative care 
construiesc universuri secundare autonome, este cea de fantasy. Voi insista în acest eseu 
asupra relaţiilor dintre două genuri înrudite, fantasy-ul şi science fiction-ul, şi asupra unor 
delimitări în interiorul genului, între high fantasy şi low fantasy.    
 

                                                 
1 Eseul de faţă este bazat pe un capitol al unei lucrări intitulate Lumi ficţionale. Mitologii inventate în proza românească 
din a doua jumătate a secolului XX – lucrare în curs de apariţie la Editura Eikon.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

186 

Science fiction – definiţii şi prejudecăţi 
Prin preocuparea pentru anticiparea posibilelor evoluţii ale omenirii, datorate 

inovaţiilor tehnice, descoperirilor ştiinţifice, mişcărilor sociale, mutaţiilor culturale şi 
mentale ale rasei umane, explorării spaţiului sau contactelor cu noi civilizaţii, science fiction-ul 
este genul asociat cel mai frecvent cu inventarea unor lumi virtuale autonome.   

Asupra definiţiilor literaturii S.F. nu există şi, probabil, nu va exista niciodată un 
consens. Cercetătorii autohtoni care s-au ocupat, mai mult sau mai puţin sistematic, de 
subiect s-au oprit, fiecare în parte, îndelung asupra definirii genului. Ei au pornit, în mod 
firesc, de la punctele de vedere ale unor autori şi specialişti străini. Dintre numeroasele 
definiţii citate de Florin Manolescu şi, în special, de Mircea Naidin merită selectate câteva 
mai interesante. Astfel, în ordine cronologică, unul dintre primii care pornesc să formuleze 
o teorie asupra scrierilor de anticipaţie este E.A. Poe, care consideră, într-un articol din 
1835, că acestea sunt „mistificări care încearcă să pară verosimile prin amănunte ştiinţifice” 
[Poe 1989: 50]. Editorul american Hugo Gernsback, al cărui nume se leagă de apariţia 
primei reviste S.F., Amazing Stories (1926), a folosit, pentru prima oară, termenul de 
scientifiction: „Prin scientifiction înţeleg tipul de proză asemănător celei a lui J. Verne, H.G. 
Wells şi E.A. Poe: o aventură minunată combinată cu elemente ştiinţifice şi cu aspecte de 
viziune profetică. (...) Posteritatea va considera, cu siguranţă, că aceste scrieri au descris noi 
drumuri glorioase, nu doar în ceea ce priveşte literatura, ci şi în ceea ce priveşte progresul 
umanităţii” [apud Naidin, 2003: 28]. 

Unul dintre primii critici specializaţi în literatura S.F. a fost scriitorul S.F. Theodor 
Sturgeon, care susţinea, în 1951, că „o operă S.F. este centrată în jurul fiinţelor umane, al 
problemelor umane şi al soluţiilor umane care, totuşi, nu s-ar fi ridicat dacă nu ar fi avut şi 
un conţinut ştiinţific” [apud Naidin, 2003: 28]. Dar cel dintâi care lărgeşte perspectiva 
teoretică, îndepărtându-se oarecum de câmpul gravitaţional al nucleului greu – ştiinţa şi 
„ştiinţificitatea” – este scriitorul francez Michel Butor. El scria, în 1953, că „literatura S.F. 
explorează câmpul posibilului, aşa cum ne permite ştiinţa să-l întrezărim. Ea este de fapt un 
fantastic încadrat într-un realism” [apud Naidin, 2003: 29]. Tot el delimitează două domenii 
ale genului: un S.F. de gradul I, de tipul operei lui Jules Verne, care se justifică prin 
rezultatele obţinute, şi unul de gradul II, mai îndrăzneţ, însă mai puţin convingător, care 
anticipează în legătură cu înseşi rezultatele.  

Unul dintre primele studii critice scrise de autori din afara domeniului îi aparţine 
lui Kingsley Aims (volumul New Maps of Hell, 1960). El consideră că literatura S.F. „este 
naraţiunea în proză care tratează o situaţie care nu s-ar putea produce în lumea pe care o 
cunoaştem, dar care este imaginată pe baza unei inovaţii în domeniul ştiinţei şi al 
tehnologiei, fie ea de origine umană sau extraterestră” [apud Mircea Naidin 2003: 30]. O 
poziţie asemănătoare are şi Vera Graaf care scrie, în 1971, că „literatura S.F. este o formă 
speculativă a prozei, în care, cu mijloace ştiinţifice sau pseudoştiinţifice, se oferă 
imposibilului aparenţa posibilului, într-o imagine care exprimă frica sau dorinţa”. Ea 
delimitează trei tipuri de literatură S.F.: pulp fiction, gadget S.F. şi S.F.-ul axat pe problema lui 
„homo futuris”. Dintre acestea, interesante sunt trăsăturile literaturii pulp, care se regăsesc 
şi în alte genuri literare: hiperacţiune, senzaţionalism, o doză mare de elemente 
melodramatice şi romanţioase şi, în cazul pulp fiction-ului definit de Graaf, decor cosmic 
artificial şi folosirea excesivă a explicaţiilor de natură pseudoştiinţifică.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 

187 

Ficţiunea speculativă 
O definiţie a science fiction-ului care trimite la şcoala formalistă rusă a fost formulată, 

în 1972, de Darko Sulivan. În opinia sa, S.F.-ul este „un gen literar ale cărui calităţi necesare 
şi suficiente sunt prezenţa şi interacţiunea înstrăinării (estragement) şi cunoaşterii (cognition) şi 
al cărui principal mecanism formal este un cadru imaginar alternativ în raport cu mediul 
empiric al autorului” [apud Gheo, 2001: 52]. Cunoaşterea echivalează cu înţelegerea 
raţională a existenţei, iar înstrăinarea îşi are corespondent, cum observă şi Mircea Naidin, în 
noţiunea de „ostranenie” a formaliştilor ruşi. Timpul, spaţiul şi personajele universurilor 
S.F. sunt, în opinia lui Darko Sulivan, „în mod radical sau, cel puţin, în mod surprinzător 
diferite de timpurile, locurile şi personajele empirice ale ficţiunii mimetice sau realiste” 
[apud Naidin, 2003: 32], şi, în acelaşi timp, „sunt percepute, în măsura în care diferă de alte 
genuri fantastice, ca nonimposibile în cadrul normelor cognitive (cosmologice şi 
antropologice) din epoca autorului” [ibidem]. Meritul formulării lui Sulivan este, pe de o 
parte, acela că priveşte science fiction-ul ca pe un gen literar de sine stătător, nu ca pe un 
apendice al ştiinţei şi, pe de altă parte, că subliniază, menţionând sentimentul de înstrăinare, 
o anumită autonomie a universurilor S.F. faţă de mediul empiric al autorului/cititorului.   

Preluând definiţia scriitorului american Robert A. Heinlein, Judith Merril, o altă 
autoare americană de S.F., înlocuieşte termenul de science fiction cu cel de ficţiune 
speculativă. Aceasta ar fi „naraţiunea în proză care explorează şi descoperă ceva nou despre 
natura universului, a omului şi a realităţii, prin procedeul imaginării, al explorării, al 
analogiei şi al experimentării. Această ficţiune foloseşte metoda ştiinţifică tradiţională 
(bazată pe observaţie, ipoteză şi experiment), pentru a examina o aproximare postulată a 
realităţii, prin introducerea unui set determinat de modificări în cadrul fundamentului 
comun de lucruri şi situaţii cotidiene cunoscute, creând astfel un mediu în care percepţiile 
şi răspunsurile personajelor vor prezenta ceva referitor fie la inovaţiile în ştiinţă, fie la ele 
însele, fie la amândouă aceste lucruri împreună” [apud Naidin, 2003: 33].  

Termenul de „ficţiune speculativă” acoperă, în sens larg, mai mult decât Science 
Fiction-ul. Sub această umbrelă ar intra toate ficţiunile literare ce pornesc de la întrebarea 
„Cum ar fi dacă?”: SF-ul, utopiile şi distopiile, ucroniile, ficţiunile apocaliptice şi 
postapocaliptice, istoriile alternative şi chiar unele romane fantasy.  

Din păcate, şi definiţia lui Judith Merril cade în capcana „ştiinţificităţii” literaturii 
S.F., ceea ce face ca deschiderea şi credibilitatea acestui gen să se îngusteze, în loc să se 
lărgească. Aşa cum arăta Brian W. Aldiss, într-un studiu din 1973, greşeala este aceea de a 
considera că literatura S.F. este destinată oamenilor de ştiinţă când, în realitate, ea se 
adresează unui public larg: „Literatura S.F. este căutarea unei definiţii a omului şi a statutului 
său în univers care să fie valabilă în contextul ştiinţei noastre avansate dar totuşi confuze, şi ea 
este prezentă pentru prima dată în scrierile gotice şi postgotice. S.F.-ul este literatura cea mai 
potrivită secolului nostru aflat în plin progres, literatura cea mai îndreptăţită să trateze noile 
perspective şi manifestări ale Zeitgeist-ului...” [apud Naidin, 2003: 33]  

În sprijinul lui Aldiss vine şi binecunoscutul autor S.F. american Philip K. Dick, 
care consideră că literatura science fiction nu implică neapărat o lume situată în viitor şi nici 
arsenalul unei tehnici ultrasofisticate. Ea necesită, însă, o lume fictivă dislocată din lumea 
reală: „Esenţa literaturii S.F. nu constă în şocul nerecunoaşterii pe care noua societate 
dislocată conceptual o produce cititorului (...). O lume nou-creată trebuie prezentată şi 
acest lucru nu se întâmplă decât în cadrul literaturii S.F:, al cărei scop este să privească în 
toate direcţiile, fără îngrădiri (...). O idee S.F. bună deschide mintea cititorului, iniţiind 
reacţia în lanţ a unor idei care se ramifică în mintea sa astfel încât cititorul creează la rândul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

188 

său, alturi de scriitor (...) Astfel literatura SF nu numai că este creativă, dar ea inspiră 
creativitatea, lucru pe care literatura propriu zisă nu îl realizează” [apud Naidin, 2003: 36]. 

Philip K. Dick nu se limitează la a arăta că S.F.-ul este un gen foarte cuprinzător, 
care nu se reduce la fanteziile de inspiraţie ştiinţifică; el atrage pentru prima oară atenţia 
asupra implicării interactive a cititorului, care face din science fiction un fenomen transliterar.   

Merită menţionate şi două definiţii româneşti ale science fiction-ului, formulate de 
Cristian Tudor Popescu şi de Florin Manolescu. C.T. Popescu polemizează, într-o 
introducere la o antologie science fiction din 1993 [Popescu, 1993: 39], cu prejudecăţile 
potrivit cărora literatura S.F. ar fi un act de mimesis, stânjenitor şi ratat, al beletristicii sau 
un produs care-şi câştigă legitimitatea doar dacă reuşeşte să intre în zona de influenţă a unei 
specii acceptate de establishmentul literar, precum utopia sau fantasticul sau un gen „rece”, 
care se adresează în special inteligenţei, capacităţii speculative etc. Într-un eseu publicat 
ceva mai devreme, în 1987, scriitorul S.F. devenit, între timp, jurnalist de cotidian notează: 
„Dincolo de acel sense of wonder, beneficiul principal al textelor S.F. este acela că ele ne fac să 
regândim lucruri comune ale umanului (...). Deformările, alterările, răsturnările impuse 
umanului de către science fiction-ul de valoare nu au alt scop decât reîmporspătarea 
sensibilităţii noastre faţă de valorile fundamentale (...). Literatura generală pune în evidenţă 
idei despre lume, în timp ce S.F:-ul construieşte lumi pentru idei. Lumea ideilor este mai 
cuprinzătoare decât lumea” [Popescu, 1993: 39]. C.T. Popescu vede în science fiction „un 
domeniu de interferenţă disciplinară care ar putea oferi o imagine dacă nu globală, măcar 
globalistă asupra spiritului uman” [Popescu, 1993: 39].  
 

S.F. versus fantastic şi basm 
Florin Manolescu defineşte literatura S.F. prin raportare la genul fantastic: „În 

timp ce fantasticul reprezintă o breşă şi o agresiune a iraţionalului în real, science fiction-ul 
(fantasticul ştiinţific) păstrează mereu legătura raţională cu realitatea, ceea ce face, până la 
urmă, să se poată transforma, printr-o interpretare adecvată, într-un real (...). Fantasticul 
este o atmosferă, un decor cu precădere psihic, o tensiune întreţinută printr-o tehnică şi, 
poate, o estetizare a fricii. Prin mentalitatea ei, literatura S.F. reprezintă o estetizare a 
curiozităţii” [Manolescu, 1980: 54]. Faţă de basm, literatura S.F. se apropie prin câteva 
puncte de convergenţă, dar se şi distinge prin diferenţe substanţiale. Asemănarea ar consta 
într-o serie de năzuinţe comune: „nevoia omului de a-şi satisface şi de a exprima dorinţe 
sau temeri colective, «să se deplaseze într-o clipă, să se facă nevăzut, să acţioneze de la 
distanţă, să se metamorfozeze după plac, să-şi vadă treaba împlinită de animale-slugi sau de 
scalvi supranaturali, să poruncească duhurilor sau elementelor naturii, să-şi posede arme 
invincibile, alifii eficace, saci fără fund, filtre irezistibile, să scape, în sfârşit, de bătrâneţe şi 
de moarte»” [Manolescu, 1980: 54]. 

Deosebirile constau în complexitatea ficţiunilor S.F., care nu sunt, nicidecum, 
anonime sau colective, şi în imposibilitatea de a reduce corpusul textelor science fiction la un 
aranjament schematic al situaţiilor, după modelul propus de formalismul rus (Vladimir 
Propp, Morfologia basmului) pentru basm. „În comparaţie cu basmele, prin numărul mare de 
specii, de teme şi de motive, literatura S.F. tinde spre o configuraţie ireductibilă, de tip 
romanesc, şi în înţelesul acesta ea nu este cu mult mai stereotipă decât literatura main-
stream” [ibidem], observă Florin Manolescu. Aş adăuga o altă deosebire, sesizată de Roger 
Callois: în timp ce basmul, făcând apel la miraculos, construieşte o lume ficţională 
suprapusă lumii reale fără a-i distruge coerenţa, definind un spaţiu şi timp bine 
particularizate, literatura S.F. funcţionează într-un spaţiu ficţional aflat în prelungirea şi 
chiar în strânsă legătură cu universul imaginar realist. „În basm, lumea feerică şi lumea reală 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 

189 

se întrepătrund fără contrast sau conflict” [Callois, 1975: 145], notează Roger Callois. Este 
de remarcat faptul că literatura fantasy, care construieşte, la rândul ei, universuri secundare 
autonome suprapuse realităţii primare, este mai aproape de basm decât de Science Fiction. 
„Atât universul ficţional S.F., cât şi cel utopic, sunt rezultatele unei prelungiri a lumii reale 
într-un spaţiu imaginar, prin analogie şi extrapolare”, scrie, în acelaşi sens, şi Radu Pavel 
Gheo [Gheo, 2001: 61].  
 

Specii şi subgenuri 
Încercând o tipologizare a literaturii S.F. în afara subiectelor stereotipe, care ar 

apropia science fiction-ul de basm, Florin Manolescu distinge cinci specii ale genului. Opera 
spaţială (sau epopeea spaţială) se caracterizează prin prezenţa unor personaje tipice (eroul 
infailibil, prinţesa cosmică, monstrul extraterestru, printr-un scenariu bazat pe lupta 
perpetuă dintre bine (reprezentat, de obicei, de oameni) şi rău (reprezentat de speciile 
aliene), prin concomitenţa tehnologiei avansate şi a barbariei, a dezintegratoarelor atomice 
şi a săbiilor sau arcurilor cu săgeţi, prin vestimentaţia sumară a femeilor şi zalele, pantalonii 
scurţi şi sandalele romane ale bărbaţilor; exemplare ar fi ciclurile Venus, al lui Edgar Rice 
Burroughs, Lensman şi Skylark, ale lui E. E. Smith şi, la un nivel mai înalt, seria Fundaţia, a 
lui Isaac Asimov.  

Contra-utopia este, în opinia lui Florin Manolescu, „o formă de S.F. angajat” 
[Manolescu 1980, 66], cu un pronunţat caracter de protest, „îndreptată împotriva iluziilor 
din utopia socială sau tehnică implicită epocii în care trăieşte autorul ei” [Manolescu, 1980: 
67]; printre exemple sunt citate O mie nouă sute optzeci şi patru, romanul lui George Orwell, şi 
Fahrnheit 451, romanul lui Ray Bradbury, fără a se specifica nicăieri că ele sunt, de fapt, o 
critică a sistemului comunist. 

 Fantezia eroică (heroic fantasy) este trecută sub umbrela S.F.-ului, fiind considerată 
o variantă a operei spaţiale, sub denumirea de science fantasy sau sword and sorcery; printre 
trăsăturile genului, se numără temele de inspiraţie medievală şi esoterică, atmosfera 
terifiantă şi întâmplările enigmatice, iar ca exemple sunt invocate The People of the Pit, a lui 
Abraham Merritt, prozele lui H. P. Lovecraft, câteva povestiri şi romane ale lui Vladimir 
Colin (Broasca, Cetatea morţilor, Divertisment pentru vrăjitoare, Ultimul avatar al lui Tristan) şi 
romanul Operation Chaos, al lui Poul Anderson. „Fantezia eroică reprezintă un loc privilegiat 
de întâlnire al umorului cu S.F.-ul şi, nu mai puţin, o literatură a stiliştilor şi a celor care 
scriu frumos” [Manolescu, 1980: 77], notează Florin Manolescu.  

Ucronia şi ficţiunea politică sunt tipuri de literatură S.F. care descriu fie alternative 
imaginare ale istoriei (ce s-ar fi întâmplat dacă Napoleon n-ar f fost învins la Waterloo?), fie 
scenarii imaginare, anticipând evoluţii politice şi sociale, pe o perioadă apropiată, pornind 
de la stări de fapt actuale; printre exemple sunt citate romanele The Man in the High Castle, al 
lui Philip L. Dick, şi The Simulacra, semnat de acelaşi autor.  

În sfârşit, romanul poliţist S.F. ar porni de la asemănarea de principiu dintre cele 
două tipuri de literatură, poliţistă şi science-fiction, care „ţine de procedeul detecţiei şi de 
mecanica regiei à suspense” [ibidem]. Pornind de la premisa că foarte multe povestiri S.F. au 
de explicat o enigmă, o situaţie neaşteptată sau un mister, cu diferenţa că „în locul crimei 
avem de a face cu o curiozitate sau cu o noutate tehnică, [iar] în locul anchetei poliţieneşti 
urmează să se desfăşoare o anchetă ştiinţifică”, Florin Manolescu trage concluzia că există 
suficiente argumente pentru a delimita o specie de sine stătătoare, cu o observaţie: „un bun 
roman poliţist ştiinţifico-fantastic nu urmăreşte să schimbe regulile vechi ale genului, cu 
atât mai mult cu cât este greu de precizat dacă S.F.-ul şi-a anexat romanul poliţist sau acesta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

190 

din urmă utilizează S.F.-ul”; Romanele Corăbii astrale, a lui I. A. Efremov, The Caves of Steel, 
Soarele gol sau Orbituary ale lui Isaac Asimov se numără printre exemple.  

În realitate, subgenurile science fiction-ului sunt mult mai numeroase, iar clasificarea 
lui Florin Manolescu este limitată de contactul sporadic, la momentul conceperii studiului, 
cu noutăţile din literatura S.F. occidentală şi de influenţa unor autori în vogă ai 
momentului, cum ar fi Isaac Asimov. Printre subgenurile S.F. se numără, într-adevăr, opera 
spaţială şi ucroniile (istorii alternative), la care se adaugă câteva zeci de alte sbgenuri. Dintre 
acestea menţionez cyberpunk-ul (bazat pe scenarii care amestecă megacorporaţiile, hackerii, 
inteligenţa artificială şi dezordinea unor societăţi distopice), din care s-au desprins 
postcyberpunk-ul (dominat de inginerii genetice şi nanotehnologii), steampunk-ul (acţiunea e 
plasată în trecut, în era motoarelor cu aburi) şi biopunk-ul (societăţi biotehnologice scăpate 
de sub constrol), S.F.-ul apocaliptic şi postapocaliptic, science fiction-ul western (înrudit cu 
steampunk-ul), militar (bazat pe conflicte interstelare, urmărite din punctul de vedere al unui 
militar), de spionaj (SpyFi), gay şi lesbian, transrealismul (percepţia naturalistă se îmbină cu 
elemente suprarealiste şi de anticipaţie), xenoficţiunea (istorii S.F. care au în prim plan 
specii şi culturi foarte diferite de societatea omenească), science fantasy-ul etc.     

Criteriile de clasificare sunt destul de împărţite. Cel mai important este, după cum s-a 
văzut şi din lista lui Florin Manolescu, cel tematic, care permite delimitarea câte unui subgen 
science fiction pentru fiecare gen literar de sine stătător. Prin urmare, nu există nici un motiv ca 
lista să se oprească la S.F.-ul poliţist, delimitarea unor genuri precum S.F.-ul western, de 
spionaj, militar sau chiar gay fiind la fel de legitimă. Apoi, ponderea elementelor ştiinţifice 
este un alt criteriu care împarte ficţiunile de anticipaţie în science fiction soft, sau New Wave 
(centrul este ocupat de probleme filosofice, psihologice, sociologice sau sociologice, aşa cum 
se reflectă în relaţiile dintre personaje) şi science fiction hard (precizia detaliilor ştiinţifice ocupă 
primul plan). Uropiile sau distopiile pot fi considerate parte a literaturii de anticipaţie sau pot 
fi subsumante, aşa cum am arătat deja, unui gen mai larg: ficţiunea speculativă.  

Un lucru este sigur, însă: în ceea ce priveşte fanteziile eroice (heroic fantasy), şi istoriile 
sword and sorcery, acestea nu se subordonează S.F.-ului, ci aparţin unui gen literar de sine 
stătător, despre care am vorbit în capitolul anterior şi la care voi reveni în cele ce urmează.  

O modalitate de a defini relaţia dintre Science Fiction şi Fantasy este prin intermediul 
unei metafore: cele două ar fi precum aripile unui fluture sau precum feţele aceleiaşi monede. 
În timp ce SF-ul se situează, însă, într-o prelungire a lumii reale, ficţiunile fantasy îşi 
construiesc universuri secundare autonome, aşezate peste realitatea primară, familiară 
cititorului. Alte deosebiri ar consta în prezenţa elementelor tehnologice (fantasy-ul e, prin 
excelenţă, tehnofob) şi în poziţionarea faţă de trecut (SF-ul are tendinţa de a se proiecta spre 
viitor, în vreme ce fantasy-ul se refugiază în lumi trecute sau asemănătoare cu trecutul).    
 

Fantasy – un gen bine conturat 
Conform celei de-a treia legi a anticipaţiei, propusă de scriitorul S.F. britanic 

Arthur C. Clarke în eseul Riscuri ale profeţiei. Eşecul imaginaţiei (1962), „orice tehnologie 
suficient de avansată se confundă cu magia”. Prin urmare, poveştile care pornesc de la 
inovaţii ştinţifice greu de explicat, cum ar fi teleportarea sau călătoria în timp, ar putea trece 
pe teritoriul unui gen literar de sine stătător, numit fantasy. Graniţa dintre fantasy şi S.F. este, 
de cele mai multe ori, neclară. Mulţi autori S.F. scriu şi fantasy, genurile au, în mare, acelaşi 
public şi acelaşi fani şi chiar librăriile din Occident vând romanele şi revistele fantasy/S.F. 
pe aceleaşi rafturi. În timp ce unii teoreticieni consideră că cele două genuri sunt 
complementare, alţii încearcă, totuşi, să traseze nişte graniţe clare. Pentru o parte din 
definiţiile care urmează am folosit o serie de surse on-line, printre care se numără paginile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 

191 

web ale unor scriitori, reviste, enciclopedii şi dicţionare electronice şi alte documente 
accesibile pe Internet2.    

O definiţie strict formală ar fi următoarea: Fantasy-ul este un gen literar care foloseşte 
magia şi alte elemente supranaturale ca ingrediente de bază ale intrigii, temei sau decorului. 
Genul se deosebeşte, în general, de S.F. şi horror prin aspectul de ansamblu şi prin elementele 
tematice ale operelor individuale. Într-un sens larg, fantasy-ul înglobează chiar şi miturile şi 
legendele antichităţii, întinzându-se de la Homer şi Platon la C.S. Lewis şi J.K. Rowling. Unii 
scriitori şi critici susţin această genealogie extinsă, afirmând că Epopeea lui Gilgamesh, 
poemul eroic Beowulf sau legendele regelui Arthur ar aparţine, de drept, fantasy-ului. În 
accepţia modernă a termenului, prima povestire fantasy ar data, însă, din secolul XIX. Este 
vorba despre Fântâna de la capătul lumii, scrisă de poetul şi publicistul britanic William Morris. 
La începutul secolului XX, dezvoltarea fantasy-ului urmăreşte îndeaproape explozia S.F.-ului, 
cele două genuri împărţind, timp de mai multe decenii, aceleaşi reviste.  

Una dintre caracteristicile genului fantasy, care se aplică, de altfel, tuturor ficţiunilor 
speculative, este aceea că acţiunile, personajele şi evenimentele încalcă regulile şi convenţiile 
prin care noi definim realitatea. În cazul epopeilor din antichitate, textura realităţii era 
străpunsă de intervenţia unor forţe divine, în timp ce operele moderne plasează povestea 
într-o lume în întregime diferită de cea reală, în care funcţionează legi autonome. Acestea 
permit intervenţia magiei, a zeilor şi existenţa unor creaturi şi specii fabuloase ca parte 
componentă a lumilor respective. Prin urmare, o altă trăsătură a fantasy-ului este aceea că 
diferenţele dintre universul fictiv şi lumea reală nu sunt trasate de descoperiri ştiinţifice 
avangardiste sau de obiecte şi tehnologii futuriste, ci de utilizarea magiei şi de prezenţa 
unor personaje fabuloase asemănătoare cu cele ale basmelor.  

Un singur cercetător român se opreşte, într-o lucrare academică, asupra genului 
fantasy. Mihaela Cernăuţi-Gorodeţchi dedică, în Literatura pentru copii: sinteză critică, un 
capitol întreg genului fantasy. Titlul lucrării Mihaelei Gorodeţchi ar putea genera confuzie: 
capitolul respectiv nu se referă, neapărat, la literatura pentru copii, fantasy-ul nu e un gen 
care se adresează, în mod special, copiilor. „Precizăm dintru bun început că specia fantasy 
reprezintă prelungirea basmului dincolo de sfera culturii arhaice”, scrie Mihaela Cernăuţi-
Gorodeţchi. „Direcţia fantezistă din literatura pentru copii nu cultivă atât acţiunea, cât 
introspecţia; aventura există, dar ea dobândeşte sens şi valoare numai când este 
interiorizată. Eroul dintr-un fantasy se detaşează de realitate, explorează o lume imaginară, o 
utopie – care este reflectarea adevărată a spiritului uman. Îndeobşte, trăsătura esenţială a 
ficţiunii fantasy se consideră a fi prezenţa elementelor supranaturale/ireale. Operă de 
ficţiune a unui autor literar individual, a unui scriitor, textul este amplu, are o structură 
elaborată, de tip romanesc, şi prezintă mărci personale şi în planul imaginarului, şi la nivel 
stilistic” [Cernăuţi Gorodeţchi, 2008: 67 şi urm.]3;  

Un element esenţial, în fantasy, este existenţa unei lumi autonome: „Irealul prezentat 
într-un fantasy nu se reduce la convenţia simplă (din fabule, de exemplu) a atribuirii unor 
abilităţi şi însuşiri specific umane obiectelor sau făpturilor non-umane. Elementul 

                                                 
2 Este vorba, printre altele, de website-urile One Ring: The complete guide to Tolkien online (http://onering.virbius.com/), 
J.R.R Tolkien and Middle-earth Articles and Links. A Guide to Tolkien and Middle-earth Research on the Web 
(http://www.xenite.org/talk/tolkien.html), The Tolkien Society (http://www.tolkiensociety.org/tolkien/), Science 
Fiction and Fantasy Writers of America (http://www.sfwa.org/), Great Science-Fiction & Fantasy Works 
(http://greatsfandf.com/), Aeon magazine (http://www.aeonmagazine.com) etc. 
3 Autoarea face aici o sinteză teoretică după câteva eseuri larg citate în notele de subsol: J.R.R. Tolkien, On Fairy 
Stories, H. Carpenter, Secret Gardens, Alain Montadon, Basmul cult sau Tărâmul copilăriei; P. Nodelman, Some 
Presumptuous Generalizations About Fantasy.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

192 

inexplicabil/insolit trebuie să semnaleze existenţa unei lumi autonome (diferită de „lumea 
reală”), a unei lumi înfiinţate şi fiinţând în interiorul limbajului, în şi prin spunerea despre ea. 
Revelaţia acestui altceva care transcende cotidianul implică uimire (în fapt, solicită şi se 
bazează pe capacitatea de a se uimi, virtute capitală, considerată chiar premisă a filosofării (...) 
minunarea este, mai degrabă, una lăuntrică, este o experienţă profundă, decisivă şi 
(trans)formatoare (pentru personaj şi pentru cititor, deopotrivă), este o mişcare tectonică (în 
mare parte ascusnă, secretă, ea trimite rare, însă inconfundabile semnale la suprafaţă)”. 

Fantasy-ul, arată Mihaela Gorodeţchi pe urmele lui Tolkien, nu este nici alegoric, 
nici escapist: „Oricât de paradoxal ar putea să pară, caracterul ireal al întâmplărilor nu 
anulează adevărul unei fantasy, potenţialul acesteia de a oferi indicii-cheie despre natura 
umană (...). În această ordine de idei, autorii de fantasies de prim rang – unii dintre ei, 
semnificativ, şi teoreticieni ori critici analişti ai genului – insistă (în diverse intervenţii 
para/metatextuale) asupra a două aspecte esenţiale:  

1) irealitatea nu este o convenţie de prezentare alegorică a realităţii (chiar dacă 
receptorul – în sepcial cititorul adult – este tentat să interpreteze cartea astfel); (...) 

2) plonjarea (cu pasiune) în ireal poate fi calificată drept escapism, dar nu ca o 
formă de slăbiciune, ca incapacitate de adaptare, ca dezertare din viaţa reală, ci ca o formă 
de libertate spirituală, ca exerciţiu de evadare eficientă, rodnică, din monotonia şi tristeţea 
cotidianului, din derizoriul condiţiei umane”.  

Fantasy-ul nu trebuie să fie perceput, susţine autoarea, ca o specie prin excelenţă 
arhetipală (deşi schema sa de funcţionare, am văzut la Northrop Frye, e una arhetipală; 
totuşi, Mihaela Gorodeţchi pledează pentru o libertate a scriitorului de fantasy, ce poate fi, 
pur şi simplu, scriitor): „Insolitând cu atâta aplomb caracteristici şi doruri general umane şi 
înscriindu-se fără rezerve în filiaţia basmului tradiţional oral, specia fantasy este deseori 
asimilată, în mod excesiv, cu teritoriul prin excelenţă al arhetipurilor. Or, nu există nici o 
îndreptăţire să se considere că literatura fabulosului ar avea un caracter arhetipal mai 
accepntuat decât, de pildă, literatura realistă. Orice ficţiune (realistă sau non-realistă) 
relatează lucruri adevărate despre fiinţa umană într-un discurs care apelează, fără doar şi 
poate, la imaginaţie. Diferită este miza contractului de ficţionalitate: pentru scriitorul realist 
este senţial ca felul în care descrie faptele să fie perfect plauzibil şi în acord cu lumea 
cunoscută de cititor prin experienţă nemijlocită; scriitorul fantast propune o lume declarată 
ficţională, care poate semăna (sau nu) cu lumea reală, şi trebuie să-l convingă pe cititor că ea 
există aşa cum o prezintă el. Aşadar, dacă verosimilitatea este legea cardinală după care se 
ghidează literatura realistă, în fantasies pariul – foarte îndrăzneţ – al autorului este să 
construiască şi să confirme mereu încrederea totală şi necondiţionată a cititorului în 
existenţa imaginară a unei lumi fără consistenă materială (şi a cărei validitate, pe cale 
empirică, este dintru bun început scoasă din discuţie, ca irelevantă)”.  

Mihaela Cernăuţi-Gorodeţchi semnalează, în sfârşit, tendinţa criticii literare (a celei 
româneşti, în special) de a subestima mizele literaturii fantasy: „Dimensiunea profundă, 
gravă, a unei specii care poate părea minoră nu este trecută cu vederea de cititorul atent şi 
inteligent. Iar Frăţia mereu mai numeroasă a fanilor lui Tolkien & comp. Este semnul 
indubitabil că, în pofida inerţiilor, a reticenţelor şi a prejudecăţilor instituite ca norme de 
către critica dominantă, canonică (şi abitir conservatoare), cititorii inteligenţi sunt o specie 
în tonică, îmbucurătoare expansiune. De la ei se aşteaptă, de fapt, o reacţie potrivită (deloc 
obligatoriu insurgentă!), concertată şi eficientă, care, fără înverşunare şi fără resentimente, să 
pună capăt unei (prea) îndelungate (şi neîntemeiate) subordonări, care să antreneze 
recunoaşterea largă a unui gen ficţional cu fizionomie specială, dar esenţialmente asemănător 
cu orice literatură de calitate”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 

193 

Spun tendinţa criticii româneşti pentru că, aşa cum s-a văzut în capitolul anterior, 
cea Occidentală a pornit de mult la conturarea unei estetici a genului fantasy. Comunitatea 
lărgită a fanilor – fandomul – trebuie tratată însă cu prudenţă: mulţi dintre cei care se 
declară, pe Internet, fani ai lui Tolkien au o cunoaştere foarte limitată a operei acestuia sau, 
mai rău, au o cunoaştere intermediată de fenomene ale culturii pop, cum ar fi trilogia Lord 
of the rings ecranizată de Peter Jackson, jocurile şi produsele derivate. Un dialog cu aceşti 
fani n-ar putea decât să confirme prejudecăţile din jurul literaturii fantasy. Pe de altă parte, 
există şi o comunitate a criticii religioase, în special catolice, care vede în Tolkien şi în C.S. 
Lewis şi, în general, în literatura fantasy în descendenţa acestora manifestări ale unor idei 
spirituale universale. Influenţa catolicismului nu poate fi, desigur, negată în cazul lui 
Tolkien şi Lewis, însă e periculos şi contraproductiv să reduci literatura acestora la 
revelaţiile lor catolice. Altfel, orice cititor minime lecturi, din biblioteca ficţiunilor 
speculative, va recunoaşte meritele estetice ale literaturii fantasy, asociată cu numele unor 
autori de prim rang. Lucrarea de faţă scoate în evidenţă aceste merite şi le caută, mai 
departe, într-un material bibliografic autohton ce n-ar fi apărut fără influenţa implicită a 
unor prestigioase modele anglo-saxone.   

 
High fantasy vs. sword and sorcery 
La mijlocul secolului XX, publicarea trilogiei Stăpânul inelelor, a universitarului britanic 

J.R.R Tolkien (1954, 1955), a consolidat fantasy-ul drept un gen de sine stătător şi a pus bazele 
unui subgen numit high fantasy. Alţi autori importanţi ai acestui subgen sunt savantul irlandez 
C.S. Lewis, cu ale sale Cronici din Narnia (7 volume, publicate între 1950 şi 1956) şi prozatoarea 
americană Ursula K. Le Guin, cu cele 6 volume ale seriei Earthsea (1968- 2001, la care se adaugă 
trei volume de povestiri; saga nu este, se pare, încheiată). Celălalt subgen se numeşte sword and 
sorcery, şi îi are ca reprezentanţi pe Robert Ervin Howard (creatorul personajului Conan, 
barbarul), Fritz Leiber sau Clark Ashton Smith (un continuator al povestirilor cu zeităţi din 
panteonul Cthulhu, conturat în proza lui H.P. Lovecraft).  

Povestirile şi romanele high fantasy sunt situate, fără excepţie, în lumi ficţionale 
paralele, cu reguli de sine stătătoare. Tonul este sobru, firul epic este lung şi complicat, iar 
lupta se duce, la fel ca în basme, între eroii care activează de partea binelui şi forţele 
demonice, controlate de rău. Despre acest maniheism, Mihaela Cernăuţi-Gorodeţchi scrie: 
„În fantasies, canonul basmului tradiţional (tema luptei dintre bine şi rău, polarizarea 
morală a personajelor, eucatastrofa, structura «prefabricată» a naraţiunii etc) este un reper 
constant, chiar dacă parţial şi numai uneori respectat/urmat. Din acest punct de vedere, 
basmele moderne poartă în permanenţă cu ele, vădit sau nu (poate chiar disimulat), 
modelul basmului popular oral, înscriindu-se într-o pasionată istorie polemică a literaturii 
fabulosului. Practic, nu există element ale basmului tradiţional care să nu fi fost demontat şi 
întors pe toate feţele, în cele mai diverse şi suprinzătoare (ca viziune şi/sau formă de 
expresie) texte literare” [Cernăuţi-Gorodeţchi, 2008: 72].  

Rasele imaginate de J.R.R. Tolkien – elfii, gnomii, hobiţii, orcii, vrăjitorii – apar în 
multe opere ale imitatorilor acestuia. Limbile inventate, care ţin tot de tradiţia universului 
imaginar al lui Tolkien, cu sintaxă şi vocabular mai mult sau mai puţin complexe, sunt şi ele 
un loc comun al subgenului high fantasy. Prezenţa unui erou aflat în centrul poveştii, a cărei 
evoluţie este urmărită, deseori, pe o perioadă îndelungată de timp, şi pe parcursul mai 
multor volume, se impune în multe serii. Dar cel mai important aspect este complexitatea 
lumilor inventate, care implică o istorie, o structură specială şi, mai ales, o mitologie şi o 
legendă fondatoare proprii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

194 

Diferenţa dintre high fantasy şi low fantasy constă în densitatea elementelor 
mitologice şi supranaturale ale universului fictiv. Universurile high fantasy pot păstra, într-o 
oarecare măsură, legătura cu lumea reală sau pot face referire la mituri ale acesteia. De 
exemplu, Pământul de mijloc, din Stăpânul inelelor al lui Tolkien, se va transforma, treptat, 
după ce evenimentele Celui De-al Treilea Ev iau sfârşit, în lumea locuită de oameni pe care 
o cunoaştem noi, iar întâmplările descrise de Tolkien vor trece în legendele şi miturile 
noastre (în realitate, savantul englez şi-a construit, evident, panteonul în sens invers, dintr-
un melanj de elemente mitologice celtice, greceşti, romane, nordice, orientale ş.a.m.d.). 
Însă, atunci când datele istorice ale lumii referenţiale ies prea puternic în relief, povestirile 
trec graniţa în domeniul istoriilor alternative. Dacă, pe de altă parte, naraţiunea nu 
urmăreşte evoluţia lumii în sine, ci se focalizează în mod insistent pe dezvoltarea şi pe 
cruciada personală împotriva răului a unui anumit erou, ficţiunea se va integra subgenului 
sword and sorcery. Printre autorii cunoscuţi de high fantasy se numără, în literatura universală, 
Raymond E. Feist (Riftwar Saga), David Eddings (seriile Belgariad, Malloreon) sau Lloyd 
Alexander (The Chronicles of Prydain).  

Subgenul sword and sorcery urmăreşte, îndeobşte, aventurile unor eroi impulsivi şi 
brutali care se implică în lupte violente şi trec prin diverse situaţii-limită. Povestea de 
dragoste, evenimentele extraordinare şi intervenţia supranaturalului se îmbină mai mereu. 
Legendele scandinave ar putea fi considerate drept puncte de pornire ale genului, care s-ar 
putea revendica, la fel de legitim, de la romanele de capă şi spadă ale lui Dumas sau Feval. 
Primii scriitori de povestiri sword and sorcery, printre care se numără Robert E. Howard şi 
Clark Ashton Smith, au fost influenţaţi de poveştile orientale cu monştri şi vrăjitoare din 
categoria celor O mie şi una de nopţi. Numele revistelor americane pulp, şi în special cel al 
publicaţiei Weird tales, sunt cu precădere legate de istoria genului. 

Termenul sword and sorcery a fost propus în 1961 de scriitorul american Fritz Leiber. 
De atunci, el s-a asociat cu povestiri şi romane de calitate proastă şi cu filme ieftine, venite 
în trena celebrului Conan the Barbarian (1982), regizat în John Milius, cu un scenariu de 
Oliver Stone. Mulţi dintre detractorii genului fantasy atacă, de fapt, poveştile mimetice, 
simpliste şi comerciale, ale subgenului sword and sorcery. Printre autorii cunoscuţi se numără 
militanta feministă Marion Zimmer Bradely care, prin numeroasele ei povestiri, romane şi 
serii Sword and Sorceress, a încercat să reîncline balanţa în favoarea protagonistelor călare pe 
orice situaţie, pricepute la mânuirea săbiei, a arcului şi la aruncarea cu vrăji puternice.  

Trecând peste diferenţe, genul fantasy este definit prin contrast, dar şi prin 
contiguitate cu science fiction-ul şi cu genul horror. Termenul de science fantasy este folosit de 
unii scriitori pentru a denumi povestiri S.F. cu elemente fantasy sau povestiri fantasy plasate 
în decoruri S.F. Interferenţa dintre fantasy şi horror a dus la apariţia unui alt subgen de sine 
stătător, numit dark fantasy. Este important de precizat faptul că fantasy-ul nu reprezintă un 
fenomen exclusiv literar, ci unul cultural, extinzându-se asupra artelor vizuale, filmului şi 
muzicii, punându-şi amprenta asupra producţiilor de televiziune şi, recent, influenţând 
intens industria explozivă a jocurilor pe calculator.   

 
Ficţiuni speculative – enciclopedia maximală 
Termenul de ficţiune speculativă, propus de Robert A. Heinlein, considerat, alături de 

Arthur C. Clarke şi Isaac Asimov, drept unul dintre cei mai influenţi trei autori de science 
fiction ai secolului XX, are un conţinut mai larg. Acesta înglobează, aşa cum am arătat, 
genuri precum S.F.-ul, istoriile alternative (cu sau fără elemente futuriste), high fantasy-ul şi 
chiar prozele al căror singur element fantastic este stranietatea stilului (de exemplu, 
povestirile scurte ale lui Borges). Utopiile şi distopiile, de la Thomas More şi Johnathan 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Science Fiction, Low Fantasy, High Fantasy 
 

195 

Swift la Huxley şi Orwell, fac, la rândul lor, parte din această categorie. Chiar realismul 
magic, al autorilor sud-americani, ar putea fi considerat o formă de ficţiune speculativă.  

Radu Pavel Gheo, autor al unui reuşit roman science fantasy (Fairia – o lume 
îndepărată, Editura Polirom, Iaşi, 2004), abordează, în studiul intitulat Despre Science Fiction, 
pe care l-am menţionat mai devreme, universul lumilor ficţionale în spiritul permisiv al 
ficţiunilor speculative. Fiecare univers inventat se defineşte, în opinia lui Gheo, printr-un 
spaţiu imaginar caracteristic, unde funcţionează acelaşi tip de reguli, semne şi coduri, 
legitimându-se, în plus, printr-un raport specific cu ceea ce, prin convenţie, numim „lumea 
reală”. Radu Pavel Gheo îşi imaginează universurile fictive „ca pe nişte spaţii circulare, 
relativ bine determinate, care interacţionează în anumite feluri cu spaţiul (tot circular!) al 
lumii reale folosite ca reper permanent” [Gheo, 2001: 57]. Pornind de la cele Şase plimbări 
prin pădurea narativă ale lui Umberto Eco (1997), prozatorul susţine că un cititor empiric 
venit în contact cu o lume ficţională nu se raportează la ceea ce există cu adevărat, adică la 
ceea ce ştie sau crede că ştie, ci la enciclopedia sa maximală, care cuprinde atât elemente din 
realitatea imediată, cât şi cunoştinţe despre operele literare, creaţiile artistice sau miturile de 
primă importanţă ale omenirii.   

Datele enciclopediei maximale permit oricărui cititor să se orienteze prin cele cinci 
tipuri de lumi alternative care, în opinia lui Gheo, ar acoperi întreaga planetă a literaturii. 
Acestea sunt: universul ficţional de tip realist, care se suprapune în linii mari peste cel 
cunoscut şi care construieşte lumi verosimile, viabile, unde convenţia dintre autor şi cititor 
intră imediat în vigoare şi funcţionează, fără greşeală, până la sfârşitul textului (de exemplu, 
ţinutul imaginar Yoknapatawpha al lui Faulkner); universul ficţional de tip fantastic (gotic, 
horror etc), care îl obligă pe cititor să ezite între o explicaţie naturală şi una supranaturală a 
evenimentelor, iar cadrul realist este ameninţat de intruziunea elementului straniu, fantastic, 
terifiant, care dislocă ordinea stabilă (aici este ales drept exemplu Gérard de Nerval); 
universul ficţional absurd, plasat fie într-o lume alternativă cu legi de sine stătătoare, ca în 
cazul miraculosului, fie într-o lume remodelată prin distorsionare, respinge lumea reală, 
convenţională, şi funcţionează ca un univers independent, de tip fantastic (automatele lui 
Urmuz sau Procesul lui Kafka sunt ilustrări potrivite); universul ficţional miraculos (feeric) 
dezvoltă lumi ficţionale independente, care se adaugă, aşa cum susţine şi Roger Caillois 
(volumul Eseuri despre imaginaţie) lumii reale fără a-i pricinui vreun rău şi fără a-i distruge 
coerenţa (o bună ilustrare o reprezintă, evident, basmele populare dar şi textele high fantasy); în 
sfârşit, universurile ficţionale science fiction şi utopic sunt, din perspectiva lui Radu Pavel Gheo, 
rezultatele unei prelungiri a lumii reale într-un spaţiu imaginar, prin analogie şi extrapolare.  

Universul ficţional S.F. şi cel utopic se află, aşa cum observa şi Roger Callois, într-
o relaţie de noncontradicţie cu cel de tip realist, ceea ce le apropie de miraculos. Deosebirea 
este, în opinia lui Gheo, aceea că „în universul ficţiunilor utopice sau S.F. există o zonă de 
contact între spaţiul imaginar realist şi cel de tip utopic sau S.F., fiindcă ele se continuă 
logic unul pe celălalt, urmând regulile celui dintâi şi construindu-şi imaginarul propriu” 
[Gheo, 2001: 62]. „Dacă există un specific al science fiction-ului, atunci el este dat exact de 
relaţia de continuitate între spaţiul imaginar şi cel S.F. de tip realist” [Gheo, 2001: 62], 
conchide Radu Pavel Gheo.    
 

O realitate cu legi proprii 
Această lucrare a pornit cu intenţia declarată de a realiza o catalogare şi o valorizare a 

ficţiunilor speculative din proza română din cea de-a doua jumătate a secolului XX. 
Consistenţa materialului bibliografic adunat mi-a demonstrat însă că literatura fantasy, în 
descendenţa basmului şi a legendelor şi înconjurată de tărâmul miraculosului, reprezintă un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Cătălin STURZA 
 

196 

subiect extrem de generos (şi, în egală măsură, neexplorat) pentru un prim volum, de sine 
stătător. O observaţie interesantă e că pe harta lui Gheo 4/5 din planeta literaturii sunt 
ocupate de universuri ficţionale fantastice, feerice, absurde, utopice, science fiction şi fantasy.   

Desigur, observaţiile lui Radu Pavel Gheo nu se aplică tuturor subgenurile science 
fiction, în special atunci când este vorba de ficţiuni din zona de interacţiune cu fantasy-ul, iar 
utopiile, aşa cum arăta Mircea Opriţa [Opriţa, 2000: 53], se împart, şi ele, în genuri care se 
supun unor reguli diferite. Merită reţinut, însă, faptul că universurile ficţionale autonome se 
pot construi prin trei modalităţi: prelungirea lumii reale, cu instituirea unui sistem de legi 
proprii (aici ar intra majoritatea operelor S.F. şi o parte din utopii); străpungerea sau 
destrămarea texturii cadrului real (universurile fantastic, horror sau absurd); construirea unei 
realităţi paralele, cu legi proprii, care nu interacţionează, în nici un fel, cu realitatea comună 
(lumile miraculoase ale basmelor, o parte din ficţiunile science fiction şi universurile fantasy).  

Ca observaţie, pentru cea de-a treia categorie, se poate afirma că, pe măsură ce 
complexitatea unei lumi fantasy creşte, autonomia acesteia faţă de realitatea comună va fi tot 
mai mare, cel mai bun exemplu constituindu-l universurile elaborate, high fantasy, de tipul 
celui inventat de J.R.R. Tolkien.  

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 

 
Monografii:  

Callois, 1975: Roger Callois, Eseuri despre imaginaţie, Bucureşti, Editura Univers. 
Cernăuţi-Gorodeţchi, 2002: Mihaela Cernăuţi-Gorodeţchi, Poetica Basmului Modern, Iaşi, Editura 

Universitas XXI. 
Cernăuţi-Gorodeţchi, 2008: Mihaela Cernăuţi-Gorodeţchi, Literatura pentru copii. Sinteză critică, Iaşi, 

Editura Universitas XXI. 
Eco, 1997, Umberto Eco, Şase plimbări prin pădurea narativă, Bucureşti, Editura Pontica. 
Gheo, 2001: Radu Pavel Gheo, Despre Science Fiction, Bucureşti, Editura Omnibooks. 
Manolescu, 1980: Florin Manolescu, Literatura S.F., Bucureşti, Editura Univers. 
Naidin, 2003: Mircea Naidin, Literatura Science Fiction, Bucureşti, Editura Fundaţiei Pro.  
Opriţa, 2000: Mircea Opriţa, Discursul utopic, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Opriţa, 2003: Mircea Opriţa, Anticipaţia românească, ediţia a II-a, Bucureşti, Editura Viitorul Românesc. 
Poe, 1989: Edgar Allan Poe, Scrieri alese, Bucureşti, E.P.L.U. 
Propp, 1970: Vladimir Propp, Morfologia basmului, Bucureşti, Editura Univers. 
Robu, 2006: Cornel Robu, Paradoxurile timpului, Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă. 
Robu, 2008: Cornel Robu, Scriitori români de Science Fiction, Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă.  
 

Studii în volume:  
Clarke, 1962: Arthur C. Clarke, “Hazards of Prophecy: The Failure of Imagination”, (Riscuri ale 

profeţiei. Eşecul imaginaţiei) în Profiles of the Future, New York, Harper & Row. 
Popescu, 1993: Cristian Tudor Popescu, S.F.-ul ca paralitaratură, introducere la antologia Imperiul 

oglinzilor strâmbe, Bucureşti, Societatea Adevărul S.A. 
 

Opere literare: 
Tolkien, 2004: J.R.R. Tolkien, Stăpânul inelelor, volumele 1,2,3, Bucureşti, Editura Rao. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:10 UTC)
BDD-A30738 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

