
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 33) 2019 
 

 
 

 
Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  

dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 
 

 
 

Anamaria GAVRIL 
Université « Ştefan cel Mare » de Suceava 

anahert@yahoo.com 
 
______________________________________________________________________ 

 

Abstract: The article analyzes Valeriiy Shevchuk’s novel In the humble field... (“Na poli 
smyrennomu…”) as a pre-text to the “Kyiv-Pechersk Lives of Holy Fathers”. It has been 
studied that, starting from the original source, the writer modernizes his work, uses new 
plot lines, psychologizes historical characters, striving to consider them as ordinary people, 
full of deep feelings and passions. Reinterpreting the pretext, the modern author uses it at 
the level of the intertextual game, somehow ironizes its content and introduces the ideas of 
the primary source in the contemporary moral-ethical context. 
Keywords: “Kyiv-Pechersk Lives of Holy Fathers”, Valeriiy Shevchuk, hagiography, pre-text, 
interpretation, transformation, primary source, inter-text, psychology, narration. 

 
 
Le problème d’interprétation des images et des sujets connus ne peut pas se passer 

des récits de Bible ce que donne la possibilité de repenser les valeurs humaines dans les 
réalités historiques concrètes. Il est bien le moment de se rappeler ici de la littérature 
apocryphe et hagiographique comme des premières tentatives d’interprétation du matériel 
biblique dans la littérature laïque où les images et le texte se transformaient en une forme 
plus accessible à percevoir. La littérature ancienne ukrainienne des XI-XVIIIe siècles 
représente la période initiale la plus longue de l’évolution de la littérature ukrainienne, elle 
est son fondement sur lequel allait se former plus tard la nouvelle littérature ukrainienne. 

On trouve les premières tentatives de repenser la Bible dans la littérature 
hagiographique du Moyen Age. Un vif symbolisme représente l’un des traits principaux de la 
littérature médiévale qui s’explique par le désir d’expliquer tout entièrement. Cela rendait 
l’œuvre plus compréhensible et donc changeait la forme de l’écriture. Le symbolique et la 
complexité des images bibliques conditionnent un intérêt constant de leur interprétation dans la 
littérature ukrainienne contemporaine. L’œuvre de Valeriy Chevtchuk continue cette tradition. 

C’est justement dans la littérature ancienne ukrainienne que V. Chevtchuk trouve 
l’inspiration et la source de son roman Dans un humble champ… (1983). Le nom complet du 
roman, Dans un humble champ.. ou le Nouveau synaxaire de Kiev, écrit par le pécheur Semen – le 
reclus de la Laure des Grottes de Kiev, nous renvoie au « Paterikon des grottes de Kiev », qui 
est un monument de l’histoire ancienne hagiographique de la Rus’ de Kiev des XII-XIIIe 
siècles. « Le Paterikon des grottes de Kiev » est en effet le prétexte du roman de V. Chevtchuk. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Anamaria GAVRIL 
 

 

174 

D. Tchyzhevsky remarquait, en évaluant l’importance du « Paterikon des grottes 
de Kiev », que « les auteurs de Paterikon ont créé une œuvre synthétique qui a eu peut-être 
la plus grande influence sur la vie spirituelle postérieure de l’Ukraine parmi toutes les 
œuvres de l’époque des knèzes. » [Tchyzhevsky, 1994 : 161] Cette influence est très 
sensible, non seulement dans la littérature ancienne ukrainienne (voir la recherche de Iu. 
Isitchenko « Le Paterikon des grottes de Kiev dans le processus littéraire de la fin du XVI 
s. – commencement du XVIII s. en Ukraine » [Isitchenko, 1990]), mais on peut la suivre 
jusqu’à nos jours, en particulier dans le roman de V. Chevtchuk Dans un humble champ…. 
L’écrivain crée son propre paterikon – « le nouveau synaxaire de Kiev », écrit parle moine 
Semen. On découvre tout de suite la cause de la création – c’est de montrer les histoires 
lues sous une lumière différente : « Ainsi j’ai été saisi par un désir brusque et puissant : 
créer mon propre synaxaire ou bien mon paterikon, pas pour glorifier ou dénigrer les Pères 
de l’église, mais pour démonter toutes les histoires que j’ai entendues le plus détaillé et le 
plus véridiquement possible, car Polycarpe les a changées toutes ; lui, il avait pour but 
glorifier ou dénigrer. » [Chevtchuk, 1983 : 7] On voit que V. Chevtchuk fait appel 
seulement à l’un des auteurs de Paterikon – Polycarpe, bien qu’il utilise dans son roman les 
récits de Simon aussi, par exemple, dans le chapitre sur Sviatocha (Tartufe). La citation 
d’au-dessus nous permet à faire encore une conclusion : l’auteur du roman s’intéresse à 
psychologiser les personnages historiques de Paterikon, c’est-à-dire les examiner comme 
des gens vivants, saisis par des sentiments et des passions. 

V. Chevtchuk utilise le texte initial d’une manière très sélective, il est très loin de 
l’inclure entièrement dans son roman – on a 38 chapitres (dits) dans le Paterikon original, 
tandis que le roman en a seulement onze. Par exemple, « Chapitre II, Sur le possédé » du 
roman de V. Chevtchuk correspond à « Dit 26. Sur Lavrentii le Reclus » du « Paterikon des 
grottes de Kiev » ; « Chapitre III, sur Eremia, le Clairvoyant » n’a pas de correspondant 
dans le Paterikon ; « Chapitre IV, sur Sviatocha, l’ancien knèze de Tchernihiv » a été écrit à 
partir de « Dit 20. Sur Sviatochale révérend, le knèze de Tchernihiv » ; « Chapitre V, sur 
Prokhor, qui faisait du pain de l’arroche et transformait les cendres en sel » est le retourné 
« Dit 31. Sur le moine Prokhor, qui en disant les prières cuisait du pain de l’arroche et 
faisait du sel des cendres » ; « Chapitre VI, sur Issaki, chez lequel venait Christ »2 a de 
nombreux points communs avec le « Dit 36. Sur le révérend Issaki de Petchersk » ; 
« Chapitre VII, sur Théophile, qui chaque jour attendait sa mort » est une interprétation de 
« Dit 32. Sur le révérend Marko de Petchersk, les ordres duquel obéissaient les morts » ; 
« Chapitre VIII, sur Agapithe le docteur et un Arménien » est une interprétation très libre 
de « Dit 27. Sur saint et bienheureux Agapithe, un docteur gratuit » ; « Chapitre IX, sur le 
Patient Ioan le reclus, qui combattait sa chair » est le remaniement de « Dit 29. Sur le 
Patient Ioan le Reclus » ; « Chapitre X, sur Grégoire, qui faisait des miracles et ainsi gagnait 
des serfs pour le monastère» coïncide avec « Dit 28. Sur saint Grégoire le Thaumaturge » ; 
« Chapitre XI, sur Fedor et son conseiller Vassyl » est une interprétation de « Dit 33. Sur 
saints révérends pères Fedor et Vassyli ». 

Donc, les héros du roman de Chevtchuk Dans un humble champ… sont les saints 
pères, les moines du monastère, les personnages secondaires (le supérieur du monastère, 
les docteurs, les mages, les femmes, les scélérats, les possédés etc.), qui ont des prototypes 
respectifs dans le monument de la littérature ancienne « Le Paterikon des grottes de Kiev ». 
Tous les chapitres du roman de Chevtchuk sont unis par l’image transversale du narrateur 
– le moine Semen, qui est le témoin et le participant de la plupart des événements qu’il 
décrit. Père Simon, contrairement aux autres personnages du roman, est un personnage 
fictif et n’a pas d’un prototype dans le Paterikon. Le roman Dans un humble champ… se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  
dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 

 

 

175 

présente par sa forme comme les récits de Semen le reclus de la Laure des Grottes de Kiev, 
déguisés en vies des saints, qui a décidé d’en compléter, pour les descendants, l’œuvre 
hagiographique d’un autre moine pareil à lui – Polycarpe. 

La critique soviétique a soutenu que le roman Dans un humble champ… était 
anticlérical et anti monacal. Même dans la postface de la première édition du roman, le 
critique littéraire Leonid Novytchenko considère, ayant félicité le pathétique humanistique 
de l’œuvre, ayant affirmé que le roman a été une réussite de l’auteur, que cet ouvrage est 
sur «la terrible et funeste captivité, où peut amener l’âme humaine la religion, qui paraît 
aujourd’hui à certains gens d’être « innocente» » [Novytchenko, 1983 : 191]. Selon ce 
critique, « Il se trouve sous la plume de l’auteur que « l’humilité » orthodoxe des moines 
n’est qu’une médiocre couverture, sous laquelle bouillonnent lugubrement les marais de 
froide cruauté, inhumanité, violence contre la nature humaine » [Novytchenko, 1983 : 189]. 

Il y avait aussi une autre opinion sur le roman. On le déterminait comme 
« description stylisée des vies » des personnages, qu’on connaît des documents historiques. 
« C’est une œuvre-parabole avec une reconstruction authentique des réalités historiques et 
en même temps avec sa propre interprétation des événements historiques fixés. » [Blednyh, 
1993 : 53] En analysant le roman, on va suivre cette opinion. 

L’interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev » donne à V. Chevtchuk la 
possibilité de réviser les principaux postulats philosophiques. L’écrivain n’avait pas pour 
but de dévoiler le clergé. Il prend un autre chemin pour attendre par la recherche de 
l’essence humaine la compréhension de l’existence de la vie. Chaque chapitre du roman 
examine une des facettes du caractère humain, ce que donne la possibilité de suivre 
l’évolution ou dégradation d’un individu. 

La structure du roman Dans un humble champ… répète souvent, très exactement, au 
niveau de la fable, la structure du « Paterikon des grottes de Kiev ». Ainsi, « Chapitre IV, 
sur Sviatocha, l’ancien knèze de Tchernihiv » reproduit entièrement la fable de « Dit 20. 
Sur Sviatochale révérend, le knèze de Tchernihiv ». Ayant renoncé à tout terrestre, ayant 
laissé sa femme, ses enfants, son pouvoir et la reconnaissance des gens, le knèze Sviatocha 
a désiré l’amour céleste. 

À la base de ce chapitre se situe la polémique entre Sviatocha et Petro, son serf (en 
Paterikon il est son docteur). Petro dit qu’« on ne peut pas avoir dans ce monde un cœur pur 
et sensible sans l’abdication » et continue « On ne peut changer que l’habit, mais le monde 
reste ainsi plein de haine ou méchanceté qu'il l’était avant. On peut retrouver la sérénité 
seulement par l’équilibre de l’esprit, ainsi on se délivre de la lutte, qui brûle le monde. » 
[Chevtchuk, 1983 : 20] Mais V. Chevtchuk change le pathétique principal dans son œuvre. 

L’écrivain considère que la démarche de Sviatocha est l’impossibilité d’individu de 
coexister avec la société, car ayant rejeté l’injustice, qui règne dans le monde, qui est 
étranger à Sviatocha, le knèze-moine a rejeté aussi toutes les joies terrestres. V. Chevtchuk 
traite la démarche du personnage d’une fuite, de la reconnaissance de sa propre 
impuissance. Dans la polémique entre Sviatocha et Petro on peut voir naître un autre 
chemin, beaucoup plus pratique : « J’espère, mon knèze, que tu reviendras à la vie 
ordinaire. Ce n’est pas difficile d’être un bon homme si l’on fuit le monde, il bien difficile 
de rester un bon homme en vivant parmi les hommes. » [Chevtchuk, 1983 : 29] 

V. Chevtchuk interprète les commandements de base de Christ : aime ton prochain 
comme toi-même. «Je donnerai ma vie pour toi», a dit Petro [Chevtchuk, 1983 : 31]. 

Comme dans « Le Paterikon des grottes de Kiev », dans le roman on a le problème 
de sacrifice de soi. Petro fait son choix de donner sa vie pour Sviatocha, assumer sa mort. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Anamaria GAVRIL 
 

 

176 

Il accepte humblement la tonsure, car c’est ce que Sviatocha veut, bien que cela contredise 
ses aspirations vitales. 

L’amour est souvent lié au sacrifice chez V. Chevtchuk. L’amour sacrificatoire dans 
ce cas est une des définitions de l’amour infini. L’amour excessif ne va être apprécié, il ne 
peut être pas partagé, il exige quelque chose en échange. Dans l’antithèse de Petro et 
Sviatocha on voit la consolidation de cet amour sacrificatoire. Sviatocha n’a pas compris la 
simple vérité de l’existence et donc est resté malheureux, bien qu’il ait satisfait ses nécessités. 

Les notions axiologiques principales se sont concentrées dans le chapitre « sur Issaki, 
chez lequel venait Christ », qui correspond au chapitre du Paterikon « Dit 36. Sur le révérend 
Issaki de Petchersk ». Conformément au « Paterikon des grottes de Kiev », c’est le diable qui 
vient chez Issaki, ayant pris l’image de Christ et l’induit par cela en tentation. V. Chevtchuk 
nous montre ce personnage du Paterikon d’être bienheureux, car une révélation lui est arrivée. 

L’image de Jésus Christ a la plus importante valeur sémantique dans le roman. Par 
son image V. Chevtchuk ne nous montre pas un homme terrestre mais le suprême pouvoir 
divin. Issaki voit Jésus Christ dans une vision, par son esprit. L’auteur traite l’image 
biblique d’être le principe supérieur de l’homme, cette chose immortelle à la base de 
laquelle se trouve l’amour. L’écrivain n’est pas généreux en descriptions de l’apparence de 
l’image biblique, il fait attention seulement à sa face, qui est « pareille au solei » et au 
« sourire, pareil au jour » [Chevtchuk, 1983 : 66]. 

Christ ne s’avance pas dans l’ennuyante didactique, il ouvrait la voie à la 
compréhension de l’essence originelle de Tout : « Je viens chez ceux qui sont tristes, disait 
celui à qui il (Issaki) s’inclinait, et je les délivre de leur chagrin ; je viens chez ceux qui 
souffrent et je les délivre de leurs souffrances ; je viens chez les pauvres et je les réjouis. » 
[Chevtchuk, 1983 : 64] 

V. Chevtchuk interprète les motifs principaux du Sermon sur la montagne où se 
sont concentrés les thèses de l’enseignement de Jésus Christ : « Heureux les pauvres en 
esprit, car le Royaume des Cieux est à eux.  Heureux les affamés, car ils seront rassasiés. 
Heureux les affligés, car ils seront consolés. » [NT, 1992 : 111] 

V. Chevtchuk analyse le rôle de l’essence divine dans l’homme, son destination en 
cadre de l’évolution interne de la personnalité : « Il ne faut pas haïr le monde pour moi 
parce que je ne suis pas pour la mort ; la vie est mon apanage, et ce monde a été créé par 
Dieux – pas par le diable ! » [Chevtchuk, 1983 : 64-65] 

L’idée de l’acceptation de sa nature mène à la compréhension de l’intégrité qui est 
la prémisse de l’évolution harmonieuse de l’individu. La méchanceté est vue comme ce qui 
contredit la nature humaine, ce qui viole les lois de l’amour. Issaki enfin arrive à la 
conclusion suivante : « Il n’existe qu’une loi inviolable, fondée par Dieu : tous ce que 
contredit l’amour est du mal. Tout au monde doit se régler sur l’amour et l’homme ne doit 
pas lutter contre soi-même, mais pour l’amour contre la haine : puisque notre Seigneur 
prêchait l’amour et il est mort à cause de la haine. La mort de la science de l’amour est sa 
mort, m’a dit le Seigneur, donc sa mort est à cause de nos péchés. » [Chevtchuk, 1983 : 70] 

La tragédie de l’individu qui proteste contre sa propre nature est montrée 
nettement dans le « Chapitre IX, sur le Patient Ioan le reclus, qui combattait sa chair ». 

V. Chevtchuk voit le sens de l’existence humaine en une évolution harmonieuse et 
en accord avec sa propre nature. Un homme dédoublé ne peut pas être accompli, parce 
que ses deux parties opposées luttent l’une l’autre : « Au lieu de se préoccuper du bien-
faire, il combatte son corps et par suite, il combatte Dieu qui a donné ce corps à l’homme. 
Au lieu de vivre en harmonie avec sa nature, l’homme se soumet à grandes souffrances, car 
il porte en soi une grande peur de mourir. » [Chevtchuk, 1983 : 116] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  
dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 

 

 

177 

La voie à la perfection chez V. Chevtchuk n’est pas compatible avec une telle 
notion qu’un contrat avec Dieu pour la délivrance de la mort. L’auteur n’admet une 
évolution spirituelle que par le perfectionnement. Ce chemin n’est pas marqué par la peur 
mais par son contraire – par la joie. Le renoncement des joies de la vie est perçu comme le 
mal suprême pour l’homme. A l’opinion de V. Chevtchuk l’évolution marche à côté de 
l’obtention de la délectation la plus fine, qui ne demande pas une récompense. L’homme 
désire de la reconnaissance pour ses efforts. «J’ai pleuré toute ma vie et je dois recevoir une 
récompense !» [Chevtchuk, 1983 : 96], s’écrie en désespoir le moine Théophile, l’histoire 
duquel on raconte dans « Chapitre VII, sur Théophile, qui chaque jour attendait sa mort ». 

En utilisant le récit « Sur le révérend Marko de Petchersk, les ordres duquel 
obéissaient les mort » V. Chevtchuk fait le héros principal Théophile au lieu de Marko qui 
était le héros principal dans le Paterikon. Selon ce monument historique de la Rus’ de Kiev, 
Marko avait un pouvoir extraordinaire – il pouvait commander les morts. V. Chevtchuk lui 
ôte ce pouvoir et nous montre ce miracle d’une façon que cela n’a été qu’un truc. Marko a 
envie de se venger de Théophile à cause d’une récompense insuffisante et lui montre, à 
l’aide de la ruse, sa capacité de commander les morts. Il fait aller le frère décédé de 
Théophile dans un autre tombeau. Bouleversé par ce phénomène, Théophile tombe aux 
pieds de Marko et le reconnaît pour un saint. Aveuglé par peur, il est devenu possédé par 
l’idée de racheter sa faute auprès de Marko et son frère. A cause de son zèle excessif il 
devient un esclave, il ne peut imaginer sa vie sans son pasteur Marko. Il ne s’arrête pas 
même après la confession de Marko que s’était un mensonge. Ayant perdu la vue, 
Théophile demande Marko qu’il le guérisse. 

Selon le sujet de Paterikon, le moine ne lui rend pas la vue, car il se préoccupait de 
son recouvrement de la vue spirituelle. Chez V. Chevtchuk Marko ne possède pas le 
miraculeux pouvoir de guérison c’est pourquoi il lui conseille d’obtenir «les yeux spirituelles». 
Après la mort de Marko, Théophile perd tout espoir pour la vie, la crainte de la mort grandit 
en lui. L’auteur nous prouve une vérité incontestable : « Notre espoir est la beauté dans ce 
monde, la beauté de la nature et de notre bien-faire. Tout doit exister et se fixer, et à cause de 
cela changer et se dissoudre, le monde terrestre est une des roues, qui roulent vers l’univers. » 
[Chevtchuk, 1983 : 94] En même temps, la servilité est aveugle, elle ne peut que louer ou nier, 
elle ne voit pas la véridicité, ne donne pas du plaisir : « Celui qui craint et fuit le monde tombe 
dans l’embrassement ralenti de la mort ; celui qui ne veut pas vivre ne vit pas déjà. Ainsi celui 
qui ne veut pas voir le soleil perd la vue et ne peut pas être sauvé – la mort l’a déjà 
embrassé. » [Chevtchuk, 1983 : 94] La libération de l’esclavage est la prémisse de l’évolution, 
car un homme-esclave ne va jamais se rendre compte de ses possibilités. C’est seule la 
personnalité qui peut rester au-dessus des circonstances, utiliser les facteurs externes pour 
modifier l’interprétation de soi-même. Conforment à ces réflexions l’auteur révise le sujet 
biblique de la chute. Ce que l’homme reçoit du destin, ce que lui est prédestiné par Dieu, cela 
est le bien de l’homme. Si l’homme nivelle cela, il fait du mal suprême. 

En interprétant le motif de la chute des premiers hommes, l’auteur élève le rôle de 
la femme dans l’évolution harmonieuse de l’humanité. Il prouve « qu’une femme est aussi 
un être créé par Dieu, qu’une femme a donné naissance au Fils de Dieu », donc elle ne peut 
pas être vicieuse, « qu’une femme possède le mystère de la naissance et par cela maintient la 
vie dans ce monde. » [Chevtchuk, 1983 : 124] La femme comme le principe de création des 
êtres est le porteur de l’idée principale : « Dieu a semé de l’amour en elle et si l’amour vit en 
elle, elle n’est pas éloignée de Dieu, mais elle est en lui. » [Chevtchuk, 1983 : 122] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Anamaria GAVRIL 
 

 

178 

Dans l’œuvre de V. Chevtchuk on peut observer la conséquence logique «Eve – 
Notre-Dame – Mère». Une telle liaison est traditionnelle dans une certaine mesure dans la 
littérature ukrainienne. La mentalité ukrainienne a été éduquée sur les positions de 
matriarcat. La femme avait une position considérable dans le panthéon des dieux des slaves 
d’est. La tendancieuse vue de femme comme une créature divine a transformé la notion de 
la commission de péchés : « Et qui s’est soulevé contre la création de la vie, celui a levé la 
main sur Dieu et la vengeance tombera sur lui, parce qu’il s’est soulevé contre Notre-
Dame. » [Chevtchuk, 1983 : 122] 

Le divin s’associe chez V. Chevtchuk à la beauté. La conception de la beauté de F. 
Dostoïevski a trouvé son reflet dans la conception du monde de V. Chevtchuk. Ce qu’est 
beau ne peut pas être pécheur. Les héros de l’écrivain possèdent une beauté spirituelle. On 
ne peut pas la comprendre, on peut seulement la concevoir par une suprême intuition. La 
beauté, c’est Dieu et on ne le trouve que dans le cœur– est le postulat de l’auteur. La 
femme, comme l’incarnation de cette beauté, comme un renouvellement éternel, ne peut 
pas commettre des péchés. « La femme est avant tout la créatrice de la vie et par cela elle 
est bénie par Dieu, quand elle est pure dans son cœur et son âme, quand elle devient une 
bonne mère et une épouse fidèle. Luttez contre l’âme pécheresse en vous, pas contre ce qui 
crée et renouvelle la vie. » [Chevtchuk, 1983 : 65] 

V. Chevtchuk n’est pas du tout un écrivain mental, il est impossible de 
comprendre sa logique intuitive par la raison : « Tout dans la vie est entrelacé d’une façon 
trop compliquée et notre pâle esprit ne sentait que l’ombre du filet constructeur du 
monde. » [Chevtchuk, 1983 : 126] L’auteur n’estampe pas des postulats, qui ont été déjà 
adoptés, il applique seulement des traits fins et laisse au lecteur le droit de supposer, de 
réfléchir. L’allusion devient un effet de l’art de compréhension de la réalité. V. Chevtchuk 
est, dans une grande mesure, un écrivain intellectuel qui fait penser son lecteur, éprouver 
profondément son œuvre. 

Chaque chapitre du roman nous raconte une histoire qui est pareille à celle de 
Paterikon par son sujet, mais qui est différente par son idée, qui montre une gradation du 
caractère humain. « Chapitre V, sur Prokhor, qui faisait du pain de l’arroche et transformait 
les cendres en sel » est écrit à la base du chapitre du même nom de Paterikon. Dans le 
roman, on ne met plus un tel accent sur les capacités phénoménaux de Prokhor, qui 
pouvait transformer l’arroche en pain et les cendres en sel. Au lieu de cela on a au premier 
plan la figure de Prokhor autant qu’un homme ordinaire avec ses défauts. 

À l’aide des capabilités uniques et des secrets des mystères, Prokhor fait du pain 
magique, qui diffère du pain ordinaire seulement par sa couleur verte. Ce pain a eu un 
pouvoir magique – il pouvait rassasier une personne, autant qu’elle ne soit pas affamée. 
Celui qui le mangeait ou buvait de la «boisson magique» ressentait l’état de plaisir et de joie. 
V. Chevtchuk attribue un rôle important dans la formation de l’individu à l’état interne, un 
indice décisif est l’harmonie. « L’absence de l’harmonie dans l’âme est l’indice 
d’imperfection de l’homme, d’irréalité, même de vices. Un homme vicieux, méchant, 
maladroit, mécontent, irrité, énervé, malintentionné est un homme dysharmonique. » 
[Chevtchuk et Tarnachynska, 1991 : 71] Chez V. Chevtchuk l’état d’âme est le catalyseur 
qui définit le niveau de développement de l’individu. Dans ce chapitre l’auteur change le 
non-dit du Paterikon. Bien que Prokhorait pu faire de la nourriture magique, qui aidait à 
ressentir le plaisir, lui-même, il restait privé de ce sentiment. À la différence de l’image de 
Prokhor qu’on voit dans le Paterikon, le héros de Chevtchuk ne se sent pas consistant. Son 
rejet du monde devient la cause de sa sortie au dehors des limites de la réalité historique : 
« Je n’aime pas les gens… C’est pourquoi j’ai entré au couvent. » [Chevtchuk et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  
dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 

 

 

179 

Tarnachynska, 1991 : 51] L’auteur essaye de suivre la dynamique de la croissance spirituelle 
de l’être humain. Prokhor arrive à la compréhension de l’essence suprême de la vie qui est 
l’habileté de faire un sacrifice. La dernière chose qu’il fait est qu’il transforme au lieu d’un 
incendie les cendres en sel et la donne à tous qui en ont besoin. 

Le motif de sacrifice de soi est souligné par la légende sur le flûtiste qui a sauvé 
Kiev des souris et qui est mort pendant cet acte. Prokhor sauve la ville de famine et se 
transforme en un arbre. La réincarnation dans la mythologie marque la transformation de 
l’âme à un niveau plus haut. Elle a été aussi un motif principal de la mythologie et de la 
poésie ukrainienne. I. Netchuy-Levytsky écrivait lors de ses recherches de la mythologie 
ukrainienne : « Certaines métamorphoses sont très pareilles aux celles des Grecs et 
Romains et cela confirme la théorie que la religion ancienne ukrainienne a été panthéiste où 
l’homme, comme un microcosme, s’épanouit dans la part de la nature de laquelle il était 
sorti par la mythologie ancienne. » [Netchuy-Levytsky, 1992 : 67] V. Chevtchuk utilise le 
motif de métamorphoses pour montrer le mécanisme de l’évolution de la personnalité. 

En révélant les vices de l’être humain, l’écrivain tâche de rechercher leurs racines. 
Chaque chapitre arrive à la compréhension de l’essence humaine par la voie heuristique. 
« Chapitre VIII, sur Agapithe le docteur et un Arménien » nous montre l’aspiration à la 
gloire, à la reconnaissance. En suivant le sujet du Paterikon, V. Chevtchuk introduit une 
nouvelle image – l’image du père d’Agapithe. Il est un païen, une connexion permanente 
contribue à ses connaissances sur les mystères de l’existence humaine. V. Chevtchuk 
aborde un problème fondamental – la relation entre le christianisme et paganisme. Le père 
d’Agapithe, un homme sage et raisonnable essaie d’expliquer la cause d’apparition de la 
nouvelle religion : « Pourquoi est-ce que nos knèzes aurait eu besoin de nos vieux dieux ? 
Ils n’évoquent pas de la crainte et sont trop domestiques. » [Chevtchuk, 1983 : 99] La 
mythologie ukrainienne se caractérise par sa liaison avec l’activité agricole de nos ancêtres. 
Donc les dieux principaux de la mythologie ukrainienne sont liés dans la plupart des cas à 
la terre. L’auteur s’en tient aux traditions panthéistes de la mythologie des slaves de l’est. 

La définition de Dieu est complétée par la définition de l’intégrité. Dieu et le 
monde sont inséparables, « car les gens, les animaux, les insectes et les arbres sont la potion 
et l’eau d’une seule racine et se fondent en un seul corps, le nom duquel est notre mère-
nature qu’on peut aussi appeler Dieu. Ainsi, nous tous sommes en lui et nous sommes ses 
parts. » [Chevtchuk, 1983 : 114] 

Sachant la passion de son fils à la gloire, le père ne l’arrête pas, ne le désapprouve 
pas, il ne fait que l’avertit du danger : n’est-ce pas possible qu’un tel aide apporte du mal ? La 
dialectique du bien et du mal est résolue par le conflit d’Agapithe avec l’Arménien, un 
docteur déjà reconnu. Agapithe obtient la gloire qu’il désirait mais il ne sent pas la limite où il 
doit s’arrêter. Selon le récit de Paterikon, Agapithe guérit un malade voué à mourir. Ayant vu 
cela, le docteur-Arménien abjure sa foie et adopte le christianisme. Le changement du sujet 
dans le roman mène à la transformation du matériel axiologique du Paterikon. 

Dans le roman de Chevtchuk Agapithe, à l’aide de son père guérit un condamné à 
mort qui a pris déjà le poison. A la suite de cela le condamné commence à sentir la haine : 
« Il ne sentait son misérable bonheur mais il regardait de bas en haut celui qui était heureux 
et ensoleillé… Il le regardait fixement et d’une manière perçante jusqu’au moment où le 
vainqueur heureux aperçoit ce regard de bas en haut, un regard plissé et aigu, comme un 
couteau, un regard dans lequel brûle le feu jaune de la haine. » [Chevtchuk, 1983 : 115] 
Agapithe ne s’attendait à un tel final, car ce n’était pas la raison qui le gérait, mais le désir 
aveugle d’être supérieur. V. Chevtchuk analyse quelques aspectes de l’évolution de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Anamaria GAVRIL 
 

 

180 

personnalité qui ont un caractère destructif – la haine, le consumérisme, la passion 
excessive pour le pouvoir et pour l’argent. 

Le thème de la cupidité est à la base des chapitres du roman et du Paterikon qui 
nous racontent de Fedor et son conseiller Vassyl. L’idée principale est concentrée dans les 
premières lignes des deux chapitres. « Comme, selon les fables, le désintéressement est le 
père du bonheur, ainsi la cupidité est la racine et la mère du mal. » [Zhylenko, 2001] Valeriy 
Chevtchuk change la tonalité didactique en transmissant l’idée de l’œuvre par les mots de 
Fedor : « Vraiment, je n’en ai pas tellement besoin, de cette richesse ! » [Chevtchuk, 1983 : 
153] A la base est le conflit entre Fedor et Vassyl qui sont possédés par la même passion : 
l’aspiration à l’enrichissement. Fedor, qui a été un négociant dans la vie laïque, décide de 
donner tout ce qu’il a gagné au moine Vassyl et entrer en couvent. Mais il ne trouve pas le 
calme qu’il espérait y trouver car son désir naturel ne s’est pas évanoui. 

Graduellement le problème de l’enrichissement devient un problème secondaire, 
tandis qu’on met l’accent sur le problème de l’envie : « Où est la richesse, là on trouve 
l’envie aussi. » [Chevtchuk, 1983 : 167]. Vassyl qui s’est enrichi grâce à Fedor, désirait plus. 
A l’aide de l’image de Vassyl V. Chevtchuk essaie résoudre le problème du «petit homme» : 
« Tout d’un coup il a eu peur de regarder Vassyl. Il (Fedor) ne voyait pas en lui un ami ou 
un ennemi, mais un petit, misérable homme. » [Chevtchuk, 1983 : 174] On peut se rappeler 
de Théophile qui, effrayé par le faux miracle, s’est diminué devant Marko. Sa propre 
impuissance, le sentiment de sa faible valeur se manifeste par deux voies : par la crainte, qui 
peut magnifier, et par l’envie, qui peut dénigrer. 

L’auteur suit l’évolution de l’âme par réinterprétation des valeurs. La perception du 
monde de Fedor change : « Il y a, il a pensé, dans le monde quelque chose plus valeureux 
que le trésor : le soleil qui brille, et le monde vaste. Cette sensation était fugitive et il l’a 
sentie pour la première fois dans son âme, ce que l’a saisi par la surprise et enchantement. » 
[Chevtchuk, 1983 : 172] La réinterprétation des valeurs se passe à cause du changement de 
l’état spirituel. V. Chevtchuk argumente l’évolution de Fedor par le plaisir, la satisfaction de 
ses besoins sensuels. Vassyl trahit Fedor, il le calomnie. Tous les deux meurent à cause des 
tortures du knèze qui veut trouver le trésor caché. Et ces deux morts, ils ont été très 
différentes : « Ils étaient sur terre l’un près de l’autre : l’un avec un visage serein, l’autre 
avec un visage contracté : la même passion les torturait, la même main les a tué, mais leurs 
dernières minutes étaient différentes. » [Chevtchuk, 1983 : 180] 

Un complexe axiologique très intéressant se forme autour du moine Semen – 
personnage principal du roman. Le héros découvrait pour soi-même le mystère de la 
création, qui déterminait son exceptionnalité : « Voilà, j’écris ces lignes et ce processus 
même m’a fourni d’une bonne, sereine humeur que je ressens dans ma poitrine et contre 
ma volonté l’état que j’ai senti, ayant décidé d’écrire, me saisit : je me sens léger et 
transparent. » [Chevtchuk, 1983 : 4] 

Le processus de création est un des plus difficiles et plus incompréhensibles. V. 
Chevtchuk appartient aux écrivains qui considèrent que « l’acte de création est un 
processus irrationnel », « un mystère originel, dans une grande partie incompréhensible 
pour le créateur-même » » [Chevtchuk et Tarnachynska, 1991 : 77]. L’écrivain résout les 
collisions les plus difficiles du sujet dans un état méditatif ou « pendant les visions 
matinales », quand s’efface la borne entre la réalité et irréalité, quand l’homme devient léger 
semi-transparent. Le personnage principal, père Semen, sent de l’enthousiasme : « …Une 
joie pure et bleue coule dans mon âme, c’est le moment où je suis prêt à la confession. 
Mais ici, dans ma cellule, je peux, quand il faut, me fermer et, en suivant par regard ce 
morceau éclairé, trouver en moi l’humeur élevé et la même joie, qui me submerge. » 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  
dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 

 

 

181 

[Chevtchuk, 1983 : 5] Le problème de la création constitue une des thèses conceptuelles de 
la conception du monde de l’écrivain. V. Chevtchuk examine la création autant que le 
besoin interne de libération psychologique de chaque personnalité. 

L’image du père Semen en raccourci de son trahison par son causeur préféré, un 
jeune moine nommé Nikon, est une réminiscence du sujet évangélique sur la trahison de 
Jésus Christ par Judas. Semen ne cachait pas ses pensées hardies de Nikon, qui a dénoncé 
l’existence de son synaxaire au supérieur du couvent. « La tristesse m’a saisi tout d’un 
coup : j’ai vu la trahison de la personne à laquelle j’ai fait confiance » – ainsi pense Semen, 
puni par la confrérie [Chevtchuk, 1983 : 184]. Père Semen prend sur lui le péché qu’il ne 
considère pas être un péché et est puni pour cela. L’image de Semen est proche aussi à 
celle de Christ par son attitude à l’élève qui l’a trahi : « Mais je ne blâmais pas et je ne 
haïssais pas. J’ai eu une profonde pitié de lui. » [Chevtchuk, 1983 : 188] 

Il faut faire une attention particulière à formulation des particularités de 
l’interaction du roman Dans un humble champ… avec son prétexte (« Le Paterikon des 
grottes de Kiev »). On peut être d’accord avec Iryna Prylipko, qui dit que la relation entre 
l’œuvre et son prétexte se passe «par les réminiscences qui dans ce cas-ci ont une liaison à 
la parodie et travestie, en même temps il est plus approprié de parler d’une profonde 
réinterprétation et de la lecture ironique, que d’un remaniement comique ou satirique» 
[Prylipko, 2007 : 17]. V. Chevtchuk change la sémantique du prétexte. En particulier, il 
découronne les « miracles », change d’une façon quelconque le pathétique, ce qui provoque 
le bassement de l’image du saint. « Le Paterikon des grottes de Kiev » a son idée didactique, 
qui consiste en renforcement du culte d’ascétisme, de la vie monastique. V. Chevtchuk 
n’est pas trop intéressé par cet aspect, l’auteur du roman met l’accent sur l’analyse 
psychologique des actions et motifs des personnages. Ses moines sont des caractères 
complexes, ambigus, ils perdent l’unidimensionnalité, qui est propre aux personnages du 
Paterikon. Les dialogues et monologues des personnages de Chevtchuk soulignent les 
problèmes philosophiques, moraux et éthiques. En particulier, dans le roman l’une des 
idées principales est celle de l’impossibilité de compréhension de tels concepts que 
« l’amour et la haine », « la vertu et la férocité», «le bien et le mal ». 

En outre dans l’œuvre de V. Chevtchuk on a un narrateur – le père Semen. Son 
image est typique à l’œuvre de V. Chevtchuk, l’image d’un ecclésiastique-voyageur, 
chercheur de la vérité. Il s’agit, outre le roman Dans le humble champ…, de tels ouvrages de 
l’écrivain que « Ilia Tourtchinovski » (1981), « Dans la gueule de Dragon » (1993), « L’Œil 
du gouffre » (1995), « Le Lait d’argent » (2001). Les prêtres, les moines, les clercs ont 
d’habitude des prototypes à partir de l’époque de Baroque. Le père Semen est un 
personnage unique dans ce rang. Formellement, par l’époque de sa vie, par sa location, son 
occupation il appartient au Moyen Âge, mais par sa conception du monde, ses aspirations, 
sa non-unicité en ce qui concerne la lecture du monde, par une certaine ironie nous 
pouvons comprendre qu’il est en fait un personnage baroque. 

Ainsi que la plupart des personnages de V. Chevtchuk, père Semen fait le choix en 
faveur de sa liberté personnelle. Cette liberté est possible seulement dans le cas où le héros 
s’éloigne du monde antihumain et traumatisant. La chercheuse Liudmila Tarnachynska 
mentionne qu’en général les héros de V. Chevtchuk n’ont pas souvent des doutes ou des 
luttes internes, « il semble que ses personnages sont d’au début conscients de son vrai 
« moi », bien sûr, la « fuite en soi » est le prix payé pour cela. » [Tarnachynska, 1995 : 121] 
Le père Semen est justement une telle personne, tout d’une pièce et harmonieux. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Anamaria GAVRIL 
 

 

182 

Le sentiment d’Iryna Prylipkoque « on peut apercevoir dans l’image de Semen des 
allusions à G. Skovoroda. » [Prylipko : 86] Un nuance de plus qui diffère le roman de 
Paterikon est la présence de l’essence individuelle – c’est l’indice des ouvrages 
contemporains, qui est impossible pour la littérature médiévale. 

Dans le Paterikon le récit est impersonnel et se réduit à la constatation de certains 
faits de la vie des moines. On va être d’accord avec une bonne remarque de A. Horniatko-
Choumylovytch, « Semen le reclus ne pense pas avant tout à l’immortalisation des justes de 
la Laure des Grottes de Kiev, il cherche obstinément et opiniâtrement la vérité, à laquelle il 
tâche servir. » [Horniatko-Choumylovytch, 1999 : 17] 

On peut considérer intéressante, en raccourci de notre thème, la conclusion de la 
chercheuse I. Prylipko qui affirme que « l’écrivain, en réinterprétant le prétexte, en 
l’utilisant au niveau d’un jeu intertextuel, crée une forme artistique nouvelle par la 
transformation des images, par le changement et l’élargissement de la structure du sujet, 
par l’attribution d’une nouvelle signification. » [Prylipko, 2007 : 4] Vraiment, V. Chevtchuk 
suit le sujet du « Paterikon des grottes de Kiev » mais transforme le cercle axiologique des 
problèmes des images principales. L’auteur du roman étudie l’existence, cherche la vérité, 
inclut dans son ouvrage un contenu profond existentiel qu’il compare aux principaux 
postulats évangéliques. Chaque chapitre consiste une analyse du monde intérieur de l’être 
humain, accomplie logiquement. Ainsi, en ce qui concerne le caractère d’interaction du 
roman Dans un humble champ… avec son prétexte (« Le Paterikon des grottes de Kiev »), on 
peut faire la conclusion que le roman de V. Chevtchuk est une profonde révision, une 
interprétation un peu ironique du Paterikon. L’auteur du roman découronne les 
« miracles », ce qui provoque le bassement des images des saints, nous propose l’analyse 
psychologique des actions des personnages. Par cela l’écrivain complique leurs images, leur 
attribue de la réalité et du relief. Grâce à cela apparaît la possibilité d’introduire dans le 
roman une problématique philosophique et étique importante. Si pour « Le Paterikon des 
grottes de Kiev » le plus important c’est l’apologie de la vie monacale, de l’ascétisme, pour 
le roman Dans un humble champ… ce qu’est important, c’est la nouvelle forme artistique avec 
une structure élargie du sujet, avec une nouvelle signification et l’essence individuelle. 

 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 

Chevtchuk, 1983 : V. O. Chevtchuk, Dans un humble champ… ou le Nouveau synaxaire de Kiev, écrit par le 
pécheur Semen – le reclus de La Laure des Grottes de Kiev : un Roman, Kiev, Dnipro. 

Blednyh, 1993 : T. Blednyh, « L’histoire dans la prose de Valeriy Chevtchuk », en Slovo i tchas, 4, p. 
52-57. 

Horniatko-Choumylovytch, 1999 : A. Horniatko-Choumylovytch (1999). « Un autre plan » de narration 
et ses sources dans la prose de Valeriy Chevtchuk, Lviv, Kameniar. 

Isitchenko, 1990 : Iu. A. Isitchenko, Le Paterikon des grottes de Kiev dans le processus littéraire de la fin du 
XVI – commencement XVIII s. en Ukraine, Kiev, Naukova Dumka. 

Chevtchuk et Tarnachynska, 1991 : Valeriy Chevtchuk et Tarnachynska Liudmila, « Il vaut mieux 
être personne qu’un esclave », en Besida, Dnipro, 10, p. 69- 80. 

Netchuy-Levytsky, 1992 : I. Netchuy-Levytsky,. La conception du monde du peuple ukrainien. Une esquisse 
de la mythologie ukrainienne, Kiev, AT « Oberegy ». 

NT, 1992 : Le Nouveau Testament, Lviv. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Interprétation du « Paterikon des grottes de Kiev »  
dans le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble champ… 

 

 

183 

Novytchenko, 1983 : L. Novytchenko, « Sur le roman de Valeriy Chevtchuk Dans un humble 
champs… », en V. O. Chevtchuk, Dans un humble champ ou le Nouveau synaxaire de Kiev, écrit par 
le pécheur Semen – le reclus de la Laure des Grottes de Kiev Kiev, Dnipro, p. 189-191. 

Prylipko, 2007 : I. Prylipko, Les modèles systémiques de l’idéographie de Valeriy Chevtchuk (Thèse de 
doctorat), Kiev, Ukraine. 

Prylipko : I. Prylipko, Le type d’ecclésiastique-voyageur, chercheur de la vérité dans la prose de Valeriy Chevtchuk, 
disponible sur : http://litstudies.chdu.edu.ua/issue/view/2027 

Tarnachynska, 1995 : L. Tarnachynska, « La liberté du choix – la seule forme d’autoréalisation dans 
un monde absurde. La prose de Valeryi Chevtchuk en tant qu’un reflet d’existentialisme », 
en Soutchasnist’, 3, p. 117-128. 

Tchyzhevsky, 1994 : D. I. Tchyzhevsky, L’histoire de la littérature ukrainienne (de son début jusqu’à l’époque 
du réalisme), Ternopil, Femina. 

Zhylenko, 2001 : Iryna Zhylenko (ed.), Le Paterikon des grottes de Kiev, règlementé, adapté en ukrainien, 
fourni des annexes et remarques par Iryna Zhylenko, 2me éd., Kiev. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:23 UTC)
BDD-A30737 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

