
 
 
 
 
 

AVENTURILE HIPERIMAGINII. 
RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL -ULUI ȘI NOUA DEFINI ȚIE 

A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 
 

ALEXANDRA CR ĂCIUN 1 
 

Faculty of Letters 
University of Bucharest 

 
 
 

THE ADVENTURES OF HYPERIMAGE. 
THE RECONSTRUCTION OF TROMPE-L’OEIL AND THE NEW DEFINITION 
OF PHOTOGRAPHY: JEAN-FRANÇOIS RAUZIER AND ILEANA FLORESCU 

 
 

Abstract 
 
 

The present paper is questioning the concept of hyperphotography starting from the 
experiments in the field made by two photographers: the French Jean-François Rauzier and the 
Italian with Romanian origins, Ileana Florescu. We would try to prove that, in the case of 
hyperphotography, we can talk about a new kind of radicality of the image. As Baudrillard puts 
forth, punctum – the ‘symbolic void that makes the power’ of photography – is currently 
disappearing. Punctum, a concept introduced by Roland Barthes in Camera lucida, refers to the 
pure absence that resides in the heart of the image. Hyperphotography suspends this inner 
absence. Punctum is replaced by a redundant image, the picture’s reflection, its double. This 
excess of the image, as well as the trompe-l'oeil, lead to the deconstruction of the photographic 
object. Like pharmakon in the theory of Jacques Derrida, hyperphotography generates an utopia, 
the utopia of a reference that is, at the same time and to the same extent, representation and non-
representation, negation and assertion.  

Keywords: Hyperimage/hyperphotography; trompe-l’oei; deconstruction; representation 

                                                           
1  Alexandra Crăciun is Associate Professor at the Faculty of Letters, University of 

Bucharest, art critic and art curator, member of the Union of Visual Artists, Romania, 
Romanian Association of Compared and General Literature, Romanian Association of the 
Personality Research, EUPRERA and IAA. In 2011-2013 she was Associated Lecturer at 
the University of Regensburg, Germany, contributing to the establishment of an 
interdisciplinary programme dedicated to Romanian Studies within the Faculty of 
Language, Literature and Cultural Sciences. Her books: Narcissism and The Questions 
Reflection (2002), Branding for Stars’ Counters (2010), A Brief Heterotopy Treatise for a 
Postmodern User (2012), as well as her studies and articles are discussing questions 
related to representation and reflections of identity in the postmodern world, with a 
special focus on narcissism and identification. As an art critic she has curated exhibitions 
in Romania, Germany, France, and Belgium; e-mail: Alexandra.craciun@litere.unibuc.ro 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 18 

Doar inumanul e fotogenic.  
(Jean Baudrillard) 

 
 

1. Argument 
 

Lucrarea2 pe care o propunem pune în discuție conceptul de 
hiperfotografie3, pornind de la experimentele în domeniul imaginii realizate de 
doi fotografi contemporani cunoscuți: francezul Jean-François Rauzier și 
italianca de origine română, Ileana Florescu4. Cei doi artiști reconstruiesc, cu 
mijloace tehnice diferite, o retorică de tip trompe-l’oeil, în orizont postmodern. 
„Trompe-l’oeil-ul este legat de evidența lumii și de o asemănare atât de 
minuțioasă, încât nu este decât aparent realistă (în fapt, ea e magică)”, observa 
Jean Baudrillard (2001: 73). Criticul francez denunța, astfel, o anume „forță 
antropologică”  a imaginii de tip trompe-l’oeil, ce se opune caracterului temperat 
al reprezentării. Această „for ță antropologică” generează un soi de radicalitate, 
pe care o vom regăsi ulterior și în hiperfotografii: „o forță sălbatică, ireductibilă 
la estetizarea lucrurilor, legată de aparența acestora, de evidența lor, de o 
aparență înșelătoare însă” (Baudrillard 2001: 73). Ceea ce vom încerca să 
demonstrăm prin această lucrare este tocmai faptul că există un nou tip de 
radicalitate fotografică recuperând un punctum pierdut. Barthes (2010: 29) 
vorbea despre punctum, desemnând neantul, locul absent din inima imaginii. 
Mai târziu, Baudrillard observa că „acest vid simbolic care face forța ei 
[fotografiei, n.n.]” a dispărut (Baudrillard 2001: 73).  

În categoria hiperfotografiei, punctum-ul este, în schimb, abordat diferit. 
Aici asistăm la umplerea golului, a locului absent, printr-o dedublare a imaginii, 
printr-o redundanță a sa. În cazul lui Jean-François Rauzier, această umplere se 
produce prin infinită multiplicare. Multiplicarea forțează fotografia, iar aceasta 
devine, astfel, autosaturată, secretându-și concomitent o referință utopică, dar și 
aparența relației cu obiectul fotografiat. Hiperfotografia se constituie, în acest 
fel, atât ca decupaj al unui fragment real din membrana lumii, dar și ca negația 
lui, într-un punct de fugă ce intensifică densitatea imaginii, până la imposibil. 
Tot o formă de umplere a centrului gol, a punctum-ului, este pusă în discuție și 
în exercițiul hiperfotografic al ciclului Le stanze del Giardino de la Villa 
Medici. În cazul Ilenei Florescu, imaginea se multiplică, însă, diferit. Artista 
construiește „layere”, straturi ale reprezentării, absorbind în palimpsest, 

                                                           
2  Lucrarea a fost prezentată în cadrul Colocviului Asociației de Literatură Generală și Comparată 

din România, ce avut loc la Universitatea din București în data de 16-17 iulie 2018. 
3  Titlul trimite, nu întâmplător, la volumul lui Gianni Vattimo: Aventurile diferenței. 
4  În cazul Ilenei Florescu ne vom referi la ultima expoziție Le stanze del Giardino, desfășurată în 

cadrul Academiei Franței la Roma – Villa Medici, în perioada 27 aprilie – 27 mai 2018. 
Vezi: https://www.villamedici.it/mostre/ileana-florescu-le-stanze-del-giardino/ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

19 

proiecții diferite semantic ale obiectului fotografiat. Asistăm, deci, tot la o 
multiplicare, dar, de data aceasta, în palier hermeneutic5. Stanze-le reprezintă realul, 
construiesc copia fotografică a lumii, dar o macerează în același timp, sub 
spectrul unui desen străin. În ambele cazuri, imaginea devine arabesc, labirint 
saturat, trompe-l’oeil augmentat, până ce își ucide referința. Se constituie, astfel, 
un orizont al „excesului en abyme” (Lipovetsky/Serroy 2008: 49), un „ciberspațiu” 
definit de Rauzier sub numele de „hiperfotografie”, printr-o vecinătate 
semantică cu termenul lui Lipovetsky de „hipercinema” (ibidem): „A șa cum 
societatea hipermodernă se autosemnalează printr-o proliferare a fenomenelor 
hiperbolice (…), tot așa, hipercinematograful se caracterizează printr-o fugă 
înainte supramultiplicată, printr-o escaladă a tuturor elementelor care-i compun 
universul” (Lipovetsky/Serroy 2008: 68). Hiperfotografia supramultiplică, deci, 
proliferează autoreferențial elementele ce compun universul, escaladează 
hiperbolic referințele. Se produce, astfel, hiper-augmentarea spațiului realist ca 
supra-expunere a imaginii fotografice. Aceasta își devine sieși redundantă 
într-un horror vacui care forțează excesul de sens. Excesul de sens creează însă, 
premisele unui alt paradox. Prin hiper-proliferarea referinței, într-un fenomen de 
„negare a negației” se produce „deschiderea operei”, adică o formă bizară de 
„differanță”, ca deconstrucție a reprezentării. Lucrarea își propune să demonstreze, 
deci, că, prin hiperfotografie, excesul imaginii în trompe-l’oeil are drept consecință 
deconstrucția obiectului fotografiat, generând utopii ale referinței, în care, ca 
într-un pharmakon, există în aceeași măsură și reprezentarea, dar și negația ei.  
 
 

2.  Hiperfotografia sau referentul supra-saturat 
 și deconstrucțiile reprezentării 

 
În cadrul Academiei Franceze din Roma, în Villa Medici, pe data de 

27 aprilie 2018, avea loc vernisajul expoziției Le stanze del Giardino6 a artistei 
cu origini românești, Ileana Florescu.  

Denumirea, ce s-ar traduce în limba română drept „Camerele grădinii”, 
păstrează, însă, un desen hermeneutic amplu, în care termenul de stanze pare să 
trimită la celebrele Stanze compuse în cinstea lui Giuliano de’ Medici, de 
Angelo Poliziano, între aprilie 1476 și 1478, pentru a fi publicate ulterior, în 
anul 1494, cu doar o lună înainte de moartea poetului, sub numele Le Stanze de 
messer Angelo Poliziano cominciate per la giostra del magnifico Giuliano di 
Pietro de Medici. 

                                                           
5  Imaginea lui Hermes, plasată în punctul de trecere între spațiul interior și cel exterior al 

Villei Medici, este centrală în construcția edificiului căruia Ileana Florescu îi dedică expoziția.  
6  Titlul expoziției Le stanze del Giardino s-a tradus în limba franceză ca Les chambres du Jardin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 20 

Inspirată de viața Cardinalului Ferdinando de Medici, cel de-al cincilea 
fiu al lui Cosimo I de’ Medici, Mare duce de Toscana și fondator al Villei 
Medici, expoziția face trimitere la perioada 1577–1588, în care acesta a locuit la 
Roma7, prin intermediul unei instalații formate din șaptesprezece cutii 
luminoase rectangulare, ce așază, în trama Villei Medici, o nouă tramă, un fel 
de metatext referențial. 
 

       
 

Fig. 1. Ileana Florescu, Le stanze del Giardino8, Villa Medici, Roma, 2018 
 

Stanze-le descompun și recompun astfel, în palimpsest, în cadrul unor 
arabescuri florale, reprezentări precum: portretul Cardinalului Ferdinando de 
Medici realizat de Jacopo Zucchi, imaginea Cleliei Farnese, iubita Cardinalului, 
figura lui Giuseppe Casabona – botanistul ducelui Francesco I și al lui 
Ferdinando de Medici, personaje precum Mohammed al II-lea, cuceritorul 
Constantinopolului, sau Cristofor Columb9, reprezentați în Marele Salon, 
fotografii ale statuilor Atenei, Sabinelor, Bacchus, toate din colecția Villei Medici.  
 

                                                           
7  Vezi prezentarea oficială a expoziției: https://www.villamedici.it/fr/expositions/les-

hambres-du-jardin-ileana-florescu/. 
8  Fotografiile sunt reproduse cu acordul autorului.  
9  Reprezentați în Marele Salon al Villei Medici. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

21 

 
 

Fig. 2. Ileana Florescu, Le stanze del Giardino, Villa Medici, Roma, 2018 
 

Ileana Florescu plasează chiar în spațiul edificiului o serie de 
hiperfotografii în care „natura opulentă, narațiunea istorică și fantezia, personaje 
ilustre și intrigi de curte”10 își pierd marginile în cadrul unor arabescuri cu 
desene florale. Acestea pun în abis o imagine autoreferențială a Villei Medicilor 
și deschid o amplă interogație asupra artei și reprezentării.  

Ceea ce face, însă, realmente interesantă această expoziție, despre care 
critica menționa că „debordează de seducție și fascinație”11, este abducția celor 
peste 400 de fotografii în forma fixă a stanze-lor pentru straturile de flori 
preluate din cartea dedicată îngrijirii grădinilor, redactată în secolul al XVI-lea 
de către Giuseppe Casabona, botanistul Cardinalului Ferdinando de Medici.  

                                                           
10  În descrierea expoziției în original: « Nature opulente, narration historique et fantaisie, 

illustres personnages et intrigues de cour. L’exposition d’Ileana Florescu, Les chambres 
du jardin, programmée du 27 avril au 27 mai 2018 à l’Académie de France à Rome – 
Villa Médicis, déborde de séduction et de merveilles ». 
https://www.villamedici.it/fr/expositions/les-chambres-du-jardin-ileana-florescu/ 

11  Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 22 

Lucrările suprapun, deci, ca în labirinturile lui Escher, imagini ale 
personajelor istorice, detalii de flori și trama grădinii, generând construcții 
bizare, în care copulează semantic planuri diferite, texturi secante, grade 
contradictorii de intensitate estetică.  

Modelul desenat al grădinii, portretul Cardinalului sau fotografia 
„high-fidelity” a unei petale corespund unor coordonate diferite în timp, dar și 
unor locuri diferite pe scala reprezentării. Ileana Florescu construiește astfel, în 
chiar miezul Villei Medicilor, o secantă – nu numai în palierul timpului, în 
palierul istoric, decupând trecutul în actualitatea unui posibil prezent –, ci și în 
palierul reprezentării. 

 

 
 

Fig. 3. Ileana Florescu, Le stanze del Giardino, Villa Medici, Roma, 2018 
 

Artista propune, în fond, concomitent, trei raportări fundamental diferite 
la cod, trei perspective neuniforme asupra regimului estetic, trei limbaje. 
Stanze-le pun împreună, cartografiază binar, în dimensiunea cutiilor luminoase: 
fotografia, artefactul și trama/modelul/pattern-ul, adică trei tipuri diferite de 
limbaj ce ratifică, fiecare, altă sintaxă. Se instituie, astfel, o imagine augmentată, 
un fel de hiperimagine, ce aduce la același numitor, trei grade ale reprezentării.  

Dar să analizăm, pe scurt, aceste limbaje, care creează, așa cum spuneam, 
trei grade diferite ale reprezentării:  

(a) Avem, în primul rând, fotografia: un „limbaj deictic” (Barthes 2010: 12), 
„emanație a referentului” (Barthes 2010: 72), „indiferentă față de orice 
mediere” (Barthes 2010: 79), supra-saturată de sens, cum ar spune Roland 
Barthes. Aflată la antipodul ideii de cod, ea se constituie, sub forma unui 
anti-limbaj (tocmai pentru că nu produce mediere): „nu există loc pentru 
nimic altceva, nu i se mai poate adăuga nimic” (Barthes 2010: 81). 

(b) Intervine apoi artefactul estetic, reprezentat în reproducerile din 
cutiile luminoase. Tabloul, sculptura, fresca, fie că este vorba despre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

23 

portrete sau despre imagini ale unor personaje mitologice, toate au 
drept presupoziție existența unui cod, fără de care opera nu și-ar putea 
acredita natura estetică. 

(c) Și, în sfârșit, hiperfotografiile Ilenei Florescu înglobează stanza, 
modelul, pattern-ul, desenul straturilor de flori decupat din cartea 
botanistului Giuseppe Casabona12. Stanza, un fel de echivalent al 
punctum-ului lui Barthes, reprezintă structura pură, fără conținut, din 
care sensul este evacuat pentru a se transforma, astfel, în codul însuși.  

Așa cum spuneam, Ileana Florescu suprapune în fotografiile sale cele trei 
paliere într-un țesut conjunctiv compact, în care toate cele trei stări există 
simultan. Ceea ce rezultă este o nouă retorică: o fotografie îmbogățită, 
augmentată, deschisă asemenea unui labirint, în care sensurile se suprapun, 
operează împreună, trăiesc o multiplicare a spațiului și a timpului, o punere a lor 
în abis, generând o semioză nelimitată cu un aer aproape narativ.  

În cartea sa despre diferență și repetiție, Gilles Deleuze vorbea despre un 
anti-hegelianism generalizat, în care „diferența și repetiția au luat locul 
identicului și negativului, identității și contradicției” (Deleuze 1995: 7). În 
aceleași sens, imaginile construite în expoziția Ilenei Florescu exersează 
copulativ abolirea „identicului”, dar și a „negativului”, decantarea „identității”, 
dar și a „contradicției” sale, într-un decupaj în care fotografia celebrează, în 
fond, falimentul reprezentării.  

Contrar definiției date de Barthes, care susține că „o fotografie oarecare, 
în fapt, nu se distinge niciodată de referentul ei (de ceea ce reprezintă)” (Barthes 
2010: 81), hiperfotografiile construiesc un referent îndepărtat. 

 

              
 

Fig. 4. Ileana Florescu, Le stanze del Giardino, Villa Medici, Roma, 2018 

                                                           
12 Și aici avem un foarte interesant joc semantic între numele lui Casabona și ideea de 

„cameră”: „stanza” – ce funcționează în același timp și ca model.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 24 

În Le stanze del Giardino, Cardinalul Ferdinando de Medici este obiectul 
unor fotografii a căror referențialitate diseminată îl fac aproape ascuns. 
Grădinile, colecțiile, bijuteriile, brocarturile și tablourile – toate „urme” ale sale – 
îndepărtează fotografia de referent. Ele ascund, în fapt, obiectul fotografiei. Ele 
dizolvă, hermetic, imaginea Cardinalului. Excesul de sens, afluxul de detalii 
abreviază referința. Imaginea creatorului Villei Medici este descompusă în 
matricea referințelor sale, este dezintegrată ca preaplin. Gilles Lipovetsky 
observa: „De la era vidului s-a trecut la era saturației, de la prea mult, la 
superlativ în toate sensurile” (Lipovetsky/Serroy 2008: 69). 

Hiperfotografia este, deci, tocmai acea fotografie care se distinge de 
referentul ei, pentru că îl reproduce până la negație. Propus în anul 2002 de 
către fotograful francez Jean-François Rauzier, termenul de hiperfotografie se 
referea inițial la crearea unor imagini caleidoscopice, prin suprapunerea a zeci 
de fotografii ale aceluiași loc/obiect13. Barthes observa: „prin natura sa, 
Fotografia conține ceva tautologic” (Barthes 2010: 12). Exercițiul grafic al lui 
Jean-François Rauzier consta tocmai în denunțarea acestei tautologii, dar nu ca 
mimesis, ca reproducere identică, copie a obiectului real, ci prin multiplicarea 
referinței chiar în interiorul imaginii, printr-o „escaladă a tuturor elementelor 
care-i compun universul” (Lipovetsky/Serroy 2008: 68), proliferare a reprezentării, 
exces al semnificantului, duplicarea până la crearea de ficțiuni. Imaginea devine 
astfel propria sa repetiție. Ea construiește un referent hiperbolic, punând în locul 
gol din interiorul fotografiei, blancul unei suprasaturate reprezentări. Imaginea 
hiperfotografică își secretă, astfel, o referință utopică și, concomitent, aparența 
reflecției unui obiect cu caracter real.  

 

 
 

Fig. 5. Jean-François Rauzier, Babylons, 
https://www.rauzier-hyperphoto.com/en/project-type/creations/ 

                                                           
13 În general, locurile reprezintă obiectul fotografiei lui Jean-François Rauzier. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

25 

După cum spunea Barthes, punctum, locul gol, care face, până la urmă, 
posibilă hiperfotografia, „pleacă din scenă ca o săgetă”, „vine să mă străpungă”, 
este un fel de „rană”, „înțepătură”, „un mic orificiu”, „o tăietură” (Barthes 2010: 29). 
Punctum-ul este acel „hazard care în ea mă împunge (dar mă și rănește, mă sfâșie) 
(...) este un detaliu, adică un obiect parțial”  (Barthes 2010: 28-29). Punctum-ul, 
elementul care induce incompletitudine, aleatoriu, ce dezlipește fotografia de 
obiectul real, dându-i caracter hemeneutic, creează – pentru a folosi un alt termen al 
lui Barthes – sensul ei obtuz: „fie că este conturat, fie că nu, el este un supliment: e 
ceea ce adaug fotografiei și ceea ce este deja acolo” (Barthes 2010: 52). 

Hiperfotografia, așa cum încercăm să dovedim având ca reper atât lucrările 
Ilenei Florescu, cât și pe cele ale lui Jean-François Rauzier, operează cu funcțiunea de 
punctum, acesta devenind un element central în devierea care produce hiper-saturarea 
imaginii și implicit augmentarea ei. Chiar dacă, așa cum spuneam, putem vorbi despre 
dispariția punctum-ului („acest vid simbolic care face forța ei (fotografiei, n.n.) a 
dispărut”, Baudrillard 2001: 73), exercițiul hiperfotografiilor are caracter compensatoriu 
și diferit. Operând în anatomia punctum-ului, hiperfotografiile forțează umplerea 
locului gol, absent, prin dedublarea imaginii, prin redundanță.  

De fapt, în eseul intitulat „În căutarea formelor pierdute”, Jean Baudrillard 
vorbește despre dublu ca fundament al fotografiei din perspectiva unei 
„gemelități fantomatice”, care ar putea să ne pună pe gânduri:  

 
„A ș trimite, mai curând, la un fel de metapsihologie, în care nimeni nu este vreodată unul 
singur, în care fiecare se naște în stare dublă și este bântuit de propriul frate geamăn. 
Adevărata decizie a lui Oedip nemaifiind separația de mamă și de tată, ci de acest geamăn 
originar. Acest dublu, pentru ca fiecare să fie el însuși, trebuie exorcizat, conjurat, ceea ce 
noi nu reușim, poate, niciodată cu adevărat. Suntem bântuiți de această gemelitate 
fantomatică, de această reduplicare identică, și amenințați permanent să ne confundăm cu 
ea” (Baudrillard 2001: 73). 

 
Punctum-ul hiperfotografiilor pare să ricoșeze tocmai în această 

„gemelitate fantomatică”, în reduplicarea obsesivă ce împinge reprezentarea 
chiar în hazard. Hiperfotografia absoarbe, deci, în punctum, propria sa 
redundanță. Ea expune, face vizibil astfel „geamănul originar”, dublul, pentru 
a-l exorciza. Ceea ce rezultă este un nou tip de trompe-l’oeil. O categorie bizară 
de „înșelare a ochiului”, care nu mai imită realitatea, ci, mai acut, mimează 
imitația: constructul, imaginea „imaginată”, vulnerabilizând granița dintre real 
și utopic, dintre ficțiune și obiectul reprezentat.  
 
 

3. Trompe-l’oeil ca joc hermetic și hipertimp 
 
„Trompe-l’oeil-ul – spunea Baudrillard – este legat de evidența lumii și 

de o asemănare atât de minuțioasă, încât nu este decât aparent realistă (în fapt, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 26 

ea e magică)” (Baudrillard 2001: 73). Trompe-l’oeil-ul este, conform acestei 
definiții o tautologie, amintind definiția dată fotografiei de Roland Barthes: 
„Prin natura sa, Fotografia (...) conține ceva tautologic” (Barthes 2010: 18). 
Trompe-l’oeil-ul este o tautologie abstractă, care, prin prea-plinul său, își pierde 
aderența la realitate și, implicit, la propriu său obiect.  

Analog, Barthes punea în evidenţă un caracter violent al fotografiei, o 
violență generată de asemănarea minuțioasă, ce face din fotografie un model 
tautologic, desenând punctul de fugă, în care fotografia și trompe-l’oeil-ul se întâlnesc: 
„Fotografia este violentă pentru că de fiecare dată umple de forță privirea și 
pentru că nimic din ea nu poate fi refuzat sau transformat” (Barthes 2010: 82).  

Se instituie o „forță antropologică” a imaginii fotografice, ce se opune 
caracterului temperat al reprezentării, pentru a denunța un nou tip de radicalitate 
ce suspendă, în preaplinul de aparență, distanța dintre reprezentare și obiectul 
reprezentat: „forța antropologică a imaginii se opune reprezentării bine temperate, 
ca și oricărei viziuni realiste – ea păstrează ceva din iluzia radicală a lumii. 
Așadar, o forță sălbatică, ireductibilă la estetizarea lucrurilor, legată de aparența 
acestora, de evidența lor, de o aparență înșelătoare însă” (Baudrillard 2001: 82).  

Hiperfotografia prelungește acest recurs violent, „forță sălbatică”, „radicală”, 
opusă reprezentărilor temperate din registrul estetic, forțând reprezentarea. 
Hiperimaginea, mai mult chiar decât fotografia, își etalează evidența analogică, 
excesiv, atât de excesiv, încât generează negația. Ca și în cazul trompe-l’oeil-lui, 
negația este rezultatul acestui surplus.  

Practic, hiperfotografia, nu numai că „umple de forță privirea și pentru că 
nimic din ea nu poate fi refuzat sau transformat” (Barthes 2010: 82), dar produce și 
un surplus. Ea aduce în locul gol, în punctum, dublul hermetic, „geamăn 
fantomatic”, redundant, care face vizibilă circularitatea unui univers ce desființează 
logica terțului exclus ca sursă a reprezentării. Se deschide astfel o nouă sintaxă, o 
sintaxă a unei lumi volatile și ambigue, patronate de Hermes, zeul a cărui statuie 
domină fațada Villei Medici. O sintaxă în care principiul identității este exclus: 

 
„Fascinată de infinit, civilizația greacă elaborează alături de conceptele de identitate și de 
non-contradicție, ideea metamorfozei continue simbolizată de Hermes. Hermes e volatil, 
ambiguu, e părinte al tuturor artelor, dar zeu al hoților, iuvenis et senex în același timp. În 
mitul lui Hermes sunt negate principiile de identitate, de non-contradicție și de terț exclus; 
lanțurile cauzale se încolăcesc în jurul lor însele în spirală, după îl precede pe înainte, zeul 
nu cunoaște granițe spațiale și poate să fie, în diferite forme, în locuri diferite în același 
moment” (Eco 2016: 42). 

 
Pe același principiu se întemeiază și trompe-l’oeil-ul hiperfotografiei. El 

anulează principiile identității, non-contradicția și raporturile cauzale. „După îl 
precede pe înainte”, spune Eco, instalând premisele unui raport cauzal inversat. 
Reprezentarea se poate constitui, deci, înaintea obiectului ei, făcând posibilă 
existența trompe-l’oeil, ca speculație pură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

27 

       
 

Fig. 6. Ileana Florescu, Le stanze del Giardino, Villa Medici, Roma, 2018 
 

Trompe-l’oeil-ul hiperfotografiei, prin preaplinul său, nu numai că șterge 
referința la cauză sau obiect/spațiu, ci desființează și referința la timp. Barthes 
spunea: „Știu acum că a existat un alt ‘punctum’ (un alt stigmat) decât 
‘detaliul’. Acest nou ‘punctum’, care nu mai ține de formă, ci de intensitate, e 
Timpul, este emfaza sfâșietoare a noemei (‘acest–lucru-a– existat-cândva’) – pura 
sa reprezentare” (Barthes 2010: 85). 

Trompe-l’oeil-ul hiperfotografiei rescrie o nouă raportare la timp. Punctum 
hiperfotografiei, rămâne deictic, însă, în raport cu un timp absolut, cu un timp 
delegat într-o circularitate hermetică. „Zeul nu cunoaște granițe spațiale și poate 
să fie, în diferite forme, în locuri diferite în același moment”, nota Umberto Eco 
despre hermetism (Eco 2016: 42). Analog, referința hiperfotografiei, derivată 
în trompe-l’oeil, intensifică, nu numai imaginea, ci și raportul cu timpul. 
‘Acest–lucru-a–existat-cândva’, intensificat, duplicat infinit în „geamănul 
fantomatic”, trimite la un timp redundant, infinit, spațiat, un fel de „differanță” 
continuă, care nu mai permite definiția niciunui moment post-factual.  

 

 
 

Fig. 7. Jean-Francois Rauzier, Babylons, 
https://www.rauzier-hyperphoto.com/en/project-type/creations/ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 28 

Trompe-l’oeil-ul desființează posteritatea. Iar posteritatea și, implicit, „moartea”, 
așa cum nota Barthes, reprezintă chiar eidos-ul fotografiei. Trompe-l’oeil-ul 
hiperfotografiei blochează astfel, recesiv, starea de mărturie a realului.  

„Fotografia înseamnă începutul existenței mele ca altul” spunea Barthes 
(2010: 18), anticipând ideea „geamănului fantomatic” a lui Baudrillard. 
Nașterea aceasta a dublului, redundanța, mimează infinit momentul fotografierii 
ca emanație a „geamănului fantomatic”, instalând un altfel de timp. Timpul 
reduplicării, timpul multiplicat, devine labirint.  

Trompe-l’oeil-ul hiperfotografiei este un ouroboros, care se autosecretă, 
în măsura în care devorează, consumă reprezentarea, instalând perpetuu 
momentul generării imaginii și nașterea dublului fantomatic ca abis.  

 Decupată într-un hiper-timp, prezent și continuu, hiperfotografia este 
concomitent referința și „geamănul său”, dublul, punctul de „disociere 
întortocheată a conștiinței identității” și „începutul existenței mele ca altul” 
(Barthes 2010: 18). 

 

 
 

Fig. 8. Jean-Francois Rauzier, Venice Veduta, 
https://www.rauzier-hyperphoto.com/en/project-type/creations/ 

 
 

4. Concluzii  
 

Hiperfotografia devine, cum ar spune Deleuze, „repetiția ce se repetă” și 
„diferențiatul ce se diferențiază” (Deleuze 1995: 8), deschizând un univers în 
care trompe-l’oeil-ul nu mai este referință, ci proces, nu mai este semn, ci 
semioză, nu mai este obiect (pentru că obiectul hiperfotografiei este punctum), 
ci o „formă” de timp.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



AVENTURILE HIPERIMAGINII. RECONSTRUCȚIA TROMPE-L’OEIL-ULUI 
ȘI NOUA DEFINIȚIE A FOTOGRAFIEI LA JEAN-FRANÇOIS RAUZIER ȘI ILEANA FLORESCU 

29 

„Fotografia repetă mecanic ceea ce nu se va mai putea repeta niciodată din punct de 
vedere existențial. [...] În ea, evenimentul nu se depășește niciodată către altceva: ea 
reduce întotdeauna corpusul de care am nevoie la corpul pe care îl văd; ea este 
Particularul absolut, Contingența suverană, mată și cumva brută, Cutarele (cutare 
fotografie, și nu Fotografia), pe scurt, ‘Tuché’, Ocazia, întâlnirea, Realul, în manifestarea 
sa neobosită” (Barthes 2010: 12). 

 
 Contrar, hiperfotografia interiorizează irepetabilul. Ea înghite circumstanța, 

evenimentul, repetă ocazia, întâlnirea, reproduce contingența multiplicată la infinit, 
depășește practic realul către altceva, probabil către propria sa mistificare.  

Prin suprapunere, saturație, abuz de contingent, hiperimaginea fotografică 
își ucide până la un punct referința, îndepărtându-se de obiect.  

Hiperfotografia este trompe-l’oeil-ul pur, trompe-l’oeil-ul prin excelență: 
ea reprezintă imitația ca proces14. De aceea, aș pune hiperfotografia sub semnul 
a ceea ce Umberto Eco (2002) numea opera aperta. Inflația contingentului, 
autosaturația de referent, mută focusul operei de pe obiect pe proces, provocând 
deschiderea, ruptura sa în raport cu un denotatum, deschiderea într-un spațiu pur 
ficțional și conotativ. 

Baudrillard observa: „Fotografia vine din altă parte și acolo trebuie să 
rămână. Face parte dintr-o altă tradiție, atemporală, non-estetică la drept 
vorbind, aceea a ‘trompe-l’oeil’-ului care străbate întreaga istorie a artei, dar 
parcă indiferentă la peripețiile ei” (Baudrillard 2001: 82).  

Și astfel, hiperfotografia, grad zero al imitației, al iluziei, se consitutie ca 
reprezentare, dar și ca negație a obiectului reprezentat. Este proces, timp, durată, 
diseminare, în măsura în care diseminarea, timpul și durata devin, ele însele, 
teme ale reprezentării.  

În termenii lui J. Derrida (1997), hiperfotografia ar putea fi acreditată, 
astfel, ca gen proxim al diseminării. Suspendând rădăcina imaginii, hiperfotografia 
neagă, prin surplus, obiectul denotat, intrând în categoriile „differanței” (differance).  

Așa cum în differance lectura suprasaturează ceea ce fusese anterior 
numai semnificat, iar vocalizarea numelui citit precedă și se opune numelui 
scris, tot astfel hiperfotografia creează o dublă sintaxă, în care, în același timp și 
în aceeași măsură, reprezentarea și non-reprezentarea, aserțiunea și negația 
obiectului fotografiat, pot exista simultan. 

                                                           
14  Aici intrăm din nou într-un paradox fascinant al trompe-l’oeil-ul – el imită ceea ce 

niciodată nu a fost, el este imitația unui obiect inexistent, este imitația căreia îi dispare 
obiectul, mai precis, al cărei obiect nici nu a existat, construind astfel un raport de 
anterioritate a imitației față de real/obiect, pe care îl precedă și pe care, astfel, într-o 
oarecare măsură îl și postulează. „Toate identitățile sunt doar simulate, produse ca 
‘efect’optic, printr-un joc mai profund, acela al diferenței și al repetiției” – observa 
Deleuze (1995: 8), acreditând efectul optic de trompe-l’oeil, ca fundament al constituirii 
identității de tip postmodern. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti



ALEXANDRA CRĂCIUN 30 

Precum pharmakon-ul din teoriile lui Jacques Derrida (1997: 95-114), 
hiperfotografia este, concomitent, moarte și vindecare. Celebrând – sub spectrul 
unei lumi hermetice – moartea, dar și resurecția reprezentării, hiperfotografia 
reconsideră statutul imaginii într-un timp continuu și noncauzal. 

Spectrală și excesivă, hipnotică și minuțioasă, hiperfotografia ratifică 
toate interogațiile mimesisului, consacrând o nouă mecanică (Benjamin 2015) a 
reprezentării, în care orice imagine se constituie ca trompe-l’oeil.  

 
 
 

SURSE ON-LINE 
 
 

http://www.ileanaflorescu.com/works/le-stanze-del-giardino/ 
https://www.rauzier-hyperphoto.com/en/project-type/creations/ 
https://www.villamedici.it/mostre/ileana-florescu-le-stanze-del-giardino/ 
https://www.villamedici.it/fr/expositions/les-chambres-du-jardin-ileana-florescu/ 

 
 
 

BIBLIOGRAFIE 
 
 

Barthes, R., 2010, Camera luminoasă. Însemnări despre fotografie, Cluj, Editura Ideea Design 
and Print.  

Baudrillard, J., 2001, Paroxistul Indiferent, Cluj, Editura Ideea Design and Print.  
Benjamin, W., 2015, Opera de artă în epoca reproductibilității sale tehnice, Cluj, Editura Tact. 
Deleuze, G., 1995, Diferență și repetiție, București, Editura Babel.  
Derrida, J., 1997, Diseminarea, București, Editura Univers Enciclopedic.  
Eco, U., 2002, Opera deschisă, Pitești, Editura Paralela 45. 
Eco, U., 2016, Limitele interpretării , Iași, Editura Polirom.  
Florescu, I., 2018, Le stanze del Giardino / Les chambres du Jardin, catalog, Roma, Editura Electa. 
Lipovetsky, G., J. Serroy, 2008, Ecranul global, Iași, Editura Polirom.  
Vattimo, G. 1996, Aventurile diferenței, Constanța, Editura Pontica. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:37 UTC)
BDD-A30712 © 2019 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

