
 137 

 

TRADUIRE LES NOMS DES FÊTES CHRÉTIENNES  
EN LANGUE FRANÇAISE 

 
Felicia DUMAS1 

 
Résumé : L’article propose une réflexion sur les compétences spécialisées et les 
stratégies traductives mises en œuvre par le traducteur des textes de spiritualité 
orthodoxe, des monographies monastiques et ecclésiastiques, pour la traduction en 
français des noms des fêtes chrétiennes-orthodoxes, du roumain et du grec, langues 
représentées comme traditionnellement orthodoxes, à la différence du français. La 
réflexion est fondée sur l’analyse des options traductives de ces noms de fêtes, et 
avance l’hypothèse selon laquelle leur traduction représente une dénomination 
seconde, dans la langue cible. 
 
Mots-clés : noms des fêtes chrétiennes-orthodoxes, traduction des textes religieux, 
dénomination, équivalence terminologique, équivalence discursive. 
 
Abstract: The aim of this article is to investigate the translation competences and 
strategies employed by the translator specialized in spiritual Orthodox texts and 
monastic and ecclesiastical monographs when performing the translation of christian 
Orthodox holiday names from Romanian and Greek, acknowledged as traditionally 
Orthodox languages, to French, which is different in this respect. The study is based 
on the analysis of the translational alternatives of these holiday denominations and 
relies on the assumption that their translation consists in a second denomination in the 
target language. 
 
Keywords: Christian Orthodox holiday names, translation of religious texts, 
denomination, terminological equivalence, discursive equivalence. 
 
Argument 

Les noms des fêtes chrétiennes constituent une catégorie lexicale 
complexe, comprenant à la fois des noms propres, des noms communs ou des 
constructions syntaxiques, caractérisés par une spécialisation culturelle de 
nature cultuelle (ou liturgique). Nous aimerions réfléchir dans ce travail sur les 
enjeux et les difficultés de la traduction des noms des fêtes chrétiennes-
orthodoxes, des langues-cultures2 traditionnellement orthodoxes (du roumain 
et du grec) en français, langue non représentée comme support d’expression 
d’une telle spiritualité (orientale), mais bénéficiant toutefois d’une longue 
histoire chrétienne reflétée par un lexique religieux, chrétien-catholique, riche et 
complexe, en grande partie d’origine latine, et, depuis plusieurs décennies déjà, 

                                                           
1 Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iasi, Roumanie, felidumas@yahoo.fr. 
2 Cette notion, employée surtout dans les études les plus récentes de didactique du 
FLE, se propose de rendre compte des implications culturelles que suppose la langue 
maternelle notamment lors de l’enseignement d’une langue seconde ou étrangère, chez 
les migrants ; dans la plupart des études de didactique, la langue-culture est mise en 
relation avec la construction et l’affichage identitaire des apprenants (Coracini, 2010). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 138 

 

d’une terminologie religieuse chrétienne-orthodoxe, formée de nombreux 
emprunts grecs.  

Si les enjeux de leur traduction en français se rapportent essentiellement 
à une certaine évolution du christianisme en France, manifestée par un 
rayonnement progressif de la spiritualité orthodoxe, les difficultés de toute 
entreprise traductive qui les concernent consistent surtout dans le fait de 
connaître ou de savoir trouver les équivalents de ces noms de fêtes en français, 
au niveau de la terminologie religieuse orthodoxe qui s’y est développée et 
individualisée depuis le début du siècle dernier, ainsi que dans le dosage entre 
l’utilisation de ces dénominations spécialisées et la récupération des noms des 
fêtes chrétiennes communes au Catholicisme romain et à l’Orthodoxie1, déjà 
existants en langue française. 

Nous travaillerons sur un corpus constitué des versions françaises de 
cinq livres de spiritualité orthodoxe, dont deux traduits du roumain et trois du 
grec, de deux monographies monastiques (traduites du roumain) et d’une 
brochure de présentation de la cathédrale métropolitaine de Iasi2 (traduite du 
roumain aussi). 

 
Les noms des fêtes orthodoxes : typologies liturgique, référentielle et 
lexicale  

Les fêtes chrétiennes désignent des moments particulièrement 
privilégiés du temps liturgique, c’est-à-dire marqués du point de vue de leur 
dénomination et de leur insertion dans un cycle annuel de l’Église dont le but 
est celui d’aider le fidèle à œuvrer, à travers sa participation aux offices qui leur 
sont consacrés, à sa perfection spirituelle, au salut de son âme3.  

La typologie des fêtes proposée par les théologiens orthodoxes est 
basée sur cette structuration référentielle, temporelle et événementielle, du 
temps liturgique. Ce temps liturgique est le temps de l’Église, qui est un temps 
« cyclique » défini comme  

 
« un temps qui en quelque sorte revient sur lui-même à intervalles réguliers, 
parce qu’il est marqué et mesuré par la commémoration répétitive 

                                                           
1 Nous comprendrons ici par Orthodoxie la confession chrétienne qui est restée fidèle 
aux dogmes, au culte et à l’ecclésiologie fixées par les sept conciles œcuméniques du 
premier millénaire de son existence, même après le grand schisme de 1054, d’avec 
l’Église de l’Occident, restée fidèle à Rome. Pour les fidèles orthodoxes, elle est tout 
simplement l’Église du Christ (Deseille, 2012).  
2 L’une des plus importantes du pays, située dans une région à grande tradition 
francophone. 
3 « Les fidèles sont appelés à vivre dans l’espace sacré de l’église. Mais ils sont plus 
encore appelés à vivre dans le temps sacré, qui est défini dans l’Église par le calendrier 
et les cycles liturgiques, qu’ils ont pour tâche d’intérioriser dans leur vie personnelle, et 
selon lequel ils doivent vivre – non seulement en participant aux services liturgiques, 
mais par leur vie de prière – tout en étant insérés extérieurement et formellement dans 
la vie sociale, son calendrier et son agenda » (Larchet, 2016 : 63). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 139 

 

d’événements particulièrement valorisés par la communauté » (Larchet, 2016 : 
64).  
 
Sur le plan référentiel, on peut distinguer les noms des événements 

commémorés par ces fêtes (qui désignent des moments considérés importants 
pour le salut de l’homme, faisant partie de la vie du Christ, de la Mère de Dieu 
ou des saints), des événements qui leur sont associés (ou qui en découlent et 
qui désignent des fêtes associées aux premières, engendrées du point de vue 
événementiel par celles-ci : avant-fêtes1 et clôtures2, Paramonie3 de la Théophanie, 
etc.) et les noms des saints (ainsi que des fêtes qui leur sont associées : 
« invention des reliques », « translation des reliques », etc.). Au niveau du 
processus culturel-cultuel de la dénomination de ces fêtes liturgiques, que nous 
comprenons ici dans l’acception de G. Kleiber (comme un acte qui « consiste 
en l’institution entre un objet et un signe X d’une association référentielle 
durable » : Kleiber, 1984 : 80), est concerné un référent unique.   

On peut établir au moins trois typologies des fêtes orthodoxes, 
complémentaires, selon la perspective prise en compte pour leur définition, à 
savoir une typologie théologique-liturgique, une autre référentielle (liturgique et 
événementielle), et enfin, une troisième, lexicale.  

Du point de vue théologique-liturgique, les travaux de spécialité font 
mention de deux grandes catégories de fêtes : à date fixe et à date mobile 
(Larchet, 2016 : 65). Ces fêtes liturgiques fixes ou mobiles sont structurées à 
leur tour en fêtes majeures, grandes fêtes, fêtes moyennes, petites fêtes et fêtes 
ordinaires. L’année liturgique comporte douze fêtes majeures, auxquelles 
s’ajoute la fête de Pâques, considérée la « fête des fêtes » par l’Église orthodoxe. 
Quatre d’entre elles sont consacrées à la Mère de Dieu (la Nativité de la Mère 
de Dieu, l’Entrée au Temple de la Mère de Dieu, l’Annonciation et la 
Dormition de la Mère de Dieu) et huit au Christ (la Nativité du Christ, la 
Théophanie, la Sainte Rencontre ou l’Hypapante, les Rameaux, l’Ascension, la 
Pentecôte, la Transfiguration et l’Exaltation de la Sainte Croix) (Larchet, 2016 : 
66). Les grandes fêtes, qui sont toutes à date fixe, sont au nombre de quatre ou 
cinq, à savoir : la Circoncision du Christ, la fête des saints apôtres Pierre et 
Paul, la Nativité de saint Jean Baptiste, la Décollation de saint JeanBaptiste et, 
dans l’Église russe, la Protection de la Mère de Dieu (Larchet, 2016 : 67). Les 
autres catégories de fêtes liturgiques, moyennes, petites et ordinaires, sont 
consacrées à des saints particulièrement vénérés, ou vénérés de façon 
« habituelle » (ce qui se voit au niveau de la structure des offices liturgiques 
dont ils bénéficient) dans l’ensemble des Églises orthodoxes locales ou 

                                                           
1 Série de jours (quatre pour la Téophanie et cinq pour Noël), qui précèdent une 
grande fête (Dumas, 2010 : 54). 
2 Le nom porté par le jour où l’on termine une grande fête. La clôture peut avoir lieu le 
jour même, le lendemain, quelques jours après, ou bien huit jours après (Dumas, 2010 
: 71-72).  
3 Veille des fêtes de Noël et de la Théophanie (Dumas, 2010 : 156). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 140 

 

seulement dans certaines d’entre elles. C’est la raison pour laquelle elles portent 
les noms des saints (ou saintes) en question.  

Du point de vue référentiel-liturgique, on peut parler de trois types de 
fêtes : des fêtes à référence événementielle à dominante narrative (telles : 
l’Entrée au Temple de la Mère de Dieu, la translation des reliques d’un saint ou 
d’une sainte, etc.), des fêtes (liturgiques) à références temporelles (la Paramonie 
de la Théophanie, la clôture d’une fête ou d’une autre) et des fêtes à références 
personnelles ou anthroponymiques (ou biographiques : les fêtes des saints, la 
Synaxe de saint Jean Baptiste1, etc.). 

Une possible typologie lexicale trahit la nature hétérogène des noms des 
fêtes chrétiennes-orthodoxes du français, et comprend des noms propres 
proprement dits (les patronymes représentés par les noms des saints), des 
lexèmes de désignation des événements importants de la vie du Christ, de la 
Mère de Dieu ou des saints récupérés en tant que noms propres (l’Annonciation, 
l’Ascension, la Résurrection, laDormition), des constructions syntaxiques figées (des 
syntagmes, tels : l’invention des reliques, l’invention du chef du Précurseur, l’Entrée au 
Temple de la Mère de Dieu), des lexèmes spécialisés (tels : clôture, avant-fête), et des 
emprunts (en général du grec : l’Hypapante, désignation d’origine grecque de la 
Sainte Rencontre, fêtée le 2 février2). 

Comment le traducteur des textes de théologie, de spiritualité ou 
d’histoire religieuse, chrétienne, peut-il être au courant des dénominations 
françaises des fêtes orthodoxes rencontrées dans ces textes ? Où peut-il les 
trouver ? Soit dans des dictionnaires spécialisés (plutôt rares3, il est vrai), soit 
dans des calendriers orthodoxes ou des synaxaires français. Pratiquement 
chaque juridiction orthodoxe canonique présente sur le territoire français4 
propose à ses fidèles des calendriers liturgiques orthodoxes rédigés en langue 
française, qui comprennent tous les noms des fêtes mentionnées ci-dessus, 
imprimés chaque année sous la forme de petits fascicules ou des calepins, 
postés en ligne sur différents sites diocésains ou paroissiaux5, ou qui figurent à 
la fin des Liturgikons6 à l’usage des clercs et des laïcs (comme c’est le cas pour 
                                                           
1 Fête qui se trouve en relation avec une grande fête de l’Eglise, qui la précède; par 
exemple, la synaxe de la Mère de Dieu succède à la grande fête de la Nativité du Christ 
(Dumas, 2010 : 205). La Synaxe de saint Jean Baptiste succède à la grande fête de la 
Théophanie, qui commèmore le Baptême du Christ par saint Jean Baptiste, justement.  
2 Selon le nouveau calendrier, ou « calendrier grégorien », qui coïncide avec le 
calendrier civil universel. 
3 Des dictionnaires bilingues, tels : Dumas (2010), Roty (1992), ou des dictionnaires de 
type encyclopédique-explicatif : Le Tourneau (2005).  
4 Ces juridictions canoniques sont précisées dans l’Annuaire de l’Église orthodoxe en France, 
publié er republié chaque année par le hiéromoine Samuel du monastère de Cantauque 
(Samuel, 2017). 
5 https://www.crkvenikalendar.com/index_fr.php, consulté le 12 décembre 2018 ; 
http://calendrier.egliseorthodoxe.com/, consulté le 15 décembre 2018. 
6 Livre liturgique qui comprend les trois Liturgies, avec leurs prières, les formules de 
congé, etc. (Dumas, 2010 : 125). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 141 

 

le Liturgikon comprenant les Divines Liturgies traduites par les moines français 
du monastère de Cantauque1). Quant aux synaxaires (des livres liturgiques qui 
contiennent les vies des saints), il y en a au moins deux rédigés et/ou traduits 
en français, l’un appartenant au père Macaire, moine athonite d’origine 
française2 et un autre à un grand évêque serbe, canonisé par son Église3.  
 
Le traducteur face aux noms des fêtes chrétiennes-orthodoxes : 
stratégies traductives et gestion d’une « identité » particulière 

Autrement dit, si la plupart des noms français des fêtes chrétiennes-
catholiques sont rentrés dans la mémoire culturelle et sociale collective à tel 
point qu’on les trouve même sur les calendriers laïcs (pour les plus importantes 
d’entre elles, certes), pour la traduction des noms des fêtes orthodoxes, le 
traducteur/la traductrice est obligé(e) de faire des efforts supplémentaires et de 
les chercher. Pour la bonne réussite de son acte traduisant, il doit mettre au 
point des stratégies traductives, qui résident dans la construction (et ensuite 
l’exploitation) d’une « mémoire de travail » (Kosma, 2007 : 23) (à travers son 
enracinement dans ce que nous avons appelé l’actualité de l’Orthodoxie4 ),dans 
l’aménagement d’une bibliothèque personnelle qui contienne des sources et des 
ressources spécialisées, chrétiennes-orthodoxes, dont des synaxaires et des 
calendriers, ainsi que dans le développement d’un savoir et d’un sens 
d’orientation pour l’identification d’autres ressources, y compris virtuelles, dont 
il pourrait s’en servir. La construction de cette dernière compétence se fait, en 
général, sur la base de très nombreuses lectures de documentation (Plassard, 
2007). 

La plupart des noms des fêtes orthodoxes sont employés dans des 
textes « techniques », spécialisés, de théologie et de spiritualité orthodoxe ; pour 
les traduire en français, le traducteur doit être muni de compétences de la 
même nature que le référentiel de ces textes, c’est-à-dire des compétences 
spécialisées, religieuses et chrétiennes-orthodoxes, en plus de ses compétences 
linguistiques bilingues et biculturelles obligatoires (Dumas, 2014). Ce processus 

                                                           
1 Divines Liturgies de saint Jean Chrysostome et de saint Basile de Césarée, traduites du grec par 
l’archimandrite Jacob, le hiéromoine Elisée et le père dr. Y. Goldman, éditées avec la 
bénédiction de S. Em. L’archevêque Joseph, Métropolite de la Métropole Orthodoxe 
Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, seconde édition corrigée et 
complétée, 2006, Monastère de la Théotokos et de Saint Martin, domaine de 
Cantauque. 
2 Le Synaxaire. Vies des Saints de l’Église Orthodoxe, adaptation française par le hiéromoine 
Macaire de Simonos-Petras, 6 volumes, éditions To Perivoli tis Panaghias (première 
édition), Thessalonique, 1987-1996. 
3 Saint Nicolas Vélimirovitch, Le Prologue d’Ohrid, traduit du serbe par Lioubomir 
Mihailovitch (Vie des saints) et Zorica Terzić (Hymnes, réflexions, contemplations, 
homélies), introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, 2009.  
4 Comprise comme un emplacement à l’intérieur du paradigme religieux orthodoxe et 
de la pratique de l’Orthodoxie : Dumas, 2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 142 

 

va de pair avec la mise au point de sa mémoire personnelle de travail, qui se 
construit à travers l’accumulation de toute une expérience traductive, ainsi 
qu’avec l’affichage plus ou moins discret de ses options personnelles 
concernant la traduction des textes de cette facture. Cet affichage, qui se fait à 
travers la démarche traductive va parfois jusqu’à la mise à nu du traducteur, et à 
l’expression discursive (en général paratextuelle) d’une identité particulière, 
concernée par le référentiel des textes traduits. Cette identité est visible 
notamment dans le cas de ces traductions, des textes de théologie et de 
spiritualité orthodoxe ; elle s’exprime à travers le statut religieux du traducteur, 
consacré ou en relation spéciale, spirituelle très proche, avec l’auteur du texte 
d’origine ; pour la traduction des brochures de présentation des cathédrales, et 
parfois même des monographies monastiques, cette adhésion « fusionnelle » du 
traducteur/de la traductrice aux contenus référentiels traduits ne représente pas 
une règle ou une condition socioculturelle obligatoire à respecter. Dans la 
culture roumaine, les éditeurs considèrent que ce type de textes peut être 
traduit en français par tout traducteur francophone, qui possède donc de 
bonnes compétences linguistiques, de connaissance de la langue française. 
Cette mentalité est engendrée en fait par l’ignorance de l’existence en français 
d’une terminologie chrétienne-orthodoxe, créée justement à travers toute une 
série de traductions des textes à référentiel orthodoxe, de théologie, de 
spiritualité, de culte (ou liturgique), catéchétique, homilétique, etc., parus les 
dernières décennies. En même temps, elle trahit une certaine représentation de 
la part de ces éditeurs concernant le profil des lecteurs de ces versions 
françaises, des touristes francophones de passage en Roumanie, pas forcément 
familiarisés avec la terminologie religieuse orthodoxe développée en français, ni 
avec les termes chrétiens en général. Quelles que soient les représentations et 
les imaginaires des acteurs roumains responsables de la parution de telles 
versions françaises (commanditaire, éditeur et traducteur), ils ne justifient 
aucunement les erreurs lexicales et sémantiques de traduction qu’elles 
contiennent. Nous y reviendrons. 
 
Sémantique et équivalences françaises des noms des fêtes chrétiennes-
orthodoxes 

Tout en étant conscient du fait que les noms qui désignent les fêtes 
orthodoxes en français ont un sens bien précis et qu’ils représentent une 
catégorie lexicale complexe, leur traducteur en langue française est surtout 
obsédé par le fait de bien identifier leurs équivalences françaises, afin de les 
transposer correctement dans le texte cible. Cette « hantise » est alimentée aussi 
par la conscience de ce traducteur des particularités de son acte traduisant, qui 
se met en place entre une culture d’origine, traditionnellement orthodoxe, et 
une culture d’accueil –française– pas du tout représentée comme religieuse et 
chrétienne, encore moins comme orthodoxe.  

Certes, nous parlons ici d’un traducteur sérieux, conscient de 
l’importance et de l’impact culturel de sa mission ; d’un traducteur muni de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 143 

 

compétences spécialisées, qui est au courant de l’existence en langue française 
d’une terminologie religieuse, chrétienne-orthodoxe, à individualité lexicale 
propre (Dumas, 2010). Autrement, un traducteur francophone plutôt 
« insouciant » peut se permettre de simples équivalences par transfert, ou des 
traductions littérales sans aucun rapport avec le référentiel traduit. Une telle 
attitude est adoptée par exemple par le traducteur (ou la traductrice ?) non 
mentionné(e) de la brochure de présentation de la cathédrale métropolitaine de 
Iasi, publiée en 2014 par les éditions « officielles » de la Métropole orthodoxe 
de Moldavie et de Bucovine (Doxologia)1, toujours en usage de nos jours, paru 
en version plurilingue ; ce traducteur propose donc comme équivalent français 
pour le nom propre désignant la fête de la Sainte Rencontre, célébrée le 2 
février, fête patronale de la cathédrale, le syntagme « l’Accueil du Dieu », qui 
représente la traduction littérale et fautive (en plus de l’infraction sémantique de 
l’équivalence terminologique, on remarque une infraction syntaxique aussi) du 
syntagme dénominatif roumain de cette fête. Il s’agit d’un acte doublement 
manqué : d’une part, pour ce qui est de l’impossibilité d’une identification de 
cette fête par un lecteur francophone, et de l’autre, par rapport à la non-
transmission de l’information concernant le nom de la fête patronale historique 
de ce monument religieux à importance symbolique fondamentale pour la ville 
de Iasi.  

Cette erreur plutôt grossière de traduction nous fait revenir à la 
problématique complexe concernant la sémantique des noms propres, pourvus 
d’un sens dénominatif qui est une propriété ou une description du référent 
(Kleiber, 1996 : 573). Dans le cas précis de la fête de la Sainte Rencontre, son 
nom français exprime justement cette description événementielle du référent : 
la rencontre entre le Fils de Dieu et le vieux Siméon, sur le seuil du temple de 
Jérusalem, qui devient une sainte rencontre, à cause de la sainteté des 
personnages qui y sont impliqués. D’ailleurs, la terminologie religieuse 
orthodoxe individualisée en français comprend trois variantes dénominatives 
utilisées pour cette fête : celle que nous avons déjà mentionnée (la plus 
fréquente), l’emprunt grec l’Hypapante et le syntagme (toujours descriptif du 
référent nommé) « la Présentation du Christ au Temple »2. La transposition 
littérale du nom roumain qui désigne cette fête et qui correspond –il est vrai– 
au français « accueil », n’exprime rien de toute cette signification.  

Un autre exemple concernant cette particularité sémantique des noms 
propres désignant des fêtes chrétiennes-orthodoxes en langue française 
pourrait être représenté par le sens du nom de la fête de Noël. La signification 
de la paraphrase descriptive de ce sens est dans ce cas bien précis, « la naissance 
du Christ », syntagme explicatif qui apparaît assez souvent comme faisant partie 
du nom canonique « développé » de la fête, avec une particularité 
                                                           
1 MitropoliaMoldoveișiBucovineiCatedralaMitropolitană .Iași – România, text : preot Nicolae 
Dascălu, edituraDoxologia, Iași, 2014. 
2https://www.egliserusse.eu/blogdiscussion/La-Sainte-Rencontre-ou-Presentation-
du-Christ-au-Temple_a4182.html, consulté le 10 décembre 2018. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 144 

 

terminologique qui consiste en l’utilisation du nom Nativité pour la désignation 
précise de la naissance du Christ1 ; ceci met en évidence, selon les mots de G. 
Kleiber, « le statut de particulier2 de la chose dénommée par ce nom propre » 
(Kleiber, 1996 : 577), puisque la Nativité du Christ (ou « la Nativité de notre 
Seigneur Jésus-Christ ») fait référence à une naissance bien particulière, celle du 
Fils de Dieu. Ce syntagme fonctionne lexicalement comme un nom propre 
« développé », synonyme de Noël. De la même façon, le nom de la fête qui 
célèbre l’Ascension du Christ est tout simplement celui de l’Ascension, 
mentionné de la sorte par les calendriers liturgiques (orthodoxes et catholiques) 
et mémorisé tel quel par les locuteurs francophones. Autrement dit, avec les 
mots de Kleiber,  

 
« La relation de dénomination constitue le sens du nom propre, parce qu’elle 
est en même temps, la relation de désignation, ou, pour le dire autrement, la 
désignation se fait sur le mode dénominatif » (Kleiber, 1996 : 576). 
 
Si les versions françaises des monographies monastiques et des textes 

de présentation d’églises roumaines qui font partie de notre corpus d’analyse 
sont parsemées d’erreurs plutôt flagrantes en matière de traduction des noms 
des fêtes, les versions des livres de spiritualité, faites du grec et du roumain, 
représentent des exemples heureux d’insertion discursive « normale » des 
équivalents français de ces noms des fêtes, au niveau de la structure narrative 
d’ensemble de ces textes. Certainement à cause des compétences spécialisées de 
leurs traducteurs, enracinés de façon évidente dans la pratique du référentiel 
traité par les livres traduits.   
 Quelle serait la différence entre leurs compétences et celles des autres 
traducteurs, et surtout, de quelle spécialisation de ces compétences s’agirait-il ? 
C’est l’analyse comparative du traitement traductif accordé aux noms des fêtes 
qui apparaissent dans les deux monographies monastiques, la brochure de 
présentation de la cathédrale de la ville de Iasi et les cinq textes de spiritualité 
orthodoxe faisant partie de notre corpus3 qui nous fournira des réponses 
possibles à cette question.   

                                                           
1 Ce terme est utilisé « exclusivement » pour nommer la naissance du Christ, de la 
Mère de Dieu et du prophète Jean Baptiste (Le Tourneau, 2005 : 422), tant dans le 
Catholicisme que dans l’Orthodoxie. 
2 Compris « en tant que membres d’une catégorie conceptuelle. Autrement dit, ce ne 
sont pas des x que dénomment les noms propres, mais des x déjà classés dans une 
catégorie générale nominale » (Kleiber, 1996 : 581).  
3 Mère Elena Simionovici, Le saint Monastère de Voroneț. Foyer de spiritualité roumaine et de 
spiritualité orthodoxe, traduit du roumain par Crina Ileana Coșoveanu, Suceava, Editura 
Mușatini, 2009 ; Ștefan S. Gorovei, Le Monastère de Dragomirna : les souvenirs d’un lieu de 
mémoire, traduit du roumain par Felicia Dumas, Putna, Éditions Mitropolit Iacov 
Putneanul, 2017 ; Mitropolia Moldovei și Bucovinei Catedrala Mitropolitană. Iași–România, 
text : preot Nicolae Dascălu, editura Doxologia, Iași, 2014. Et, respectivement: Père 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 145 

 

 Nous avons déjà vu que le traducteur anonyme de la brochure de 
présentation de la cathédrale de Iasi ignorait complètement le fait que les noms 
des fêtes chrétiennes-orthodoxes pouvaient avoir des équivalents français, qui 
désignent les mêmes événements majeurs de l’histoire du salut de l’homme 
apporté par le Christ, en tant que Fils de Dieu né de la Vierge Marie, dans 
l’Église fondé par Lui dans ce but. La traductrice laïque de la monographie 
consacrée au célèbre monastère de Voroneț, joyau de l’art architectural et 
figuratif roumain médiéval, semble néanmoins être au courant de l’existence 
d’une terminologie spécialisée en langue française pour dénommer le référentiel 
orthodoxe, dont les fêtes liturgiques font naturellement partie. Elle traduit de 
façon très correcte, par équivalence, le nom de la fête de Noël, en employant le 
terme précis de « Nativité » au niveau du syntagme qui fait référence à l’icône 
de cette fête, présente dans l’église du monastère : « À la hauteur de la petite 
fenêtre […] se trouve l’icône de la Nativité » (Simionovici, 2009 : 67). Elle 
connaît également l’équivalent « canonique » (dans le sens de spécialisé) de 
l’expression roumaine « mutarea moaștelor », représenté en français par le 
syntagme « la translation des reliques », employé pour désigner la fête faisant 
référence à cet épisode de l’histoire des reliques de saint Jean le Nouveau, 
patron de la ville de Suceava (Simionovici, 2009 : 42). En revanche, elle traduit 
de façon littérale le signifiant roumain qui fait référence à la fête de l’Entrée au 
Temple de la Mère de Dieu, syntagme dénominateur figé en langue française, 
reproduit tel quel par tous les calendriers orthodoxes (de toutes les juridictions) 
et lexicalisé de la sorte dans la terminologie chrétienne-orthodoxe, qui ne 
supporte pas de changements d’éléments constitutifs au niveau de sa structure 
syntaxique. Le résultat de cette traduction littérale est assez maladroit en 
français, prenant la forme d’une dénomination d’explicitation plutôt naïve de 
l’événement désigné par cette fête célébrée le 21 novembre : « l’Entrée de la 
Mère de Dieu dans l’Église » (Simionovici, 2009 : 122). La traductrice transpose 
de la même façon, littérale et maladroite, en langue française le nom de la fête 
de saint Nicolas, qui comporte les attributs de ce saint, qui font référence à sa 

                                                                                                                                                    

Ioannichié Balan, Le Père Cléopas, traduit du roumain par le hiéromoine Marc, préface 
de Mgr Daniel, métropolite de la Moldavie et de Bucovine, introduction de Jean-
Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, collection « Grands spirituels orthodoxes 
du XXe siècle », 2003 ; Père Ioannichié Balan, Le Père Païssié Olaru, traduit du roumain 
par Felicia Dumas, préface de S.E. Daniel, Métropolite de Moldavie et de Bucovine, 
introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, collection « Grands 
spirituels orthodoxes du XXe siècle », 2012 ; Père Païssios, moine du Mont Athos, 
Fleurs du jardin de la Mère de Dieu, édité par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, 
Thessalonique, Grèce, 1998 ; Père Païssios, moine du Mont Athos, Lettres, traduit du 
grec par Soeur Svetlana Marchal, édité par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, 
Souroti de Thessalonique, Grèce, 2005 ; Père Porphyre, Anthologie de conseils, traduit du 
grec par Alexandre Tomadakis, introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, L’Âge 
d’Homme, collection « Grands spirituels orthodoxes du XXe siècle », 2007. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 146 

 

biographie hagiographique : « le Saint prélat Nicolas, auteur de miracles » 
(Simionovici, 2009 : 49). La dénomination précise de ces attributs est indiquée 
par les synaxaires et les calendriers liturgiques en usage dans les différentes 
communautés orthodoxes de France : saint (sans majuscule, à la différence du 
roumain) Nicolas, archevêque (de Myre) et thaumaturge1.    
 
Équivalences terminologiques et équivalences discursives    

En tant que traductrice en langue française de la monographie 
consacrée au monastère de Dragomirna, nous n’avons pas été confrontée à 
l’équivalence de nombreux noms de fêtes. Comme il s’agit d’un texte de facture 
plutôt historique, le seul nom de fête que nous ayons eu à traduire à été celui de 
la Pentecôte, fête patronale de l’église du monastère, et fête chrétienne par 
excellence, qui désigne la descente du Saint-Esprit sur les apôtres et la 
fondation de « l’Église apostolique » (Le Tourneau, 2005 : 477), que les 
orthodoxes « partagent » spirituellement st lexicalement avec les catholiques, en 
langue française. 

Le livre de spiritualité portant sur la vie du père Païssié Olaru, grand 
spirituel roumain de la fin du siècle dernier, que nous avons également traduit 
en français, n’a pas été trop riche en occurrences qui fassent référence à des 
noms de fêtes. Toutefois, chaque fois que nous en avons rencontré, nous les 
avons traduits par équivalence discursive, en exploitant notre mémoire de 
travail et notre emplacement dans les deux cultures concernées par l’acte 
traductif, et surtout dans la pratique de l’Orthodoxie qui les caractérise (donc, y 
compris en France et en langue française : Dumas, 2009). C’est ainsi que nous 
avons procédé pour la traduction du syntagme dénominatif-explicatif de la fête 
de Noël (« la Nativité du Seigneur ») et du nom de la fête de saint 
Basile (célébrée le 1 janvier, ou le jour de l’An), rencontrés dans le texte : 

 
« Très révérend Père higoumène, je vous envoie mes meilleurs vœux pour 
l’année 1982, et vous souhaite bonne fête à l’occasion de la fête de saint Basile 
le Grand » (Balan, 2012 : 93). 
« Je vous écris pour vous dire que je suis au monastère de Sihastria depuis la 
Nativité du Seigneur » (Balan, 2012 : 102). 

 
Par équivalence discursive, nous comprenons ici l’insertion contextuelle 

d’un équivalent spécialisé dans un discours à référentiel du même type, qui 
l’accueille de façon naturelle, le faisant passer du statut de terme à celui de 
lexème relevant d’une sémiotique des cultures2 imprégnées par la pratique de la 
foi orthodoxe dont rend compte le texte traduit. Comme nous le verrons par la 

                                                           
1 Synaxaire du mois de décembre en usage au monastère Saint-Antoine-Le-Grand de 
France, métochion de Simonos Petra. Voir également le Calendrier liturgique publié 
chaque année par les éditions de ce monastère orthodoxe français. 
2 Que nous comprenons dans l’acception de F. Rastier (Rastier, 2001 : 125 et Rastier, 
2009). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 147 

 

suite de notre analyse, c’est justement la traduction de ces noms par 
équivalence discursive et non pas par « simple » équivalence terminologique, 
qui garantit la qualité de ces traductions. Il s’agit d’une qualité culturelle (et à la 
fois cultuelle, religieuse), sous-tendue par l’insertion de ces traductions dans 
une sémiotique des cultures pénétrées par les contenus référentiels chrétiens-
orthodoxes et exprimée par l’intermédiaire d’un discours religieux de cette 
facture1.  

Pour revenir à la nature de la spécialisation des compétences des 
traducteurs des textes de spiritualité orthodoxe dont nous parlions plus haut, 
on pourrait dire qu’elle réside dans leur savoir, leur vouloir et leur option de 
traduire ces noms propres par des équivalences discursives (autrement dit, leur 
faire). Et cette aptitude se construit et est engendrée par une bonne 
connaissance (de l’intérieur) de la pratique de l’Orthodoxie dans les deux 
cultures. De cette façon, le texte d’origine à traduire n’est plus conçu comme 
un texte qui doit être rempli d’équivalences terminologiques spécialisées, mais 
comme un texte à référentiel particulier, qui doit être traduit selon son univers 
lexical propre. Autrement dit, à une question du type « faut-il être juriste ou 
traducteur pour traduire le droit » (Lavoie, 2003), qui deviendrait, transposée 
dans notre domaine, faut-il être un orthodoxe plutôt pratiquant ou un bon 
traducteur pour traduire des textes de spiritualité orthodoxe, nous répondrons 
« et l’un et l’autre », pour avoir une représentation exacte des particularités 
référentielles vivantes dans les deux cultures concernées par l’acte du traduire. 

De plus, les versions françaises des livres grecs et roumains de 
spiritualité soumis à notre analyse sont publiées par des maisons d’édition 
spécialisées, à profil particulier et ciblé, monastiques ou religieuses, reconnues 
comme telles dans le monde francophone. Les traducteurs de ces textes, un 
moine orthodoxe français parfaitement bilingue avec le roumain, devenu 
depuis évêque (Mgr Marc), les sœurs françaises du monastère fondé par le Père 
Païssios à côté de Thessalonique, le professeur français d’origine grecque 
Alexandre Tomadakis, enfant spirituel du père Porphyre dont il traduit les 
conseils, ont tous une identité particulière, en rapport de grande proximité avec 
le référentiel traduit, avec la pratique de la foi chrétienne-orthodoxe en français, 
en grec et, respectivement, en roumain. Dans leur cas, on a affaire à une 
expérience traductive et éditoriale vivante, moins artificielle (dans le sens de 

                                                           
1 Comme nous le disions ailleurs, par discours religieux chrétien-orthodoxe nous 
comprenons un type particulier de discours, à référentiel religieux dominant, chrétien-
orthodoxe, caractérisé par des traits linguistiques particuliers, aux niveaux lexical, 
morphosyntaxiques, sémantique et pragma-stylistique. Selon les particularités 
socioculturelles de l’espace géographique où il est produit, et l’imaginaire linguistique 
(Houdebine, 1998 : 12) construit par les usagers des deux langues-cultures qui 
l’accueillent (le français et le roumain), à l’égard du fonctionnement de ces langues en 
tant que supports d’expression de la spiritualité orthodoxe, le discours religieux 
acquiert des traits particuliers spécifiques (Dumas, 2018 : 8).  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 148 

 

livresque) que dans le cas des monographies monastiques et des brochures 
traduites vers le français.  

Leur familiarité avec la pratique de l’Orthodoxie en France et en 
français, en plus de la Roumanie et de la Grèce (pays traditionnellement 
orthodoxes) favorise la traduction des noms des fêtes par équivalences 
discursives, c’est-à-dire en faisant appel à la terminologie orthodoxe spécialisée, 
telle qu’elle est employée discursivement dans toute une littérature de 
spiritualité orthodoxe rédigée ou traduite en français. C’est ainsi qu’on retrouve 
dans ces versions, insérés de façon toute naturelle et très précise, les noms 
français des fêtes de l’Entrée au Temple de la Mère de Dieu (Païssios, 1998 : 8 ; 
Païssios, 2005 : 95), de la Sainte Rencontre (Païssios, 2005 : 12)1, de l’Exaltation 
de la Sainte Croix (Païssios, 1998 : 26 ; Balan, 2003 : 482), de la Nativité de la 
Mère de Dieu (Païssios, 1998 : 46, 201), du Saint-Esprit (Porphyre, 2007 : 117), 
du saint archidiacre Étienne (Balan, 2003 : 69), des saints Constantin et Hélène 
(Balan, 2003 : 80), du saint apôtre André (Balan, 2003 : 137)3, ou le nom de la 
fête de Pâques (Balan, 2003 : 204)4.  

Dans les autres cas, des versions françaises des monographies 
monastiques ou ecclésiastiques traduites du roumain, on a affaire à des 
traductions plus ou moins correctes, qui comportent de nombreuses erreurs 
d’équivalence ; même si la traductrice du livre portant sur le monastère de 
Voroneț semble avoir utilisé un dictionnaire spécialisé, ses propres 
compétences d’emplacement culturel et cultuel dans la pratique de 
l’Orthodoxie en France notamment sont assez limitées. Les erreurs 
d’équivalences terminologiques et discursives qui apparaissent dans sa 
traduction prouvent qu’elle ne connaît pas cette pratique de l’Orthodoxie 
d’expression française, et qu’elle n’a pas de lectures de textes français de 
spiritualité chrétienne-orthodoxe. De plus, elle traduit dans une langue dont elle 
a fait l’apprentissage en tant que langue vivante étrangère et non pas vers sa 
langue maternelle, ce qui n’est pas le cas des autres traducteurs des textes de 
notre corpus, qui sont à la fois parfaitement bilingues et biculturels, très 
familiarisés donc avec les deux cultures, d’origine et d’accueil des travaux 
traduits, et avec la pratique de l’Orthodoxie dans ces deux cultures.   
 

                                                           
1 « Aujourd’hui, le 2 février 1988, en la fête de la Sainte Rencontre, il m’a semblé bon 
d’écrire cette lettre et de l’envoyer à la communauté de l’Higoumène Philothée du 
Monastère Saint-Jean-le-Théologien à Souroti, comme une sorte de testament ». 
2 « En vérité, le 14 septembre 1933, jour de l’Exaltation de la Sainte Croix, le très zélé 
Gérasime remit son âme entre les mains du Christ, couché dans le cercueil qu’il s’était 
lui-même fabriqué ». 
3 « Le dimanche 29 novembre, veille de la fête du saint apôtre André, il fut de nouveau 
entouré de pèlerins ».  
4 « Le lendemain, jour de Pâques, elle se rendit à la cellule du père Cléopas et y vénéra 
les icônes ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 149 

 

Pour conclure : la traduction des noms des fêtes orthodoxes 
commedénomination seconde 

Tous les noms des fêtes chrétiennes-orthodoxes désignent des 
contenus référentiels propres au patrimoine commun de l’Orthodoxie 
universelle. Ils ne peuvent pas être traduits en français comme si leur signifiant 
à spécialisation orthodoxe n’existait qu’en roumain ou en grec (langues 
traditionnellement orthodoxes1 concernées par notre analyse de cas)2; en 
connaissant l’existence de l’Orthodoxie en France et la terminologie qui lui est 
associée, et en traduisant ces noms de fêtes par équivalences discursives, le 
traducteur, ainsi ancré dans une sémiotique des cultures pénétrées par la 
pratique de l’Orthodoxie (et concernées par son acte traductif), ne fait que 
nommer en français ces fêtes par des noms qui leur sont déjà attribués dans 
cette langue. De cette façon, la traduction des noms des fêtes chrétiennes-
orthodoxes devient une dénomination seconde.  
 
Bibliographie: 
Coracini, Maria José (2010) : « Langue-culture et identité en didactique des langues 

(FLE) ». Synergies Brésil 2, 157-167. 
Deseille, Placide, archimandrite (2012) :Certitudes de l’invisible Éléments de doctrine chrétienne 

selon la tradition de l’Église orthodoxe. Monastère Saint-Antoine-Le-Grand, 
Monastère de Solan. 

Dumas, Felicia (2009) : L’Orthodoxie en langue française –perspectives linguistiques et 
spirituelles, avec une Introduction de Mgr Marc, évêque vicaire de la Métropole 
Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale. Iaşi, Casa editorială 
Demiurg.  

Dumas, Felicia (2010) : Dictionnaire bilingue de termes religieux orthodoxes : français-roumain. 
Iasi, Métropole de Moldavie et de Bucovine, éditions Doxologia.  

Dumas, Felicia (2014) : Le religieux : aspects traductologiques, Craiova, Editura 
Universitaria. 

Dumas, Felicia (2018): Le Discours religieux orthodoxe en langue française. Approches 
linguistique, traductologique et anthropologique. București, Editura Pro Universitaria. 

Houdebine, Anne-Marie (1998) : « L’imaginaire linguistique : questions au modèle et 
applications actuelles », dans Limbaje şi comunicare, III, Expresie şi sens. Iaşi, 
Junimea. 

Kleiber, Georges (1984) : « Dénomination et relations dénominatives ». Langages, 76, 
77-94.  

Kleiber, Georges (1996) : « Noms propres et noms communs : un problème de 
dénomination ». Meta, 41 (4), décembre 1996, 567-589. 

Kosma, Alexandra (2007) : « Le fonctionnement spécifique de la mémoire de travail en 
traduction ». Meta, 52 (1), mars 2007, 22-28. 

Larchet, Jean-Claude (2016) : La Vie liturgique. Paris, Cerf. 
Lavoie, Judith (2003) : « Faut-il être juriste ou traducteur pour traduire le droit ». Meta, 

48 (3), 393-401. 

                                                           
1 C’est-à-dire à usage liturgique de longue date dans un pays majoritairement 
orthodoxe, comme la Grèce, la Roumanie, la Russie. 
2 En général de façon littérale ou par transfert. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 150 

 

Le Tourneau, Dominique (2005) : Les mots du christianisme : catholicisme, protestantisme, 
orthodoxie. Paris, Fayard. 

Plassard, Freddie (2007) : Lire pour traduire. Paris, Presses de la Sorbonne nouvelle. 
Rastier, François (2001) : Arts et sciences du texte. Paris, P.U.F. 
Rastier, François (2009) : « Sémiotique des cultures », dans Vocabulaire des études 

sémiotiques et sémiologiques, sous la direction de Driss Ablali et de Dominique 
Ducard, Paris, Honoré Champion. 

Roty, Martine (1992) : Dictionnaire russe-français des termes en usage dans l’Eglise orthodoxe. 
Paris, Institut d’Etudes Slaves. 

Samuel, hiéromoine (2017) : Annuaire de l’Église Orthodoxe en France. Monastère de 
Cantauque.  

 
Corpus 
Simionovici, Elena, mère (2009) : Le saint Monastère de Voroneț. Foyer de spiritualité 

roumaine et de spiritualité orthodoxe, traduit du roumain par Crina Ileana Coșoveanu, 
Suceava, Editura Mușatini. 

Gorovei, Ștefan S. (2017) :Le Monastère de Dragomirna : les souvenirs d’un lieu de mémoire, 
traduit du roumain par Felicia Dumas, Putna, Éditions Mitropolit Iacov 
Putneanul. 

*** Mitropolia Moldovei și Bucovinei Catedrala Mitropolitană. Iași–România, text : preot 
Nicolae Dascălu, editura Doxologia, Iași, 2014.  

Balan, Ioannichié, père (2003) :Le Père Cléopas, traduit du roumain par le hiéromoine 
Marc, préface de Mgr Daniel, métropolite de la Moldavie et de Bucovine, 
introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, collection 
« Grands spirituels orthodoxes du XXe siècle ». 

Balan, Ioannichié, père (2012) : Le Père Païssié Olaru, traduit du roumain par Felicia 
Dumas, préface de S.E. Daniel, Métropolite de Moldavie et de Bucovine, 
introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, collection 
« Grands spirituels orthodoxes du XXe siècle ». 

Païssios, père, moine du Mont Athos (1998) : Fleurs du jardin de la Mère de Dieu, édité 
par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, Thessalonique, Grèce. 

Païssios, père, moine du Mont Athos (2005) : Lettres, traduit du grec par Sœur Svetlana 
Marchal, édité par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, Souroti de 
Thessalonique, Grèce. 

Porphyre, père (2007) : Anthologie de conseils, traduit du grec par Alexandre Tomadakis, 
introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, L’Âge d’Homme, collection 
« Grands spirituels orthodoxes du XXe siècle ». 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:43:01 UTC)
BDD-A30682 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

