La diversité — exercice culturel

Cerasela-Liliana CIOBANU
ceraselaciobanul6@gmail.com

Université « Stefan cel Mare » de Suceava (Roumanie)

Abstract: The present article discusses an equally brave and intriguing theme: diversity as a
human exercise, vital for building a society based on understanding and evolution. Under the sign of
the instinctive, pushed by the power of intolerance, the human is in the position to educate himself
and to create methods of coexistence that will ensure a common future of humanity. This is where
the discussion of tolerance begins as a fundamental mechanism of culture and cultural diversity.
Intolerant character, the human is always obliged to practice tolerance and permissive pattern for
maintaining a functional society.

Keywords: cultural diversity, tolerance, culture, functional society, intolerance.

I. La culture — la seconde nature de ’homme

Lucian Blaga, dans 'ouvrage Aspects anthropologignes développe I'idée selon laquelle
I’lhomme est incapable de vivre dans un monde completement naturel et par conséquence,
il est totalement inadapté, ou peut-étre en cours de « transformation ». Ainsi, ’homme a été
obligé de fabriquer des moyens pour survivre : nourtiture, armes et un abri. ’homme a
transformé la nature pour s’en servir d’elle 4 ses fins personnels, en devenant dépendent de
cette nature, et peut-étre obligé ensuite de permettre a son tour d’étre transformé. La
culture est définie par ce processus, appelé par Blaga la seconde nature construite pour
I’lhomme afin qu’il fasse face a la premiere : « La culture serait ainsi la deuxieme nature que
I’lhomme batisse autour de soi afin qu’il puisse exister ». (Blaga, 1976 : 142, n.t.)

Ainsi, au fil du temps, la culture est devenue non seulement un milieu de
compréhension du monde naturel, mais aussi une liaison entre la nature proprement dite et
la nature humaine, méme si entre les gens. En fin de compte, la culture est spécifiquement
humaine, un élément compensatoire pour l'une des plus grandes faiblesses de ’homme :
I'inadaptabilité a la nature. Mais il serait totalement erroné de supposer que celui-ci serait le
seul réle de la culture, de transformer 'homme d’un inadapté dans un adapté. Elle ne
donne pas seulement une forme a la liaison entre ’homme et la nature, mais encore elle

BDD-A30647 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:38 UTC)



Ta diversité — exercice culturel — Cerasela-Liliana CIOBANU

englobe et désigne les différences entre les groupes d’individus. La culture est le facteur
décisif dans I’étude des groupes sociaux, parce qu’elle représente toute une série d’idées, de
croyances, de coutumes et d’habitudes héritées d’une génération a l'autre. Par rapport a
I'individu, «la nature nous accompagne comme un double personnel » (Barleanu, 2015 :
38, n.t.), elle facilite la compréhension des différences qui existent entre les individus et
aussi elle porte en soi la marque de chaque individu.

En plus, chaque culture porte en elle-méme le produit de la rencontre avec
d’autres cultures. L’interaction sociale est un phénomene absolument fantastique parce que
son résultat est capable d’apporter chaque fois un élément de nouveauté ou un aspect
différent dans la constitution d’une idée ou d’une habitude. La diversité culturelle peut étre,
jusqu’a un certain point, le complément d’une culture d’une autre culture, I'incorporation
de certains informations d’une culture dans une autre. Cette chose s’est passée parce que
prendre contact avec une autre culture ne suppose pas forcement mieux la connaitre, sinon
mieux se connaitre. La discussion sur la diversité culturelle ne s’intéresse pas pourquoi
nous sommes différentes. En laissant la problématique dans les mains de la philosophie,
elle se demande de quelle maniere nous sommes différents et dans quelle mesure cela
caractérise ces différences culturelles.

I1. L’épreuve évidente des différences entre les individus

En fait, Thomme se trouve dans un état incomplet a compenser par cette unité
humaine : la culture. Toutefois, elle se trouve a la frontiére entre le soi et 'autre qui est
différent, un étranger par excellence. La culture est I’épreuve évidente que nous sommes
différents et que ces différences, qui nous caractérisent comme partie d’un groupe ou
comme individus, se réunissent quelque part a la limite de la tolérance et de 'intolérance.

La rencontre de deux individus ou de deux cultures est difficile et impose une
responsabilité infinie et, peut-étre inconsciente. Nous ne pouvons plus parler de la liberté
personnelle sans impliquer la liberté de Iautre. La responsabilité pour mes actions devient aussi
la responsabilité pour les actions de 'autre parce que toutes mes actions influencent a leur tour
autre. « Ce n’est pas nous qui choisissons d’étre responsables : du moment ou l'autre nous
révele sa présence, nous sommes condamnés 2 la responsabilité ». (Maxim, 2004 : 21, n.t.)

« I’Etranger » est le plus grand probléme de I’anthropologie et le centre dintérét
pour la culture, étant le seul qui peut apporter des informations précieuses pour I'une des
plus durables questions de la philosophie : qui suis-je ? L’étranger est, par excellence, le
miroir de I'individu en ’aidant 4 voir ce qui est bon ou mauvais, différent, et en plus, quelle
est la cause de ces différences. La connexion avec I’étranger ne se réduit pas seulement a sa
représentation, elle suppose aussi I'identification avec I’autre, étant une rencontre vraiment
difficile et marquante. [’étranger a de I'influence sur les idées, il arrive a les modifier ou a
appliquer d’autres qui sont nouvelles. Par rapport a la culture, I'étranger est celui qui définit
la diversité culturelle et, également, il est celui qui englobe la nature d’une culture.

Puis, la rencontre entre I'individu et 1’altérité est difficile, mais la rencontre entre
les cultures est également difficile : « Il existe 'impossibilité de communication totale entre
deux cultures différentes » (Maxim, 2004 : 15) et cela a cause de lincapacité de
compréhension d’une autre culture dans sa complexité. D’autre parte, une culture ne peut
mieux se connaitre que par linteraction avec une autre culture. La différence conduit a la
compréhension et 4 la fois avec Pexistence de I’Autre, I'individu devient conscient du fait
que « tien ne peut nier le droit de I'étre a la différence ». (Maxim, 2004 : 15)

14

BDD-A30647 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:38 UTC)



Ta diversité — exercice culturel — Cerasela-Liliana CIOBANU

ITI. Sur la tolérance et intolérance

Lautre est une responsabilité pour chaque individu et cette découverte marque le
chemin vers la tolérance. La rencontre des cultures peut étre pergue comme un travail, mais
sans faire appel a la tolérance, il est un travail quasi échoué. Le futur des gens dépend de la
réussite de cette rencontre interculturelle et pluriculturelle. Méme si I'intolérance est présente et
se trouve derriere des lois de la morale, la tolérance est 'un des résultats de la culture et une
vérité qui nous montre que l'expérience de ’homme contemporain n’est plus totalement
intolérante et qu’il se détache, peu a peu de sa nature initiale. Cette tolérance, une responsabilité
qui est le devoir de tous, est Iépreuve évidente de lexistence et de la manifestation de
Iintolérance. L’essai de comprendre une culture, tout le processus d’assimilation qui se produit,
fait partie du processus de connaissance et d’approfondissement de sa propre culture et des
différences qui existent non seulement au niveau social, sinon au niveau de Iindividu. Pour
comprendte une culture il n’est pas suffisant d’entrer en contact avec elle, sinon cela « suppose
Papproche des stéréotypes qui 'accompagnent et qui référent, presque chaque fois, a la relation
soi-altérité/ lautre ». (Batleanu, 2015 : 33, n.t.) Le stéréotype vient comme partie intégrée d’'une
culture. Pour comprendre une certaine culture, il faut aussi assimiler les stéréotypes quelle
pratique parce que «la culture assimile tout ce qu’a une liaison avec les préjugés, les
superstitions et les stéréotypes, y comptis une identité collective ». (Barleanu, 2015 : 34)

Prendre contact avec une autre culture est I’équivalent du dicton « a Rome, fais
comme les Romains ». Cette rencontre est marquée par des effets, étant extrémement
difficile et il n’est pas besoin d’insister sur cet aspect. Elle suppose I’accord mutuel ou au
moins le fait d’étre accepté afin que I'un soit en communion avec les autres.

Rencontrer une autre culture implique la compréhension du fait que la différence
est fondamentale et que les coutumes et les croyances personnelles ne sont pas
généralement valables et peuvent étre (ou ont été) facilement influencables. La difficulté
survint au moment ou ’homme ne voit plus la rencontre des cultures comme un fait
naturel, chose qui se passe souvent, sinon comme une sorte de punition, un fait scandaleux
qui, initialement, est accepté comme une sorte de responsabilité sociale et morale.

A la base, les gens sont intolérants et égoistes. Ils ne sont pas obligés d’accepter
une autre opinion ou de changer leur mode de vie s’ils ne le veulent pas. Ce n’est pas
seulement la culture qui est tolérante, mais la culture élevée devient tolérante. Ainsi, par le
biais de I’éducation et de la culture nous pouvons devenir tolérants. Et pourtant,
Iignorance est celle qui s’installe au sein des peuples et des groupes sociaux, avec la
violence et I’égoisme. « De nos jours, nous sommes les témoins d’un recul de la
responsabilité individuelle. » (Maxim, 2004 : 114, n.t.), ce qui nous enseigne a tolérer les
actions d’autres individus et ce qui se transforme dans une responsabilité¢ pour Iautre en
général, pas pour le collectif. La responsabilité individuelle perd du terrain devant la
responsabilité collective. L’enjeu de la tolérance est « d’un part, de maitriser la violence et
de la réduire a un niveau supportable. » (Maxim, 2004 : 99)

Ainsi, la tolérance est seulement le début. De nos jours, le concept de folérance remet
en question les opinions philosophiques, de I’étique ou de la politique, en couvrant tour a
tour touts les domaines. Nous patlons de la tolérance religieuse, raciale, sociale, en fait de
plusieurs types de tolérance. Mais ’homme par sa nature est intolérant. Combien et qu’est-ce
qu’il faut tolérer, en fait ? Ou s’entrecroisent la tolérance et les principes de la morale ?

A partir du moment ou elle se trouve au détriment d’une autre personne, en
violant son droit a la liberté, il faut trouver ou créer une autre limite de la tolérance. Quand
faut-il devenir intolérant ? — c’est une question analysée par les moralistes et un sujet a
débattre qui n’a pas encore atteint son but. Le dynamisme de la société et le changement

15

BDD-A30647 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:38 UTC)



Ta diversité — exercice culturel — Cerasela-Liliana CIOBANU

continuel de Iindividu et des groupes sociaux sont les éléments qui attardent la fin de ce
débat. La limite de la tolérance peut étre per¢ue comme un horizon subjectif ou au moins
influencé par le contexte social. Tout cela se passe parce que souvent ce qui n’est pas
tolérable ne se décide pas au niveau de I'individu, mais au niveau social. La société est celle
qui prend les décisions et l'individu les adopte quelquefois sans au moins poser des
questions. Tolérer l'intolérance est une question de limite que l'individu met en évidence
dans le contexte de la violation de sa liberté ou du droit d’étre toléré.

L’intolérance et étre conscient de sa présence représentent le motif pour lequel il
existe la tolérance et les actions qui ditigent '’homme vers la tolérance, car elle est la
« manifestation d’un sorte d’indulgence responsable pour les attitudes condamnées,
génantes et méme incompréhensibles ». (Maxim, 2004 : 84)

IV. La diversité culturelle

11 est bien évident que la notion de culture n’a pas un sens identique pour chaque
individu et, en plus, elle n’est pas assimilée de la méme maniere. La culture ne peut étre pas
analysée froidement, en se guidant apres des statistiques ou des facteurs de calcul. Pour
comparer ou analyser deux cultures il est nécessaire de faire un travail supplémentaire sur le
terrain. En tout cas, ni la comparaison des cultures ne donne pas d’assez résultats patrce
quiil n’existe pas une culture mauvaise ou une culture meilleure, elles sont seulement
différentes et les différences peuvent fournir des réponses claires.

Depuis toujours, les cultures s’entrecroisent avec ou sans la volonté des gens. Et
aussi a I'insu de I'individu est apparu 'emprunt entre les cultures et c’est pour cela que
nous trouvons des éléments communs entre deux cultures qui sont proches de point de
vue géographique. Il faut aussi mentionner que presque dans chaque culture il existe
quelques sous-cultures. Vintild Mihdilescu patle dans une recherche de la communauté
traditionnelle des villages de Gotj, des «cultures traditionnelles » et des « cultures
urbaines ». Dans cet ouvrage il analyse deux populations : les paysans de Gotj et las
habitants de Novaci, village qui se trouve aux pieds de la montagne Parang. En apparence,
la conclusion de cette étude était que ces deux populations sont profondément différentes
de point de vue cognitif : T'une étant peu développée intellectuellement, et lautre,
supérieure, était normale. Par conséquent, le primitif et le civilisé y vivent ensemble. Une
conclusion combattue par Mihdilescu: une culture supérieure a lautre. Ces deux
populations font partie du méme monde, mais elles s’y rapportent en utilisant des facteurs
différents. A cause de cette chose apparaissent « deux sous-mondes ». (Mihiilescu, 1999 :
2206, n.t.) La pertinence de ces deux sous-mondes dans I’étude sur la diversité est désignée
par la modalité dans laquelle ces deux réagissent. La réponse finale de Mihdilescu est placée
en fait sur un déséquilibre : « se rapporter au monde n’implique seulement une relation
simple, unidimensionnelle, mais une relation complexe ». (Mihdilescu, 1999 : 2206, n.t.)

Cette perspective fait référence a louverture ou a la cléture du monde, aux
connexions que lindividu, en tant que partie d’une culture, construit avec le monde
extérieur et aux facons de traiter ces connexions. La culture dans laquelle se sont
développées ces deux populations a profondément changé leur mode de vie, mais pas les
typologies spécifiques du groupe : les perspectives concernant le monde étaient différentes,
peu importe le monde visé. Ces deux populations ont trouvé toutes seules 'unité et, méme
si elles étaient partie d’une culture commune, elles ont réussi a s’expliquer par elles-mémes.

Donc, la diversité culturelle est aussi une modalité d’approfondissement et de
rapprochement de sa propre culture. Cette diversité culturelle caractérise le pouvoir
d’assimilation de 'homme et sa tendance d’évoluer. Selon Lucian Blaga, la culture est

16

BDD-A30647 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:38 UTC)



Ta diversité — exercice culturel — Cerasela-Liliana CIOBANU

I’épreuve claire que 'homme est capable de faire mieux. La tolérance est I'épreuve que
I’homme veut faire mieux.

En fait, la diversité culturelle est I'accord pour Iexistence d’une variété de cultures
qui ne sont pas isolés, qui ne se développent pas individuellement mais qui sont toujours
en interaction. « D’ici nous pouvons tirer une premiere conclusion : la diversité des
cultures se trouve e facto dans le présent et aussi par droit dans le passé, plus grande et plus
riche que tout ce que nous sommes destinés a connaitre ». (Strauss, 1982 : 6)

11 est sur que l'acceptation d’une idée n’a pas toujours existé. C’est comme dans le
cas d’'un muscle, elle a été constamment construite par ’exercice et par Ientrainement.
Comme nous avons déja mentionné, la rencontre entre les cultures et la diversité culturelle
n’a pas toujours été un fait naturel et une raison de joie. Souvent, la présence d’autre
culture était percue comme une anomalie de la nature, un groupe social visiblement
inférieur qui n’est pas digne d’étre accepté. Pour cela, la diversité a été extraite par les gens.
Ils ont apptis que seulement par la tolérance de la diversité ils pourront avoir un futur
commun et prospere. Cet exercice culturel, la diversité, a apporté plusieurs responsabilités
et bénéfices. L’homme s’est éloigné de plus en plus de sa nature sauvage et a apptis a
regarder la diversité comme un bien personnel, un chemin vers lui-méme.

Pour I'individu, la diversité culturelle n’a pas été un fait naturel, mais ’éducation qui
se trouve au sein d’une culture a changé définitivement cette chose. De nos jours, méme si
Iintolérance est encore visible et les hommes sont quelquefois rigides, nous pouvons
clairement constater un progres en ce qui concerne l’acceptation de I'idée de différence. Les
gens sont plus réceptifs aux autres cultures, ils sont plus indulgents avec d’autres modes de
vie, mais le travail ne finit pas ici. Il existe encore la question des faits et des coutumes qui
doivent étre tolérés et les hommes ne maitrisent pas encore la limite de la tolérance. Dans
quel point peuvent-ils se montrer intolérants et dans quel point finit I'intolérance ?

En conclusion, cet exercice de culture n’est que la certitude de ’homme qu’il peut
aussi faire face a ’existence, ayant la sécurité que ’avenir a plusieurs chances d’étre stable,
dans un monde activement tolérant.

Les gens ont encore plusieurs problemes a débattre, avec une conclusion qui
s’attarde d’apparaitre, mais le déséquilibre est un principe et une essence de I’humanité,

« Iéquilibre étant un moyen fonctionnel de conservation homéostatique du déséquilibre
constitutif ». (Mihiilescu, 1999 : 225).

Bibliographie

BARLEANU, Clin-Horia, 2015), Antropologie si commnicare interaultnrald, Cluj Napoca, Casa Cirtii de Stiina.
BLAGA, Lucian, (1976), Aspecte antropologice, Timisoara, Editura Facla.

MAXIM, Sorin Tudor, (2004), Tolranta. Dreptul la diferenta, Bucuresti, Editura Didacticd si pedagogica.
MIHAILESCU, Vintils, (1999), Fascinatia diferentei: anii de ncenicie ai nnui antropolog, Bucuresti, Editura Paideia.
STRAUSS, Claude-Lévi, (1982), Rasisnul in fata stiintei, Bucuresti, Editura Politici.

17

BDD-A30647 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

