
 

574 
 

574 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

AN ATTEMPT TO DEFINE THE BYZANTINE MUSIC 
 

Marius Constantin Murariu 

Lecturer, PhD., „Saint Apostle Andrewŗ Faculty of Theology, „Ovidiusŗ 

University of Constanŝa 
 

 
Abstract: From the definitions that attempted to explain Byzantine music from the point of view of 

identity, we have stopped on some variants, which we consider to include scientific rigor and the 

correct assessment of the phenomenon that we intend to study. Therefore, we will try to analyze these 
descriptions to see which of them circumscribe Byzantine music in its entirety. 

 
Keywords:Byzantine music, Orthodox Church, Christianity, Rule of the Angel, monasticism. 

 

 

Introducere 

 

Din definiŝiile care au încercat sǎ explice din punct de vedere identitar muzica 

bizantinǎ, ne-am oprit asupra cîtorva variante, despre care considerǎm cǎ includ rigoare 

ştiinŝificǎ şi evaluarea corectǎ a fenomenului pe care ne-am propus sǎ-l studiem. Prin urmare, 

vom încerca sǎ analizǎm aceste descrieri, pentru a vedea care dintre ele circumscriu muzica 

bizantinǎ în totalitatea sa. 

 

I. Diferite perspective științifice 

 

Prima definiŝie supusǎ analizei noastre este cea a savantului Egon Wellesz, care 

susŝine cǎ, prin muzicǎ bizantinǎ se înŝelege muzica bisericeascǎ şi laicǎ din Imperiul Roman 

de Rǎsǎrit
1
. Desigur cǎ, în ansamblu, afirmaŝia cercetǎtorului este una corectǎ, însǎ aceasta nu 

specificǎ faptul cǎ muzica bizantinǎ nu este o creaŝie exclusivǎ a Imperiului de Rǎsǎrit, a 

Constantinopolului, ci, mai degrabǎ, o sintezǎ creştinǎ de culturi muzicale vechi aparŝinînd 

mai multor civilizaŝii, asiatice (Palestina, Siria), africane (Egipt) şi europene (Grecia, Tracia, 

Italia). 

Altǎ definiŝie, cea a lui Amédée Gastoué, accentueazǎ ideea cǎ muzica bizantinǎ se 

aflǎ în strînsǎ legǎturǎ cu mediul în care s-a dezvoltat, adicǎ civilizaŝia orientalǎ, amestec de 

influenŝe semite, persane, indiene, eleno-orientale, peste care s-a suprapus civilizaŝia Romei. 

Sinteza a apǎrut, aşadar, pe fondul elenistic întemeiat de cǎtre Macedonia lui Alexandru şi 

perpetuat prin dinastiile care s-au nǎscut din aceastǎ civilizaŝie (Seleucizii, Ptolemeii, etc.), 

supuse la rîndul lor de cǎtre romani. Acestui amestec cultural i s-a adǎugat elementul creştin, 

factorul sintetizator cel mai important
2
. 

Deşi aceastǎ definiŝie se înscrie într-o tendinŝǎ exhaustivǎ, omite aportul grec- 

european şi cel tracic, atît din partea orientalǎ cît şi din cea europeanǎ a Mǎrii Negre. Cu 

privire la aportul elementului tracic la definirea muzicii bizantine în cadrul sǎu firesc, 

cercetǎtorii muzicologi susŝin cǎ modul frigian din muzica bisericeascǎ ar fi de fapt Ŗmodul 

tracicŗ
3
.  

                                                             
1 Egon Wellesz, A History of Byzantine Music and Hymnography, ed.II, Oxford, 1961, p.1. 
2Amédée Gastoué, LřAncienne Musique Byzantine et sa Notation, Paris, 1907, p.1. 
3 M. Breazul, Istoria muzicii româneşti, Bucureşti, 1956, pp.7-9; Diac.Asist.univ.Nicu Moldoveanu, Izvoare ale 

cântǎrii psaltice în Biserica Ortodoxǎ Românǎ, în BOR, Bucureşti, 1974, nr.1-2, p.155. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

575 
 

575 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Înscriindu-se pe linia trasatǎ de cei doi învǎŝaŝi amintiŝi mai sus, Arhid. Prof. Dr. 

Sebastian Barbu-Bucur susŝine cǎ influenŝelor menŝionate deja li se adaugǎ şi elementul 

popular al diferitelor neamuri creştinate: „Creştinii, fiind de origini diferite, imnurile lor 

iniŝiale au putut suferi diverse modificǎri şi influenŝe. Din Antiohia, de pildǎ, unde au apǎrut 

primele centre ale Creştinismului au fost preluate cîntarea antifonicǎ, cea responsorialǎ şi 

practica melismaticǎ pe cuvîntul Aleluia, care sunt toate, în ultimǎ instanŝǎ, de origine 

bizantinǎ. Imnul sirian a fost de asemenea preluat de muzica Bisericii creştine din Apus şi 

Rǎsǎrit. Şi, întrucît Creştinismul s-a propagat mai ales în pǎturile de jos ale populaŝiei, nu 

putem nega şi influenŝa sensibilǎ a cîntecului popular din diferite regiuni unde Creştinismul 

a fost propagat. Iatǎ Ŕ aşadar Ŕ întreita sursǎ: ebraicǎ, elineascǎ şi popularǎ a imnului 

primar bisericesc, din contopirea cǎrora şi îmbrǎcînd o hainǎ spiritualǎ, purificatǎ de noua 

doctrinǎ, s-a nǎscut forma nouǎ specificǎ: cîntarea bisericeascǎ creştinǎ. Iar prin muzicǎ 

bizantinǎ se înŝelege arta muzicalǎ care s-a dezvoltat în timpul şi pe cuprinsul Imperiului 

Bizantin şi care a cǎpǎtat forme şi trǎsǎturi propriiŗ
4
. 

Adǎugînd un element care poate deveni definitoriu în realizarea unei definiŝii 

exhaustive, savantul român contribuie la o mai bunǎ înŝelegere a fenomenului de muzicǎ 

bisericeascǎ şi de muzicǎ bizantinǎ. Tot el, însǎ, revine cu o completare referitoare la 

înŝelegerea termenului de muzicǎ bizantinǎ, anume aceea de muzicǎ religioasǎ a Bisericii de 

Rǎsǎrit: „Muzicǎ bizantinǎ Ŕ muzica religioasǎ (ecleziasticǎ) din Biserica Rǎsǎritului 

ortodox; muzica bizantinǎ se bazeazǎ pe teoria şi practica exersatǎ, de-a lungul secolelor, de 

cǎtre monahi şi psalŝi, instruiŝi în cadrul unor vestite şcoli de psaltichie (Neamŝ, Putna, Iaşi, 

Bucureşti, Cîmpulung, Craiova, Rîmnic, Braşov, Tîrgovişte,etc.).Principala caracteristicǎ a 

acestei muzici constǎ în structura ei vocal-monodicǎ, omofonǎ, acompaniatǎ de aşa-numitul 

ison Ŕ pedalǎ continuǎ pe sunetele de bazǎ ale ehului (glasului) respectiv. Din aceste puncte 

de vedere, ethosul muzicii bizantine este inconfundabil iar principalul atribut al acestui ethos 

îl reprezintǎ ehurile sau glasurile. Muzica bizaninǎ este notatǎ (în manuscrise şi tipǎrituri)cu 

ajutorul unor semne (neume) ce indicǎ intervale şi nu sunete fixe ca în muzica linarǎ. Din 

punct de vedere al notaŝiei, muzica bizantinǎ (sau psalticǎ) a cunoscut mai multe etape de 

evoluŝie: notaŝia ecfoneticǎ (sec.VIII-XII); paleobizantinǎ (sec.IX-XII); mediobizantinǎ 

(sec.XII-XIV); neobizantinǎ (sec.XV şi începutul secolului XIX) şi hrisanticǎ sau modernǎ 

(noua sistimǎ), oficializatǎ de Patriarhia de la Constantinopol la anul 1814 datoritǎ celor 

trei mari reformatori ai sǎi: Hrysant de Mandytos, Hurmuz Hartofilax şi Grigore Levitul ŗ.
5
 

În sfîrşit, Pr. Prof. Dr. Nicu Moldoveanu considerǎ muzica bizantinǎ drept „cîntarea 

bisericeascǎ orientalǎ practicatǎ în Bizanŝ şi, în general, în Imperiul Bizantin la care se 

adaugǎ melodiile poemelor de ceremonial care erau executate de un grup numeros în cinstea 

împǎratului, a familiei imperiale, sau în cinstea înalŝilor demnitari ai Bisericii Ortodoxe, 

precum şi cîntecul teatralŗ
6
. 

 

II. O posibilă dificultate 

 

Deşi toate definiŝiile enumerate sunt corecte, fiind emise de cǎtre persoane cu 

autoritate de judecatǎ în domeniul muzicologiei şi a bizantinologiei, totuşi, nici una dintre 

aceste definiŝii nu reuşeşte sǎ dea o formǎ exhaustivǎ termenului de muzicǎ bizantinǎ, 

fiecare dintre ele venind cu o anumitǎ strǎlucire specificǎ.  

                                                             
4 Arhid. Prof. Dr. Sebastian Barbu-Bucur, Muzica bizantinǎ în veşmânt românesc, interviu de Boris Buzilǎ, în  
România Liberǎ, Bucureşti, nr.14322, 2 dec.1990, p.4; nr.14327, 8 dec.1990, p.6. 
5Idem, Indice de termeni cu caracter imnografic, în volumul omagial Sebastian Barbu-Bucur: 75 de ani, 

Arhiepiscopia Tomisului, Ed.Semne, Bucureşti, 2005, p.215. 
6 Diac. Asist. univ. Nicu Moldoveanu, Op.cit., p.140. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

576 
 

576 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Dar, putem remarca faptul cǎ, unindu-se de cǎtre toŝi autorii analizaŝi într-o singurǎ 

definiŝie muzica bisericeascǎ şi muzica laicǎ a Bizanŝului se ajunge la o limitare nejustificatǎ 

a muzicii bizantine (în sensul de muzicǎ religioasǎ) în timp şi spaŝiu. Cu alte cuvinte, oferind 

muzicii bisericeşti bizantine o rǎspîndire temporalǎ şi spaŝialǎ prin paralelism cu perioada de 

supravieŝuire (avînt, apogeu, decǎdere) a Imperiului Bizantin şi alǎturînd-o, nefiresc, muzicii 

laice de la Bizanŝ (deşi nu au genezǎ şi evoluŝie comunǎ, ci doar o convieŝuire paralelǎ
7
), se 

poate ajunge la concluzia, probabil eronatǎ, cǎ muzica bizantinǎ este cel mult o amintire a 

gloriei trecute a împǎraŝilor greci, ca şi muzica lor laicǎ. Poziŝia Bisericii din toate timpurile, 

exprimatǎ prin Sfinŝii Pǎrinŝi, a fost aceea de delimitare clarǎ faŝǎ de muzica profanǎ. În acest 

sens, Pr. Dr. Mircea Cristian Pricop afirmă că: „Sinodul local de la Laodiceea (363) 

interzicea, prin canonul 59, utilizarea în cult a imnurilor necanonice, permiŝînd numai 

cîntările inspirate din Sfînta Scriptură, fapt ce denotă, pe de o parte, că exista un corpus de 

cîntări deja format în secolul IV, iar pe de alta, rigurozitatea cu care era supravegheată, din 

punct de vedere dogmatic şi canonic, pătrunderea noilor inovaŝii imnografice în săvîrşirea 

slujbelorŗ
8
. 

Practic, muzica bisericeascǎ bizantinǎ este cîntarea Bisericii Creştine de la început
9
, la 

care şi-au adus contribuŝia mai multe culturi, inclusiv cea românească
10

, dintre care cel mai 

însemnat aport a fost acela al Imperiului Roman de Rǎsǎrit, el însuşi un conglomerat de 

culturi şi civilizaŝii în contact, motiv pentru care a şi primit denumirea genericǎ de „muzicǎ 

bizantinǎŗ
11

. 

 Tocmai din acest motiv, s-ar putea încerca o definiŝie într-o nouǎ abordare, 

specializatǎ, a muzicii bisericeşti ortodoxe/bizantine, care sǎ le includǎ pe toate celelalte 

într-o singurǎ formulǎ.  

Astfel, muzica bisericeascǎ (psalticǎ) sau muzica bizantinǎ este arta cîntǎrii din 

Biserica Ortodoxǎ, pǎstrǎtoare a unui semnificativ caracter popular, rezultatǎ din 

interacŝiunea mai multor culturi muzicale vechi, apǎrutǎ, dezvoltatǎ şi rǎspînditǎ, sub 

diferite forme de manifestare, în zone şi la populaŝii care au fǎcut parte din Imperiul Roman 

de Rǎsǎrit, precum şi la naŝiunile care au avut aceeaşi apartenenŝǎ religioasǎ cu acesta, pînǎ 

astǎzi. 

 

III. Controversa dintre cetate și pustie 

 

Facem menŝiunea cǎ, în Biserica secolelor III-IV, privitor la existenŝa muzicii în 

cadrul ritualului creştin, a existat o controversǎ care avea sǎ se întindǎ pînǎ în secolul IX, 

între gruparea teologicǎ teofanicǎ Ŕ reprezentatǎ de centrele bisericeşti ale marilor cetǎŝi şi 

cea asceticǎ Ŕ mǎnǎstirile din pustia Egiptului, Palestina şi Siria.  

Cuvintele Pǎrinŝilor Pustiei şi ale Avvei Siluan vin aşadar sǎ explice un mod de viaŝǎ 

cu specific sihǎstresc, nicidecum o practicǎ generalǎ a Bisericii primare: „...A zice tu psalmi 

cu glas este întîi mîndrie..., al doilea îŝi împietreşti inima şi nu te lasǎ sǎ te umileşti. Deci, de 

voieşti umilinŝa, lasǎ cîntarea, cǎci altfel, umilinŝa şi plînsul fug de la tineŗ
12

. 

                                                             
7 Un studiu foarte bine argumentat, pe tema atitudinii Sfinŝilor Pǎrinŝi faŝǎ de muzica laicǎ, îl are Pr. Lect. Dr. 

Zaharia Matei, în  Dimensiunea teologicǎ şi duhovniceascǎ a cântǎrii liturgice (bizantine) în Biserica Ortodoxǎ, 

în ST, anul IV, nr.1, ianuarie-martie, 2008, pp.109-114. 
8 Pr. Dr. Mircea Cristian Pricop, Premisele biblice, istorice şi teologice ale cântării bisericeşti, studiu publicat 

pe 26 august 2018, în ediția online a revistei eparhiale Tomisul Ortodox, ISSN-L 1223-8554: 

http://tomisulortodox.ro/premisele-biblice-istorice-si-teologice-ale-cantarii-bisericesti/ (accesat: 18. 07. 2019). 
9 Pr. Lect. Dr. Zaharia Matei, Op.cit., pp.85-87. 
10 Pr. Dr. Mircea Cristian Pricop, Tezaurul identitar românesc, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, 2013, pp. 20 Ŕ 82. 
11Ibidem,p.86. 
12Avva Siluan, ŖDin Everghetinosŗ, 13, în Pateric, Alba Iulia, 1994, pp.217-218. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

577 
 

577 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Polemica teologicǎ dintre pustie şi cetǎŝi avea sǎ antreneze mai multe opinii pro şi 

contra cîntǎrii bisericeşti, ambele pǎrŝi aducînd argumente logice, dar şi rînduieli proprii de 

cult, care au servit ca fundamente ale dezvoltǎrii ritualului creştin.  

Între deşert şi cetate, după cum afirmă cercetătorul grec Dimitri Conomos, au avut loc 

primele rînduieli bisericeşti
13

. Dar discuŝii cu privire la rînduiala bisericeascǎ şi la muzica 

bisericeascǎ nu au existat numai între marile centre urbane şi obştile sihǎstreşti, ci şi în 

interiorul celor douǎ ramuri, deoarece ambele practicau cîntarea, însǎ nu dupǎ acelaşi stil, în 

metropole- stilul înflorat, iar în pustie Ŕ psalmodia simplǎ, mai mult recitativǎ: „În 

mǎnǎstirile Egiptului, Sinaiului şi Palestinei, cîntǎrile erau Ŗizgoniteŗ, pentru a face loc 

citirilor din Sfînta Scripturǎ, recitǎrii psalmilor, rugǎciunii Tatǎl Nostru şi a Crezului. Cel 

care va aduce primul în atenŝie acest aspect Ŕ în bibliografia româneascǎ Ŕ este pǎrintele 

Petre Vintilescu.
14

 Amintind cuvintele Avvei Siluan, avvei Pavel, avvei Pamvo sau avvei 

Apollo Ŕ Ŗnu cu cîntǎri, tropare şi glasuri, ci cu rugǎciunea cu inima zdrobitǎ şi cu postŗ Ŕ 

pǎrintele Vintilescu explicǎ sumar şi cauza pentru care aceşti pǎrinŝi resping cîntarea în 

timpul rugǎciunii: era perioada în care se fǎcea trecerea de la Ŗvechea psalmodie simplǎ la 

cîntarea înfloritǎŗ, dorindu-se conservarea celei dintîi, precum şi faptul cǎ exista o concepŝie 

asprǎ despre ceea ce trebuie sǎ fie Ŗevlavia şi smerenia cǎlugǎreascǎŗ
15

. 

Dacǎ despre stilul muzical bisericesc al cetǎŝilor din Imperiul de Rǎsǎrit putem afirma 

cǎ avem mai multe dovezi, cǎci „în metropole şi mai cu seamǎ, în Constantinopol s-a 

dezvoltat aşa numitul oficiu catedral asmatikos (cîntat), care acordǎ un amplu spaŝiu 

cîntǎrilor, strǎlucirii marilor ceremoniiŗ
16

, referitor la cîntarea pustiei existǎ doar cîteva 

menŝiuni. Aducînd în discuŝie subiectul normelor muzicii şi ale liturgicii pre-athonite, Dimitri 

Conomos citeazǎ pe Sfîntul Ioan Casian, care, la rîndul sǎu aminteşte o veche rînduialǎ 

palestiniană şi egipteană a psalmilor denumind-o prin numele ei consacrat : „Rînduiala 

Îngeruluiŗ.  Explicaŝia pe care Sfîntul Ioan Casian a dat-o, la începutul secolului V, modului 

de cîntare practicat în marile centre ascetice din pustiul egiptean şi palestinian este descrisǎ 

de cǎtre cercetǎtor astfel : 

„În Egiptul secolelor IV şi V existau două timpuri pentru rugăciunea în comun - 

dimineaŝa şi seara -  şi erau pur şi simplu o parte a vieŝii generale de meditaŝie a monahilor. 

Există o povestire înregistrată în scrierile lui Cassian (începutul sec.V ) care explică modul 

în care călugării au căzut de acord asupra numărului celor 12 psalmi ca potrivit pentru 

psalmii de dimineaŝă şi de seară. Se pare că într-una din zile, pe cînd monahii discutau 

această problemă, a venit seara fără ca o soluŝie să poată fi găsită. Cum timpul serviciului de 

seară a sosit, toŝi s-au întors în Biserică pentru a celebra în comun. Din mijlocul grupului un 

călugăr s-a ridicat şi a cîntat 11 psalmi iar la sfîrşit pe al 12-lea, cu Aliluia între versete. 

După aceea s-a făcut nevăzut. Părinŝii au acceptat cu toŝii că a fost o intervenŝie divină care 

a venit să pună capăt controversei dintre ei. Începînd cu timpul acela, durata adunării 

comunităŝilor a fost stabilită la 12 psalmi seara şi 12 psalmi înainte de revărsatul zorilor. 

Acesta este modul în care Cassian încearcă să explice rînduielile egiptene. Aceasta normă a 

fost numită de atunci Regula Îngeruluiŗ
17

.  

Deci, dînd o interpretare „Rînduielii Îngerului", se poate susŝine, împreunǎ cu Dimitri 

Conomos, cǎ melodia era interpretatǎ de către un călugăr solist care intona versetele 

                                                             
13 Dimitri Conomos, The Musical Tradition of Mount Athos, în Acta Musicae Byzantinae, Vol.IV, mai 2002, 

Centrul de Studii Bizantine Iaşi, p.71. 
14 Pr.Prof.Dr.Petre Vintilescu, Poezia imnografică în cărŝile de ritual şi cântare bisericească, Ed.Pace, 

Bucureşti, 1937, pp.232 - 233. 
15 Pr.Lect.Dr.Stelian Ionaşcu, Teme majore din Istoria muzicii bisericeşti aflate în dezbaterea marilor 
personalitǎŝi ale sec.XIX-XX ( controverse, opinii separate, polemici), partea II, în ST, anul IV, nr.2, aprilie- 

iunie, Bucureşti, 2008, pp.7-8; Ibidem, partea I, în ST, nr.3, Bucureşti, 2007, pp.105-133. 
16 Makarios Simonopetritul, Triodul explicat Ŕ Mistagogia timpului liturgic, Ed.Deisis, Sibiu, 2000, p.18. 
17Dimitri Conomos, Op.cit., pp.71-72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

578 
 

578 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

psalmilor pe o ritmicitate lentă şi cu voce tare, iar ceilalŝi monahi stăteau în genunchi sau pe 

scăunele joase, meditînd cu atenŝie la cuvintele rostite
18

. 

Finalul dialogului contradictoriu dintre cele douǎ grupǎri avea sǎ aibǎ loc în secolul 

IX, prin fuziunea lor, mai precis, prin asimilarea „polului teofanicŗ de cǎtre cel 

ascetic
19

.ŖPrin urmare, vom vedea cǎ muzica bisericeascǎ creştinǎ din primele secole era 

creaŝia Sfinŝilor Pǎrinŝi ai Bisericii Creştine, fixatǎ în urma multor discuŝii şi ezitǎri. Mulŝi 

considerau muzica în general inspiraŝia muzicalǎ ca ceva rǎu. Dar au învins cei care o 

considerau ca fiind de origine divinǎ, strǎduindu-se sǎ creeze o muzicǎ strict potrivitǎ cu 

dogmele creştine şi cu atmosfera de religiozitate promovatǎ de Bisericǎ. Dovadǎ cǎ muzica 

bisericeascǎ, ca şi celelalte arte religioase, are nota ei specificǎ, are ceva de ordin divin în 

esenŝa ei. Şi meritul în aceastǎ fixare a tiparelor unei arte sacre în cel mai înalt sens al 

cuvîntului revine Bizanŝului, cǎci aici s-au contopit toate producŝiile orientale cu valorile 

artistice ale lumii greco-romaneŗ
20

. Fiind analizată din perspectivă duală, după cele două 

principale calităŝi ontologice ale sale, muzica bizantină este în acelaşi timp artă şi ştiinŝă.  

 

Concluzie 

 

Dacă, din punct de vedere artistic, cîntarea bisericească poate fi comentată şi apreciată 

dintr-un punct de vedere sau din altul, totuşi, acesteia nu-i lipseşte nici unul dintre atributele 

pe care  orice altă ştiinŝă le posedă: o arie de lucru bine determinată în timp şi spaŝiu, caracter 

logic şi sistematic, aparat de cercetare critică, specialişti în domeniu. Desigur, cel mai 

important amănunt al unei ştiinŝe îl constituie izvoarele, fără acestea ea nemaifiind capabilă 

să devină accesibilă pentru eventualii cercetători. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. ***Pateric, Alba Iulia, 1994. 

2. Barbu-Bucur, Arhid. Prof. Dr. Sebastian, Indice de termeni cu caracter imnografic, în 

volumul omagial Sebastian Barbu-Bucur: 75 de ani, Arhiepiscopia Tomisului, Ed.Semne, 

Bucureşti, 2005. 

3. Barbu-Bucur, Arhid. Prof. Dr. Sebastian, Muzica bizantinǎ în veşmînt românesc, interviu 

de Boris Buzilǎ, în  România Liberǎ, Bucureşti, nr.14322, 2 dec.1990, p.4; nr.14327, 8 

dec.1990, p.6. 

4. Breazul, M., Istoria muzicii româneşti, Bucureşti, 1956. 

5. Conomos, Dimitri, The Musical Tradition of Mount Athos, în Acta Musicae Byzantinae, 

Vol.IV, mai 2002, Centrul de Studii Bizantine Iaşi. 

6. Gastoué, Amédée, LřAncienne Musique Byzantine et sa Notation, Paris, 1907. 

7. Ionaşcu, Pr. Lect. Dr. Stelian, Teme majore din Istoria muzicii bisericeşti aflate în 

dezbaterea marilor personalitǎŝi ale sec.XIX-XX ( controverse, opinii separate, polemici), 

partea I, în ST, nr.3, Bucureşti, 2007. 

8. Ionaşcu, Pr. Lect. Dr. Stelian, Teme majore din Istoria muzicii bisericeşti aflate în 

dezbaterea marilor personalitǎŝi ale sec.XIX-XX ( controverse, opinii separate, polemici), 

partea II, în ST, anul IV, nr.2, aprilie- iunie, Bucureşti, 2008.  

9. Matei, Pr. Lect. Dr. Zaharia, în  Dimensiunea teologicǎ şi duhovniceascǎ a cîntǎrii 

liturgice (bizantine) în Biserica Ortodoxǎ, în ST, anul IV, nr.1, ianuarie-martie, 2008. 

10. Moldoveanu, Diac. Asist. univ. Nicu, Izvoare ale cîntǎrii psaltice în Biserica Ortodoxǎ 

Românǎ, în BOR, Bucureşti, 1974, nr.1-2. 

                                                             
18Ibidem. 
19 Pr.Lect.Dr.Stelian Ionaşcu, Op.cit., p.8. 
20 Diac.Asist.univ.Nicu Moldoveanu, Op.cit., p.141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

579 
 

579 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

11. Pricop, Pr. Dr. Mircea Cristian, Premisele biblice, istorice şi teologice ale cîntării 

bisericeşti, studiu publicat pe 26 august 2018, în ediția online a revistei eparhiale Tomisul 

Ortodox, ISSN-L 1223-8554: http://tomisulortodox.ro/premisele-biblice-istorice-si-

teologice-ale-cantarii-bisericesti/ (accesat: 18. 07. 2019). 

12. Pricop, Pr. Dr. Mircea Cristian, Tezaurul identitar românesc, Ed. Arhiepiscopiei 

Tomisului, 2013. 

13. Simonopetritul, Makarios, Triodul explicat Ŕ Mistagogia timpului liturgic, Ed.Deisis, 

Sibiu, 2000. 

14. Vintilescu, Pr.Prof.Dr.Petre, Poezia imnografică în cărŝile de ritual şi cîntare 

bisericească, Ed.Pace, Bucureşti, 1937. 

15. Wellesz, Egon, A History of Byzantine Music and Hymnography, ed.II, Oxford, 1961. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:44 UTC)
BDD-A30514 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

