
 

58 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

58 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

ASPECTS OF THE ESTABLISHMENT OF THE GRECO-CATHOLIC 
EPISCOPY OF HAJDUDOROG, 1912 

 
Nicolae Iuga 

Prof. PhD., Associate Researcher Gr. I,„Constantin Rădulescu-Motruŗ 

Philosophy Institute, Romanian Academy 
 

 
Abstract:Since the establishment of the Austro-Hungarian dualism from 1867 until the population 
census of 1910, the Hungarian population from Hungaria has grown from 42% to 54% of the total 

population, and in absolute numbers almost doubled, of course not so much through the natural 

increase of births to the Hungarian nationality, as well as by the forced Magyarization of non-

Hungarian nationalities: Romanians, Slovaks and Ruthenians. However, the Budapest government 
was not satisfied with the result obtained in the first forty years of Magyarization, between 1870 and 

1910, and sought to further force Magyarization through the church. He established a Hungarian 

Greek Catholic Episcopate specifically for this purpose in 1912, based in Hajdudorog, a town located 
about 40 km north of Debrecen. 

 
Keywords: Austro-Hungaria, Greek Catholic Episcopate of Hajdudorog, Magyarization through the 
church.  

 

 

 Inițiativele pentru înființarea unei episcopii Greco-Catolice maghiare cu scopul 

maghiarizării nemaghiarilor prin biserică au fost dirijate din umbră de către guvernul de la 

Budapesta, iar la înaintare au fost trimiși lideri religioși dintre rutenii maghiarizați. După cum se 

știe, Rutenia Subcarpatică a fost atrasă la unirea religioasă cu Roma ceva mai devreme decît 

Ardealul românesc. În anul 1646, deci cu peste o jumătate de secol înainte de unirea românilor, un 

grup de 63 de preoți ortodocși ruteni adunați la Ujgorod
1
 au declarat că se vor supune pe linie 

bisericească Papei de la Roma, întemeindu-se în acest fel Biserica Greco-Catolică Ruteană, cu 

centrul religios la Muncaci. Pînă atunci, Maramureșul și Rusia Subcarpatică au fost ținuturi cu 

religie Ortodoxă. Încă din secolul al XIV-lea, mai exact la anul 1391 voievozii români 

maramureșeni au mers pînă la Patriarhul de la Constantinopol, pentru a solicita ridicarea Mănăstirii 

ctitorite de ei la Peri (azi în dreapta Tisei, în Ucraina) la rangul de Stavropighie a Patriarhiei 

Ecumenice. Teritoriul de sub autoritatea Stavropighiei de la Peri era deosebit de întins, acesta 

cuprindea în afară de Maramureș: Ugocia și Bîrjaba din Rusia Subcarpatică, apoi Medieșul (adică 

Sătmarul), Almașul (partea de nord-est a actualului județ Bihor) și Ciceul (zona Lăpuș Ŕ Dej Ŕ 

Beclean)
2
. 

Cînd s-a pus problema maghiarizării prin Biserică, clericii ruteni greco-catolici, cu elitele lor 

maghiarizate și avînd o mai îndelungată tradiție de conviețuire cu autoritățile ecclesiastice din 

Ungaria, s-au aflat în primele rînduri în susținerea procesului de maghiarizare. Astfel, preotul rutean 

Andrei Bacsinszky de la Mănăstirea din Hajdudorog, viitor episcop de Muncaci, a tradus cărțile de 

rugăciune ale rutenilor în limba maghiară
3
. Iar după ce a ajuns episcop de Muncaci (1772-1809), 

Bacsinszky a patronat traducerea în maghiară a Liturghiei Sf. Ioan Gură de Aur și a introdus-o în 

biserică, deși maghiara nu era limbă liturgică. 

                                                             
1https://ro.wikipedia.org/wiki/Ruteni 
2 Ioan Mihalyi de Apșa, Diplome Maramureșene din sec. XIV și XV, Tip. Mayer și Berger, Sziget, 1900, p. 

109-111.  
3https://ro.wikipedia.org/wiki/Arhiepiscopia_de_Hajd%C3%BAdorog 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

59 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

59 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

După înființarea dualismului Austro-Ungar, activitatea de maghiarizare prin biserică a intrat 

într-o etapă nouă. Anume, s-a pus problema înființării unei episcopii Greco-Catolice maghiare, cu 

credincioși greco-catolici maghiarizați pînă atunci, în condițiile în care biserica Greco-Catolică nu 

este o biserică tradițională maghiară, ci credincioșii greco-catolici din Ungaria care se declară 

maghiari sunt în fapt foști ne-maghiari ortodocși maghiarizați prin mijloace ne-ortodoxe. Biserica 

Greco-Catolică maghiară este o biserică a dezrădăcinaților și a dez-naționalizaților. Opinia publică 

din Ungaria și din afara ei a fost pregătită de clerul rutean maghiarizat. Acesta a fost pus să ceară în 

mod repetat, în manifestări publice, înființarea unei astfel de episcopii. A existat atunci și o voce, 

una singură, împotriva curentului general, a fost vorba de politicianul Tisza Kalaman, fost 

prim-ministru al Ungariei și tatăl altui prim-ministru Tisza Istvan. În parohiile Greco-Catolice, 

maghiarii erau amestecați cu români și ruteni. Dar Ŕ zicea Tisza Kalaman Ŕ „dacă maghiarii 

părăsesc parohiile rutene și românești, acestea rămîn curat naționale [rutene și românești] și deci vor 

cădea pradă uneltirilor panslaviste și daco-romaneŗ
4
. Dar vocea lui Tisza senior n-a fost ascultată.  

Autoritățile maghiare au convocat un congres  (16-17 februarie 1868) în scopul înființării 

unei Episcopii Greco-Catolice maghiare și, bineînțeles, guvernul de la Budapesta de sub 

președenția lui Gyula Andrassy a promis tot concursul pentru înființarea unei astfel de episcopii. 

Într-un prim pas, a fost înființat un Vicariat greco-catolic maghiar la Hajdudorogh, în 1873, la care 

au fost relocate un număr de 33 de parohii de la Episcopia de Muncaci. Vicarul de la Hajdudorogh, 

Ivan Danilovics, a tipărit în 1882 Liturghierul în limba maghiară și în 1883 un Molitfelnic de 

asemenea în maghiară, toate pe cheltuiala calvinilor din Debrețin și a introdus în parohiile sale 

limba liturgică maghiară, contrar prescripțiilor canonice
5
. Sesizat fiind asupra faptului, Vaticanul a 

intervenit și a interzis celebrarea Sfintei liturghii într-o limbă ne-liturgică. Problema limbii liturgice 

era oarecum simplă. Vaticanul a admis ca limbă liturgică româna, dar numai în secolul al XVIII-lea 

și pentru atragerea românilor la greco-catolicism, în ritul bizantin, după cum a admis limba slavonă 

ca limbă liturgică pentru rutenii greco-catolici de asemenea în ritul bizantin, dar nu admitea pentru 

Biserica Romano-Catolică, adică în rit latin, alte limbi liturgice în afară de latină, pentru că atunci ar 

fi început o mișcare centrifugă, toate naționalitățile romano-catolice ar fi putut în principiu să ceară 

admiterea limbii naționale ca limbă liturgică, ceea ce ar fi dus la dispariția limbii latine ca limbă 

unificatoare de cult și la fărîmițatea Bisericii Universale în biserici naționale.  

În aceste împrejurări, guvernul de la Budapesta a schimbat strategia. Prim-ministrul maghiar 

în funcție la 1896, Dezideriu Banffy a arătat în Parlament că trebuie mai întîi obținută recunoașterea 

de către Vatican a limbii maghiare ca limbă liturgică și numai după aceea să se pună problema 

înființării unei episcopii Greco-Catolice maghiare. În anul 1900 a fost organizat de către autorități 

un impresionant „pelerinajŗ al rutenilor maghiarizați la Roma, cu mobilizarea a 400 de persoane, 

clerici și laici, în frunte cu doi episcopi Greco-Catolici, episcopul slovac de la Preșov și episcopul 

rutean de la Muncaci. Cu acea ocazie, „peleriniiŗ au înmînat Papei Leon al XIII-lea un memoriu în 

care cereau înființarea unei episcopii Greco-Catolice maghiare, fapt realizat mai tîrziu, în anul 1912.  

În paranteză, trebuie să observăm că și Sf. Scaun, la rîndul său, nu a fost nicidecum imparțial 

față de minoritățile naționale din Austro-Ungaria, nu a tratat în chip egal toate confesiunile și riturile 

din Imperiu, ci a dat dovadă de o bunăvoință mai aparte față de națiunea autointitulată „dominantăŗ, 

adică maghiară. Nu este vorba de o simpatie deosebită, inexplicabilă a Vaticanului față de maghiari 

și nici de o antipatie la fel de inexplicabilă față de români și ruteni, ci este vorba de o tendință istorică 

obiectivă. În a doua jumătate a secolului al XIX-lea, Papalitatea a suferit o serie de pierderi grele în 

ordinea puterii seculare. Mai întîi, prin anii 1850-1860, au fost luptele duse sub conducerea 

masoneriei anti-catolice, pentru unificarea politică a Italiei moderne, care a ocupat cu forța armată o 

parte a teritoriilor papale. Apoi, în urma Războiului Franco-Prusian din 1870, Prusia reformată, 

luterană și calvină, a învins Franța catolică. Roma papală era protejată de o garnizoană a Franței 

                                                             
4 Ioan Georgescu, George Pop de Băsești, Oradea, Editura Asociației Culturale Astra, 1935, p. 256.  
5 Idem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

60 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

60 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

catolice, dar după înfrîngerea Franței de la Sedan garnizoana a fost retrasă, iar Roma a fost ocupată 

complet pe 20 septembrie 1870 și integrată în Regatul Italiei. Urmarea a fost că Statul papal s-a 

auto-limitat teritorial la un cartier din Roma în suprafață de cîteva zeci de hectare, numit Vatican. 

După dispariția Imperiului lui Napoleon al III-lea, Franța nu mai putea fi deloc considerată ca o 

putere catolică, aici Biserica era separată de Stat, iar manifestările de ateism și secularism erau în 

creștere. Singurul sprijin politic mai important pentru conducerea Bisericii Catolice a rămas Imperiul 

Habsburgic, al cărui împărat mai purta încă, între altele, pompoasa titulatură medievală de 

„Majestate Catolică și Apostolicăŗ. Așadar, statul Austro-Ungar era un stat catolic prin definiție și un 

aliat sigur al Papalității în confruntarea cu alte state europene, promotoare ale unor politici de 

laicizare. La rîndul său, Vaticanul nu permitea credincioșilor catolici să manifeste acte de ostilitate 

față de acest stat, ci dimpotrivă încuraja fidelitatea față de acesta, față de Casa de Habsburg și față de 

Împărat, sub formula pe care a numit-o „loialism dinasticŗ
6
. Iar dacă se întîmpla ca unul dintre cele 

două capete ale acestui stat, adică guvernul de la Budapesta, să ceară ceva de la Sf. Scaun, acesta din 

urmă nu își putea permite să îl refuze.  

În ceea ce privește demersurile de înființare a Episcopiei de la Hajdudorogh, se poate observa 

că în acest caz nu au mai fost parcurse procedurile standard. În mod normal, factorul decizional 

principal în înființarea unei noi episcopii era, în arhitectura instituțională a Sf. Scaun, Congregația 

de Propaganda Fide, dar în cazul de față Congregația a fost complet ocolită, acest rol fiind preluat 

de către guvernul maghiar. Traseul normal a fost scurtcircuitat și totul s-a rezolvat între 

ambasadorul austro-ungar, nunțiatura papală de la Viena și Papa Pius al X-lea personal
7
. Totodată, 

procedura mai prevedea și organizarea unei conferințe episcopale pentru a se examina oportunitatea 

înființării unei noi episcopii, la care să fie prezenți, în scop de consultare, toți episcopii interesați, 

adică reprezentații episcopiei ce urmează a fi înființate, precum și episcopii de la care ar urma să fie 

luate parohii spre a fi atribuite celei nou-înființate, aceștia trebuind să își dea acordul pentru 

predarea parohiilor în cauză. Aici episcopii greco-catolici români au dat dovadă de o lașitate și de o 

duplicitate greu de înțeles.  

Cu toate insistențele guvernului maghiar, această conferință s-a tot amînat, pînă cînd în cele 

din urmă s-a organizat la Budapesta pe 9 noiembrie 1911, sub președenția arhiepiscopului primat al 

Ungariei, Kolos Ferecz Vaszary
8
. S-a prezentat proiectul maghiar al viitoarei Episcopii de la 

Hajdudorogh, frontierele, harta, sediul, limba liturgică. La momentul respectiv, Biserica 

Greco-Catolică Română avea patru episcopii: Blajul (unde era și Mitropolia), Oradea, Lugojul și 

Gherla. Episcopul de Gherla Ioan Szabo tocmai murise și scaunul era vacant, iar mitropolitul Victor 

Mihalyi de la Blaj nu a participat la Conferință, deși în zilele acelea s-a aflat în Budapesta și, 

invocînd că este bolnav, s-a internat în Sanatoriul unui anume dr. Grunwald, de unde putea totuși să 

corespondeze cu George Pop de Băsești
9
 și să se țină la curent cu evoluția lucrurilor. Prin urmare, 

au participat numai doi episcopi români, Vasile Hossu de la Lugoj și Dimitrie Radu de la Oradea. 

La conferință, Episcopul rutean de la Muncaci, Iuliu Firczak, s-a declarat de acord cu înființarea 

unei noi episcopii și cu re-arondarea unor parohii de la Muncaci la noua episcopie, dat fiind 

„caracterul vastŗ al Episcopiei sale. Vorbind după el, episcopii români Hossu și Radu nu au 

îndrăznit să se opună, ci s-au declarat de acord în principiu cu înființarea unei noi episcopii, însă 

fără să semneze nici un act cu privire la parohiile care ar urma să fie rupte de la episcopiile 

românești spre a fi trecute la noua Episcopie Greco-Catolică maghiară.  

După ce episcopii români au ajuns acasă, s-au aflat de la Nunțiatura Apostolică de la Viena și 

parohiile care urmau să fie luate de la episcopiile românești. Episcopii români susțineau că la 

Conferință lor nu li s-a spus nimic despre parohiile pe care ar urma să le cedeze. Cel mai tare era 

                                                             
6 * * * Episcopul Ioan Szabo și Sfântul Scaun. Corespondență. (1874-1910), p. 14.  
7* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912). Contribuții documentare, Ediție de Cecilia 

Cîrja, Presa Universitară Clujeană, Cluj, 2009, p. 11.  
8 Idem, p. 17.  
9 Ioan Georgescu, George Pop de Băsești, Oradea, Editura Asociației Culturale Astra, 1935, p. 243.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

61 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

61 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

afectată Oradea, care ar fi urmat să piardă mai mult de jumătate din numărul de credincioși (57.000 

din 102.000 suflete). Pierderile Episcopiei de Gherla erau nesemnificative (13 mii din 523 de mii, 

însă toate cele 13 mii de suflete erau români, nu maghiari), iar Blajul pierdea 35 de parohii 

românești din secuime, care urmau să fie reorganizate ca un Vicariat aparte în subordinea noii 

Episcopii maghiare. În Ardeal au început tulburările în mediile românești împotriva cedării de 

parohii, iar Nunțiatura Apostolică solicita un termen scurt pînă la care episcopii români să semneze 

că sunt de acord cu cedarea parohiillor menționate pe o listă, cu toate datele de identificare.  

Față cu susținerile episcopilor români, cum că lor nu li s-a spus nimic de parohii, a fost 

necesară convocarea unei noi Conferințe a Episcopatului catolic pentru 8 februarie 1912, tot la 

Budapesta, pentru clarificarea situației, Conferință la care au participat tot cei doi episcopi Hossu și 

Radu, mitropolitul Victor Mihalyi lipsind din nou, motivînd de această dată că distanța pînă la 

Budapesta este mare și că vremea este rea
10

. Nici la prima și nici la cea de a doua Conferință, cei 

doi episcopi români prezenți nu au avut curajul să se pronunțe clar împotriva Episcopiei Maghiare. 

Mitropolitul Mihalyi nu a participat nici în luna mai a aceluiași an la Adunarea de protest de la Alba 

Iulia împotriva înființării Episcopiei de la Hajdudorogh, deși atunci vremea era frumoasă, iar 

distanța de la Blaj pînă la Alba Iulia era foarte mică, prin comparație cu cea pînă la Budapesta. Pe 

de altă parte, pe la începutul lunii ianuarie 1912, Mitropolitul Mihalyi îl trimite la Roma pe 

canonicul Vasile Suciu, să încerce să facă ceva în culise și, din însărcinările pe care le dă acestuia, 

reiese clar că Mitropolitul era perfect informat cu cele discutate în Conferința din noiembrie 1911, 

deci a susținut în fals că el nu știe nimic. Apoi, la Budapesta, din confruntarea cu arhiepiscopul 

primat maghiar la această nouă Conferință, a reieșit că Episcopul român de la Oradea Dimitrie 

Radu a mințit
11

, atunci cînd a pretins că lui nu i-a fost prezentată situația parohiilor ce trebuiau 

cedate, deorece în 9 noiembrie 1911 însuși primatul maghiar i-a prezentat personal hărțile cu 

parohiile în cauză. În plus, cu Adresa nr. 55.717 din 22 februarie 1912, Secretarul de Stat al 

Vaticanului, Cardinalul Merry Delval, îl întreabă pe Mitropolitul Mihalyi încă o dată dacă are de 

făcut „observații concreteŗ cu privire la lista parohiilor ce se vor scoate de sub jurisdicța lui, dar nici 

Mitropolitul și nici ceilalți episcopi nu fac nici o observație
12

. Astfel că episcopii români au fost 

acuzați de duplicitate și că tergiversează lucrurile nepermis de mult.  

Încercînd să salveze cumva situația și totodată să evite să își asume o răspundere personală, 

Mitropolitul Mihalyi a convocat și el la Blaj o săptămînă mai tîrziu, între 17-19 februarie 1912, o 

Conferință episcopală proprie, de fapt un Sinod metropolitan la care a invitat, după modelul statuat 

de către Andrei Șaguna pentru Mitropolia Ortodoxă de la Sibiu, de la fiecare episcopie și cîte doi 

laici, personalități dintre fruntașii vieții politice și culturale românești. Deci, alături de episcopi și 

capitlurile diecezane, la acest Sinod metropolitan de la Blaj au mai participat și laicii George Pop de 

Băsești, Alexandru Vaida-Voievod, Iuliu Maniu, Teodor Mihalyi, Coriolan Pop și Isidor Pop
13

. 

Aici discuțiile au fost aprinse, reprezentații protopopiatelor din Secuime care urmau să fie trecute 

sub administrarea Episcopiei de la Hajdudorogh și-au dat drumul la gură, nemaiavînd ce pierde, iar 

prezența laicilor a făcut ca unele afirmații să frizeze ireverența față de însuși Sfîntul Părinte de la 

Roma: „Papa mult poate să poruncească și să hotărască pe socoteala noastră, dar noi voim să 

rămînem români și nu ne vom supune la porunci care ar atenta la existența noastră naționalăŗ, ar fi 

zis atunci Alexandru Vaida Voievod
14

. Se propune convocarea unei Adunări Naționale în problema 

Hajdudorogh. Au existat și amenințări cu „revenirea la Ortodoxieŗ și anularea astfel a două sute de 

ani de uniație, dar aceste amenințări nu puteau fi luate în serios, pentru că pierderile materiale și 

instituționale ale Bisericii Române Unite ar fi fost prea mari.  

                                                             
10* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912)., ed. cit., p. 26.  
11* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912), ed. cit., ibidem.  
12 Ioan Georgescu, op. cit., p. 264. 
13 Idem, p. 28.  
14 Liviu Maior, Alexandru Vaida-Voievod, Cluj-Napoca, 1993, p. 202.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

62 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

62 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Manifestările de protest împotriva înființării Episcopiei de la Hajdudorogh au culminat cu o 

Mare Adunare a Românilor la Alba Iulia, pe 29 mai 1912 (Episcopia în cauză a fost înființată, 

totuși, zece zile mai tîrziu, prin Bula papală Christi fidelis Graeci din 8 iunie 1912). Adunarea de la 

Alba Iulia din 29 mai 1912 a fost una cu adevărat impresionantă, depășită ca mărime doar de cea de 

la 1 Decembrie 1918, aproximativ 15.000 de participanți după estimarea dată atunci (istoricii 

ulteriori au umflat cifra la 20.000). Cu organizarea a fost însărcinat avocatul Ștefan Cicio Pop. 

Ardealul tot părea atunci „ca un codru frămîntat de viscolŗ, după cum consemna reporterul ziarului 

„Românulŗ din Arad
15

, veneau delegații de peste tot, din Maramureș, Sătmar, Munții Apuseni, 

Tîrnave, Mureș, Hațeg. Totul amplificat de obișnuita zvonistică grosieră în rîndul țăranilor, cum că: 

„va veni bătaie pe Bălgrad, pentru că ungurii vor să schimbe crucile de pe bisericiŗ
16

. La Alba Iulia, 

lucrurile însă decurg calm. Se oficiază un Te Deum la biserica lîngă care se află mormîntul lui 

Athanasie Anghel, apoi se face deplasarea în parcul central al orașului, acolo unde este autorizată 

Adunarea. De pe tribună, țin discursuri Ștefan Cicio Pop, George Pop de Băsești, Vasile Lucaciu, 

Iuliu Maniu, Alexandru Vaida Voievod. De aici, bineînțeles, lipsesc episcopii și mitropolitul, sub 

motivul că este vorba de o adunare a laicatului, nu a clerului. Se alege un Comitet, care supune spre 

aprobare mulțimii o Moțiune de protest și se însărcinează cu redactarea unui Memoriu, care se va 

trimite la Sfîntul Scaun Apostolic de la Roma, se trimit telegrame Secretarului de Stat de la Vatican 

și Cancelariei Aulice de la Viena. Nu a lipsit nici o propunere de o slugărnicie oarecum retro, făcută 

de către canonicul Domide de la Gherla, ca să se trimită și telegrame de „fiiască supunereŗ la 

Sfîntul Părinte și la Majestatea Sa Împăratul
17

. Memoriul a fost redactat în zilele următoare de către 

un Comitet, în care rolul principal l-a jucat un cleric, canonicul viitor mitropolit dr. Vasile Suciu, 

urmînd indicațiile date discret de către Mitropolitul Mihalyi.  

Actul intitulat: „Memoriul Congresului românilor greco-catolici ținut la Alba Iulia în 29 mai 

1912, în cauza plănuitei episcopii greco-catolice maghiare de la Hajdu-Durog înaintat Sf. Scaun de 

la Romaŗ
18

 este un text amplu, prolix, de mai multe zeci de pagini, redactat în română și tradus în 

latină, fără a evidenția o anumită structură de organizare a materialului sau o coerență a ideilor. Este 

semnat de doi prezidenți ai Congresului, Dr. George Pop de Băsești și dr. Isidor Marcu, precum și 

de doi notari, dr. Alexandru Nicolescu și dr. Alexandru Rusu, ambii viitori episcopi și mitropoliți. 

Începe cu o lungă introducere istorică însăilînd lucruri arhicunoscute, între care se distinge ideea 

marelui vlădică Inocențiu Micu-Klein despre scopul Unirii cu Biserica Romei, acela al dobîndirii de 

către români a drepturilor politice, pentru ca poporul român „să-și fi putut lua partea cuvenită în 

mersul trebilor țăriiŗ
19

. Apoi intră în subiect și afirmă răspicat că înființarea unei episcopii 

Greco-Catolice maghiare este o primejdie mare pentru Biserica Greco-Catolică Română. Scopul 

ascuns al noii Episcopii este acela de a introduce limba maghiară în liturghie și maghiarii nu își 

spun înaintea Romei gîndul lor cel adevărat. Ei încearcă a seduce Roma, spunînd că doresc să se 

facă o episcopie nouă Greco-Catolică cu limba liturgică grecească veche, rămînînd ca unele cîntări 

liturgice să se cînte în limba maghiară, dar în discursurile din Parlament miniștrii și oamenii politici 

nu ascund că e vorba de o episcopie în care se va practica limba maghiară.  

Memoriul continuă prin a arăta că înființarea unei episcopii Greco-Catolice maghiare nu o 

îndreptățește nici istoria și nici lipsele sufletești ale așa-numiților greco-catolici maghiari (în fapt 

foști ne-maghiari maghiarizați prin biserică). Din contră, o atare episcopie este „osîndităŗ de către 

scopul Bisericii lui Christos, pentru că scopul Bisericii nu este de a face din Biserică un instrument 

politic de deznaționalizare și siluire. Încă, printr-o episcopie maghiară, s-ar călca în picioare 

                                                             
15 Citat în Ioan Georgescu, George Pop de Băsești, ed. cit., p. 272.  
16 Ibidem.  
17 Ioan Străjan, Deznaŝionalizarea şi maghiarizarea românilor din Ardeal prin biserică şi şcoală înainte de 1 

decembrie 1918, Tip Moldova, Iași, 2014, p. 13.  
18 Publicat în: Ioan Străjan, Deznaŝionalizarea şi maghiarizarea românilor din Ardeal prin biserică şi şcoală 

înainte de 1 decembrie 1918, Ed. cit., p. 93-105.  
19 Idem, p. 93 și urm.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

63 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

63 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

drepturile rezervate strămoșilor noștri, date cu prilejul Unirii lor cu Roma: de a rămînea în ritul și 

limba română. Despre greco-catolici maghiari nu se vorbește nici în Diploma leopoldină de la 1701 

și nici în Bula papală de înființare a Episcopiei Greco-Catolice de Făgăraș din 1721, pentru simplul 

motiv că atunci greco-catolici maghiari nu existau. La fel, nici în Bula de înființare a Mitropoliei 

Române Unite de la Blaj, din anul 1853, nu se pomenește nimic despre greco-catolici maghiari, 

pentru că nici atunci nu existau. După recensămîntul din 1816, în orașul Hajdudorogh erau două 

parohii greco-catolice, una ruteană cu 4.500 de suflete și o alta românească cu 2.000 de suflete și 

nici un maghiar, iar astăzi [la 1912], la mai puțin de o sută de ani în Hajdudorogh toți locuitorii sunt 

greco-catolici maghiari și orașul este propus de scaun episcopesc Greco-Catolic maghiar. Măsurile 

de maghiarizare se extind din biserică și în școală, sau mai bine-zis sunt precedate prin școală, după 

schema următoare. În comunele în care nu există maghiari, se desființează școala confesională 

ne-maghiară și se înființează în locul ei o școală de stat cu predare exclusiv în limba maghiară, iar 

catehizarea copiilor în noua școală de stat se face numai în maghiară. În acest fel, tinerii sunt gata 

pregătiți, încă din școală, pentru maghiarizarea prin Biserică. În mod normal, pentru guvern ar 

trebui să fie indiferent în ce limbă se roagă cineva lui Dumnezeu, dar cu toate acestea guvernul 

pune umărul la maghiarizarea prin Biserică, în sensul că guvernul cheltuie de la bugetul de stat 

sume uriașe pentru traducerea și tipărirea cărților de slujbă în limba maghiară.  

Este de prevăzut Ŕ continuă Memoriul Ŕ că între parohii și între credincioși se vor produce 

„frecăriŗ, adică conflicte din cauza înființării acestei noi episcopii. Dacă statul se va implica cu 

mijloacele puternice de care dispune, atunci va crea peste tot parohii noi maghiare. În fiecare 

parohie actuală vor fi cîte două, o parohie veche ne-maghiară și o parohie nouă maghiară, creată de 

către guvern. Parohiile noi create de către guvern vor fi favorizate, iar cele vechi vor fi defavorizate 

și astfel în mod inevitabil vor apărea conflicte între parohii și între credincioși. Or, scopul Bisericii 

lui Christos nu este ca, prin instituțiile sale, să provoace conflicte religioase între credincioși. Știm 

că Sfîntul Scaun Apostolic al Romei poate întemeia episcopii noi și poate sista activitatea unor 

episcopii vechi, între marginile aceleiași Biserici. „Dar ca puterea Sf. Scaun să ajungă pînă acolo, 

încît pe unii credincioși să-i treacă de la o biserică la alta, de la ritul greco-catolic român la ritul 

greco-catolic maghiar, în contra voinței lor și cu pericolul de a-și pierde limba Ŕ asta nu știm […]. 

Garanțiile pe care eventual le-ar da Sf. Scaun, că frații noștri români desemnați să treacă la noua 

episcopie greco-catolică maghiară nu vor fi siliți să-și lase ritul lor român și limba lor română, pe 

noi nu ne îndestulesc și nici nu ne pot îndestuli. Nu din defectul Sf. Scaun, ci din vina guvernanților 

noștri. Avem experiența noastră de mai multe decenii. Pentru că una este legea de pe hîrtie și alta 

este legea din praxă, poruncită de interesele mai înalte ale statului național maghiar. Una vor fi 

garanțiile puse pe hîrtie de Sf. Scaun și alta va fi trista realitateŗ
20

.  

Congresul a emis și o „Rezoluțiuneŗ de 2 pagini
21

, în care sunt rezumate concis, cu o 

deosebită claritate și înlănțuire logică toate argumentele expuse în contra înființării acestei episcopii, 

text semnat de mai sus-menționații prezidenți semnatari ai Memoriului, dar în plus și de dr. Iuliu 

Maniu, în calitate de „referentŗ, foarte probabil autorul acestei rezoluțiuni. Rezoluțiunea ne mai 

spune că se va întocmi un Memoriu ce se va adresa Sf. Scaun Apostolic de la Roma și că se va 

constitui o deputăție care va merge la Înalt Prea Sfințitul Arhiepiscop și Mitropolit de Alba Iulia și 

Făgăraș dr. Victor Mihalyi de Apșa, pentru a-l ruga să înainteze acest Memoriu la Sf. Scaun. 

Totodată, deputăția îl va ruga pe Înalt Prea Sfințitul Arhiepiscop și Mitropolit ca, împreună cu Prea 

Sfințiții arhierei sufragani, să meargă ei înșiși în persoană la Roma „în timpul cel mai apropiatŗ. 

Numai că ÎPS Mitropolit Victor Mihalyi a expediat Memoriul la Roma abia pe 21 iunie 1912, la 

două săptămîni după ce Episcopia de la Hajdudorogh fusese deja înființată și Bula papală era deja 

semnată. Memoriul în limba latină a fost trimis cu o Scrisoare de însoțire „Eminentului și 

Strălucitului Domn Hieronyimo M. Gottiŗ prefectul Congregațiunii De Propaganda Fide, cu 

                                                             
20Idem, p. 104.  
21Idem, p. 106-107.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

64 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

64 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

rugămintea ca acesta să fie predat în mîna Prea Fericitului Părinte „de divina providetiaŗ Papa Pius 

X. Scrisoarea de însoțire către Cardinalul Gotti este transcrisă în latină de către cineva de la 

Mitropolie, nu este scrisul personal al Mitropolitului, dar este redactată la persoana întîi singular de 

către Victor Mihalyi, și totuși de pe această Scrisoare lipsește semnătura sa
22

. Să fie oare o simplă 

scăpare? Sau poate că Înalt Prea Sfințitul a omis deliberat să o semneze gîndindu-se că, dacă iese cu 

bucluc, să aibă loc de întors și să susțină iarăși că el nu știe nimic? După conținutul Scrisorii, 

Mitropolitul Mihalyi pare destul de familiar cu Cardinalul Gotti, între altele arată că îl trimite cu 

Memoriul pe Episcopul Vasile Hossu, scuzîndu-se că nu poate veni el personal la Roma (așa cum 

de altfel a fost mandatat în Rezoluțiunea Adunării de la Alba Iulia), de astădată „din cauza distanței 

mari și a căldurilor de varăŗ
23

 (în februarie același an nu a putut merge nici la Conferința de la 

Budapesta, pentru că era vreme rece, de iarnă).  

Bula papală „Christifidelis Graeciŗ dată la 8 iunie 1912, prin care se înființează Episcopia 

Greco-Catolică maghiară de la Hajdudorogh cu 162 de parohii și 215.500 credincioși conține în 

titlu, nu întîmplător, cuvintele „fidelis graeciŗ, pentru că pe hîrtie era vorba de o Episcopie Catolică 

de rit grecesc, respectiv cu limba de cult greaca veche, nu maghiara. În linii mari, în această bulă se 

scriu următoarele
24

. „Ascultînd cu bunăvoință dorința Majestății Sale Francisc Iosif Împărantul 

Austriei și Regele apostolic al Ungariei, precum și rugările venerabililor noștri frați, ale Cardinalului 

Primat Arhiepiscop de Esztergom și ale altor sfințiți prelați ai aceluiași regat, cumpănind cu studiu 

matur [...], suplinind învoirea celor ce sunt sau se cred a fi interesați [adică a episcopilor români ai 

Provinciei metropolitane de Alba Iulia și Făgăraș], din plenitudinea puterii apostolice hotărîm să 

înființăm în regatul ungar o dieceză catolică de ritul grecesc, care se va numi de Hajdudorogh, în 

chipul ce urmează.  

Înainte de toate, dăm pentru totdeauna teritoriului acestei noi dieceze parohiile ce le vom 

numi mai jos [într-o Anexă este dată lista cu parohiile ce urmează a fi luate de bunăvoie de la 

Episcopia ruteană de la Munaci și fără învoire de la episcopiile românești de Oradea și de Gherla]. 

În ceea ce privește parohiile ce se vor despărți din Arhidieceza de Făgăraș, care adică și ele sunt 

separate de noua dieceză și departe de scaunul ei episcopesc [este vorba de cele 35 de parohii 

românești din Secuime], permitem să fie cîrmuite de către episcopul de Hajdudorogh printr-un vicar 

numit și constituit de el. Scaunul episcopesc îl instituim în orașul numit Hajdudorogh [...], iar 

biserica care este acolo și care a fost pînă acum parohială o ridicăm la rangul și demnitatea de 

catedrală [...]. Reședința noului episcop o punem în casele oferite de către comuna Hajdudorogh, 

care vor trebui însă restaurate cu cheltuiala guvernului maghiar, ca să poată fi întru toate reședință 

cinstită și potrivită pentru episcop și pentru curtea sa episcopească (eiusque episcopalis familiae 

decentem et congruam habitationem) [...]. În ceea ce privește limba liturgică a acestei dieceze 

nou-înființate poruncim să fie greaca veche, iar cea autohtonă [maghiara] să fie admisă numai în 

funcțiunile extraliturgice și în același chip cum este îngăduit a se folosi și în bisericile de ritul latin. 

Și pentru ca preoții noii dieceze să aibă vreme de a învăța limba greacă, încă trei ani ce urmează 

decretării acestei dieceze se vor putea folosi de acea limbă liturgică care s-a întrebuințat și pînă 

acum [adică slavona pentru ruteni și româna pentru români], fiind cu totul oprită limba maghiară. 

Majestății Sale îi dăm dreptul ca să numească un cleric vrednic [...], care din partea aceluiași 

pontifice roman să se pună de episcop al numitei catedrale de la Hajdudorogh. Supunem dieceza de 

Hajdudorogh [...], o facem sufragană arhidiecezei de ritul latin de la Esztergom [...]ŗ.  

Urmările înființării acestei episcopii sunt complicate și unele au un final neașteptat. În 

septembrie 1912 Biserica Catolică organizează la Viena o manifestare de mare amploare, numită 

„Congresul Euharisticŗ, manifestare care de fapt fusese cu un an mai-nainte un argument al Vienei și 

Budapestei, pentru a-l convinge pe Papă să accepte înființarea Episcopiei de la Hajdudorogh. La 

                                                             
22Vezi idem, p. 109.  
23 Ibidem.  
24 În revista „Cultura Creștinăŗ, Blaj, an II, nr. 13 / 1912, p. 392-400 sunt publicate în paralel textul latin al bulei 
și traducerea în limba română.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

65 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

65 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Congresul Euharistic au curs telegrame de protest din partea parohiilor românești alipite la 

Hajdudorogh. La acest Congres au participat și episcopii greco-catolici români din Transilvania, care 

au luat legătura cu moștenitorul Tronului Arhiducele Franz Ferdinand, cel care avea să fie asasinat la 

Sarajevo doi ani mai tîrziu, și care era rugat să intervină în favoarea românilor. Arhiducele a scris în 

acest sens primului ministru de la Budapesta, dar răspunsul acestuia a fost categoric și impertinent: 

„nu se poate reveni asupra unei decizii care a fost luată de către însuși Împăratul și de către Sfîntul 

Scaun Apostolicŗ
25

. Preoții din parohiile românești din Secuime au publicat o scrisoare în jurnalul de 

limbă germană „Katholische Kirchenzeitungŗ nr. 34 / 1912, în care au amenințat cu trecerea la 

Ortodoxie. Guvernul maghiar a reacționat imediat și a tăiat salariile preoților în cauză
26

, aplicînd 

așadar disciplina foamei. Între timp, în lunile iunie-iulie 2012 preotul Vasile Lucaciu face o deplasare 

cu caracter personal la Roma (spre deosebire de mitropolitul Victor Mihalyi, pentru el nu a fost prea 

cald ca să meargă la Roma), fiind sprijinit finaciar de către Geroge Pop de Băsești, unde își reînnoiește 

vechile legături de la 1895. Noutățile le comunică prin scrisori lui George Pop de Băsești. Află din 

culise că „ungurii exploatează serviciile pe care le face Viena pentru succesul Congresului Euharistic. 

Ungurii l-au amenințat pe Moșul [este vorba de Sf. Părinte Papa Pius X] că denunță Concordatul cu 

Vaticanul, dacă nu le face pe voieŗ
27

 în chestiunea Episcopiei Greco-Catolice maghiare.  

Cu Episcopia de Hajdudorogh lucrurile merg înainte. După emiterea Bulei de către Papă, la 8 

iunie 1912, se pune problema „executăriiŗ ei, adică punerea în practică a dispozițiilor de acolo. 

Guvernul maghiar încă nu a găsit omul potrivit pentru a fi episcop și numește un administrator 

provizoriu al noii Episcopii în persoana Episcopului ruteano-maghiarizat de la Muncaci Papp Antal. 

Acesta trimite o circulară în limba maghiară către toate parohiile, pentru a-și anunța noua calitate. 

Cînd au auzit că circulara este în maghiară, românii din Sanislău (actualul județ Satu Mare) i-au 

cerut preotului lor să o trimită înapoi la Episcop și să-i spună acestuia că ei nu au nevoie de 

episcopie nouă
28

. Pe 12 decembrie 1912, toți cei 14 preoți din cele 14 parohii din Comitatul Sătmar 

care au fost alipite forțat la Hajdudorogh au organizat o adunare de protest la Satu Mare. Episcopul 

provizoriu Papp Antal s-a plîns nunțiului papal de la Viena că există preoți recalcitranți, care i-au 

refuzat „cuvîntul său de salut și binecuvîntareŗ, adică circulara scrisă în limba maghiară, în pofida 

faptului că maghiara nu era limba oficială în dieceză. Episcopul Papp cere sfatul nunțiului papal cu 

privire la felul în care ar trebui să procedeze, iar acesta îi recomandă să suspende salariile preoților 

care nu se supun (din nou avem de a face cu disciplina foamei).  

Papp Antal se retrage din funcția de administrator provizoriu al Episcopiei și guvernul 

propune Sf. Scaun numirea unui episcop titular în persoana altui rutean maghiarizat, Miklossy 

Istvan, un preot fără studii superioare, dar un bun maghiar. După numire, Miklossy constată că 

Hajdudorogh este mai curînd o comună rurală, fără străzi pietruite, fără electricitate și mai ales fără 

o clădire care să poată fi considerată o „reședință cinstită și potrivităŗ („decentem et congrua 

habitationemŗ), așa cum scria în bula papală, demnă pentru un episcop și pentru curtea sa. Prin 

urmare, noul episcop refuză să se stabilească aici și obține o reședință provizorie în impozantul 

Palat al Camerei de Industrie din marele și modernul oraș Debrețin, la patruzeci km sud-est de 

Hajdudorogh, deși calvinii din Debrețin nu vedeau cu ochi buni stabilirea sediului unei episcopii 

Greco-Catolice în orașul lor, iar titulatura oficială a Episcopiei rămîne tot aceea de Hajdudorogh. 

Episcopul Miklossy își „constituieŗ (ăsta era termenul din epocă) un vicar în persoana unui individ 

încă și mai dubios, tot un rutean renegat, căruia în plus „îi lipseau cei șapte ani de acasăŗ
29

, un 

anume Jaczkovics (Itzikovics) Mihalyi, pe care îl numește vicar general și inspector școlar eparhial.  

Primele acțiuni inițiate de către vicarul Jaczkovics, camuflate sub pretextul unor inspecții 

curente, sunt de fapt niște expediții de pedepsire a preoților români din Sătmar care au refuzat 

                                                             
25* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912)., ed. cit., p. 40.  
26 Idem, p. 41. 
27 Ioan Georgescu, George Pop de Băsești, ed. cit., p. 286.  
28* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912)., ed. cit., p. 45.  
29 Ioan Georgescu, George Pop de Băsești, ed. cit., p. 288.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

66 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

66 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

scrisoarea de „binecuvîntareŗ în limba maghiară a fostului episcop provizoriu Papp Antal. Vicarul 

Jaczkovics își începe inspecțiile cu parohia din Moftin, în postul Paștilor, pe data de 10 aprilie 1913. 

Nu vine împreună cu alte fețe bisericești, ci se deplasează cu echipajul prefectului comitatului și 

este însoțit de subprefectul Madarassy și 16 jandarmi călări
30

. Cu această suită a intrat în sfînta 

biserică. Preotul Gheorghe Mureșan tocmai îi cumineca pe credincioși, dar vicarul Jaczkovics a 

intrat în altar și a cerut să fie întreruptă slujba, sub motiv că el vrea să facă inspecție. Cînd preotul a 

încheiat cuminecarea zicînd tare ecfonisul „Mîntuiește, Doamne, poporul Tău și binecuvintează 

moștenirea Ta!ŗ jandarmii, neștiind ritul oriental, au crezut că este vorba de un strigăt de luptă, de 

un îndemn la răzvrătire. Au început îmbrîncelile și vicarul a fost scos cu forța afară din biserică. Se 

trag clopotele, vine tot satul și se începe o bătaie generalizată cu jandarmii. Au urmat arestări, au 

fost tîrîte în temniță inclusiv femei și persoane minore, iar cei închiși au fost bătuți cu cruzime de 

către jandarmi.  

Preotul Mureșan și un număr de 14 enoriași sunt judecați la Satu Mare, fiind al doilea proces 

politic împotriva românismului derulat la Satu Mare în mai puțin de douăzeci de ani, după procesul 

Memorandiștilor. Modul în care a decurs procesul este relatat pas cu pas în revista „Unireaŗ de la 

Blaj
31

. Se pronunță pedepse aspre cu închisoarea pentru 15 inculpați și se aplică și amenzi 

ruinătoare pentru încă 20 de inculpați. Cei condamnați sunt: pr. Gheorghe Mureşan, canonic onorar, 

un an şi şase luni închisoare, trei ani pierderea drepturilor civile; Ioan Cerghi senior, Ioan Cerghi 

jun., Ioan Variu, A. Botiş, Grigore Bontea, Augustin Cădar, Ştefan Şoncodi, Pavel Şoncodi, Iacob 

Moldovan, Vasile Pop şi Vasile Tăutu, cîte 6 luni închisoare şi un an pierderea drepturilor civile; 

Grigorie Borota, 3 luni închisoare şi un an pierderea drepturilor civile; Maria Tarŝa, 15 zile 

închisoare şi un an pierderea drepturilor civile; Maria Pintea, achitată pentru o cauŝiune de 2000 

coroane aur. Ierarhii Greco-Catolici români ignoră „incidentulŗ. 

Tot în același timp și tot de către Vicarul Jaczkovics a mai fost trimis în două rînduri la 

închisoare și preotul Ciurdariu din Dob, Comitatul Sătmar, om în vîrstă de 70 de ani. Pentru că și-a 

îndemnat poporul să cumpere calendare românești a executat o pedeapsă de 3 luni la Seghedin apoi, 

abia ajuns acasă, a fost rearestat din nou pentru că s-a împotrivit autorităților. Alți preoți și-au 

îndemnat credincioșii să participe la Adunarea de la Alba Iulia din 29 mai 1912, împotriva 

înființării Episcopiei de la Hajdudorogh Ŕ și aceștia au fost întemnițați pentru „ațîțarea românilor 

împotriva națiunii maghiareŗ
32

. Episcopii, în schimb, întrucît nu au participat la acea Adunare, nu 

au avut nici un fel de neplăceri.  

Scandalul Episcopiei maghiare de la Hajdudorogh ia în curînd proporții internaționale. 

Protestele românilor la Sf. Scaun au „curs ca ploaiaŗ, după cum îndemna Vasile Lucaciu, iar 

deputații români din Parlamentul de la Budapesta, Ștefan Cicio Pop, Teodor Mihali și Alexandru 

Vaida Voievod, precum și Episcopul Vasile Hossu (Mitropolitul Victor Mihalyi lipsește din nou) 

țin lungi discursuri extrem de critice la adresa Legii de recunoaștere de către stat a acestei episcopii. 

Nunțiul de la Viena îi scrie secretarului de stat al Vaticanului să rezolve rapid problemele create de 

către noua episcopie, pentru că este în joc prestigiul și autoritatea Romei. În politica internațională 

se produc mișcări, în zona central și est europeană au loc regrupări de state și înființarea de alianțe, 

lumea presimțind un posibil război între cele două imperii, Habsburgic și Țarist, iar Austria dorește 

să atragă România în alianța Puterilor Centrale. România condiționează o alianță cu Austro-Ungaria 

de stoparea politicii de maghiarizare a românilor din Transilvania
33

.  

De la București, Constantin G. Dissescu, fost ministru pentru Culte și Instrucțiune Publică în 

guvernele Tache Ionescu și Titu Maiorescu, publică un amplu articol în ziarul „Le Tempsŗ de la 

Paris referitor la relațiile României cu Austro-Ungaria
34

. În acest articol, politicianul român 

                                                             
30 Ibidem, p. 288 și urm. Vezi și Vasile Stoica, Suferințele din Ardeal, Ed. Vicovia, Bacău, 2008, p. 320.  
31 În „Unireaŗ, Blaj, XXIV, 1914, nr. 41 Ŕ 43.  
32 Vasile Stoica, op. Cit., p. 321.  
33* * * Românii greco-catolici și Episcopia de Hajdudorogh (1912)., ed. cit., p. 51.  
34 Reluat în ziarul „Unireaŗ, Blaj, an XXIV, nr. 45 / 1914, p. 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

67 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

67 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

recunoaște că România a fost în ultimii 35 de ani sub influența Triplei Alianțe (poate și fiindcă am 

avut rege de origine germană), dar în ultima vreme relațiile între București și Viena s-au răcit, din 

cauza faptului că Austria și Ungaria nu au dat o soluție convenabilă chestiunii românilor din 

Ungaria. Guvernul maghiar a afirmat că aceasta este o chestiune pur internă a Ungariei, dar 

România nu poate să recunoască un astfel de punct de vedere. Fostul ministru Constantin G. 

Dissescu mai arată că în luna august 1912 a trimis o Scrisoare contelui Berchtold (pe atunci 

ministrul de Externe al Ungariei), în care a protestat împotriva numirii unui episcop greco-catolic 

maghiar pe teritoriul unor dieceze românești, dar intervenția sa nu a fost ascultată. 

În tot cursul acestor evenimente, Mitropolitul Greco-Catolic Victor Mihalyi a jucat un rol 

ambiguu și șters, probabil în mod intenționat. În Maramureșul natal, pentru acest Mitropolit s-a 

creat un adevărat cult al unui ierarh activ și bun român, ba a mai fost ales și membru de onoare al 

Academiei Române, poate și sub influența indirectă a mult mai merituosului său frate Ioan Mihalyi 

de Apșa, celebrul editor al Diplomelor maramureșene, dar în realitate Mitropolitul Victor a fost 

absent de peste tot acolo unde se juca soarta românilor din Provincia sa metropolitană. Nu s-a 

implicat deloc în Mișcarea memorandistă, deși viitorul Mitropolit Ortodox al Ardealului, Vasile 

Mangra, a făcut parte din delegația care a dus Memorandumul la Viena. Nu a mers la nici una din 

cele două Conferințe de la Budapesta (noiembrie 1911, deși atunci se afla în Budapesta, și nici la 

cea din februarie 1912), acolo unde s-a decis lista cu parohiile românești care trebuiau rupte de la 

episcopiile românești și trecute forțat la Episcopia Greco-Catolică maghiară. Nu a fost prezent nici 

la Adunarea de la Alba Iulia din 29 mai 1912, unde s-a luat atitudine și s-a conceput un Memoriu 

împotriva înființării Episcopiei Greco-Catolice maghiare de la Hajdudorogh. Nu a mers nici la 

Roma, așa cum l-a însărcinat Rezoluția Adunării de la Alba Iulia, pentru a preda el însuși papei 

Memoriul întocmit în urma acestei Adunări. Unii istorici i-au scuzat absențele din momentele 

cruciale ale evenimentelor din anii 1911-1912, motivînd că era bătrîn și bolnav (avea pe atunci 

70-71 de ani). Dar patru ani mai tîrziu, după ce România a intrat în război împotriva 

Austro-Ungariei, în toamna anului 1916 Mitropolitul Mihalyi și-a părăsit reședința de la Blaj (deși 

era mai bătrîn cu patru ani și probabil tot în aceeași stare de sănătate) și s-a refugiat la Oradea, de 

frica intrării în Ardeal a batalioanelor române, care au început să treacă Carpații. Aceeași 

istoriografie apologetică și encomiastică a creat și reprezentarea falsă, potrivit căreia numai 

Mitropolitul Ortodox al Ardealului, Vasile Mangra, a dat o Circulară către preoții lui și către popor, 

în care s-a pronunțat împotriva intrării Armatei Române în Ardeal, iar Mitropolitul Greco-Catolic 

nu ar fi dat așa-ceva.  

În realitate, imediat după intrarea României în Primul Război Mondial, ambii mitropoliți 

români, aflați atunci la Oradea, și Vasile Mangra și Victor Mihalyi, au primit de la guvernul 

maghiar un concept scris, care conținea unele idei orientative împotriva României și de afirmare a 

loialității față de statul maghiar și li s-a cerut la modul imperativ să adapteze acest text sub formă de 

pastorale și să îl comunice enoriașilor. Ideea de bază a acestui text a fost publicată chiar de către un 

istoric care a fost în același timp și preot unit, l-am numit aici pe Alexandru Filipașcu, cu a sa 

celebră Istoria Maramureșului, tipărită la București în toamna anului 1940. Textul guvernului 

maghiar suna cam în felul următor: „Noi, reprezentaŝii bisericeşti şi laici ai românimii respingem 

afirmaŝia că ne-am găsi sub domnie străină. Suntem cetăŝeni egal îndreptăŝiŝi cu ungurii, avem vechi 

tradiŝii de credinŝă faŝă de tron şi patrie. Nu vrem eliberare [din partea României], ne alipim la 

indestructibilitatea patriei noastre maghiare. Noi, românii din Ungaria ŝinem cu tot preŝul să trăim 

sub domnia sfintei coroane ungare. Vom lupta cu toate armele spirituale şi fizice pentru apărarea 

integrităŝii Ungarieiŗ
35

 etc., etc. Ambii mitropoliți au îmbrăcat ideea în haine retorice particulare, 

după personalitatea și stilul fiecăruia și au transmis-o apoi către preoți sub formă de circulară. Este o 

întîmplare că Mitropolitul Greco-Catolic Victor Mihalyi a murit în refugiu la Oradea pe la sfîrșitul 

lunii ianuarie 1918, iar pînă la 1 Decembrie 1918 lumea a avut timp să uite de el, în timp ce 

                                                             
35 Alexandru Filipașcu, Istoria Maramureșului [republicată anastatic], Editura Gutinul, Baia Mare, 1997, p. 204.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

68 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

68 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Mitropolitul Ortodox Vasile Mangra a trăit mai mult și s-a refugiat în Ungaria, iar la 1 Decembrie 

1918 lumea și-a adus aminte de el, numai de el, și de Circulara lui anti-românească. După cum 

probabil tot o întîmplare este și faptul că istoricii români de orientare Greco-Catolică au găsit și 

valorificat publicistic numai textul semnat de către Vasile Mangra și nu l-au găsit sau nu au vrut să 

îl găsească și pe cel semnat de către Victor Mihalyi.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:18 UTC)
BDD-A30446 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

