
104

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

LINGVODIDACTICA

CZU: 811.135.1:37.016.046
ORCID: 0000-0003-4636-6801
DOI: 10.5281/zenodo.3419754

Veronica BÂLICI
Institutul de Științe ale Educației

(Chişinău)

CONDIȚIONĂRI ÎN FORMAREA 
IDENTITĂȚII CULTURAL-LINGVISTICE

Conditions for cultural-linguistic identity forming

Abstract: Aquality education is the one that goes beyond times of uncertainty and of-
fers superior valuesto human existence. As language is the prerequisite for the establishment 
of the student’s spiritual world, the relationship with the values promoted through language 
also has to be emotional, given that thymos or the affective-emotional dimension is one of the 
basic conditions for education. The specificity of language education is that it addresses the 
domain of culture from the point of view of linguistic consciousness. The sense of one’s own 
value, human  dignity, the expression of one’s own identity are all conditioned by courage. The 
ideal and symbol of preserving our identity, the courage to manifest our linguistic conscious-
ness (cultural-linguistic identity) reside in our will to speak in a beautiful and cultivated man-
ner, which is a  sign of responsibility and respect towards the human being.

Keywords: dignity, identity, thymos, courage, will, conscience, linguistic conscious-
ness (cultural-linguistic identity).

Rezumat: O educație de calitate este aceea care depășește incertitudinile timpurilor 
și oferă valori superioare existenţei umane. Limbajul fiind condiţia creării lumii spirituale a 
elevului, relația lui cu valorile promovate prin limbă trebuie să fie și emoțională, deoarece 
thymos-ul sau dimensiunea afectiv-emotivă este una dintre condițiile de bază ale educației. 
Specificitatea educației lingvistice constă în faptul că va aborda domeniul culturii din per-
spectiva conştiinţei lingvistice. Curajul condiționează conştiinţa propriei valori, sentimentul 
uman al demnităţii, exprimarea propriei identități. Idealul și simbolul demnității noastre iden-
titare, curajul de a ne manifesta conştiinţa lingvistică (identitatea cultural-lingvistică) rezidă 
în voința de a vorbi mai frumos, a vorbi cult – semn al responsabilității și respectului față de 
ființa umană.

Cuvinte-cheie: demnitate, identitate, thymos, curaj, voință, conştiinţă, conştiinţa ling-
vistică (identitate cultural-lingvistică).

Rădăcina oricărei educaţii este curajul

Vremurile ne indică semne descurajatoare despre spiritul lumii moderne, intrat  
într-o criză nu numai de ordin intelectuial, dar şi valoric şi care susține primordialitatea 
materiei și ignoră spiritul, conștiința. Nietzsche spune că cel mai grav și general semn al 
epocii moderne constă în faptul că omul şi-a pierdut aproape complet demnitatea umană 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



105

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

în propriii săi ochi. Cei care caută „sensul” evenimentelor, conștientizează că nu există 
unitate în multiplicitatea lor, că lumea pare să nu aibă valoare şi că omul nu mai este 
„centru al devenirii”. Aceste incertitudini risipesc forțele omului și îi desfiinţează curajul 
(Nietzsche, 2014, pp. 8-11).

Semnele vremurilor ne mai relevă un adevăr foarte dureros cu privire la faptul că 
limbile vor sărăci, iar vorbirea se va trivializa. Este unul dintre semnele timpului, despre 
care ni se relatează într-unul dintre cele mai vechi texte din literatura veche a Indiei (Linga 
Purana, II, 39-40), cu vreo două-trei mii de ani în urmă (18). În sensul acesta s-a afirmat 
că omul nu se mai poate întâlni cu esenţa sa decât rareori (Heidegger). Prezentul nostru, 
ceea ce se întâmplă cu privire la activitatea lingvistică a vorbitorilor, agresiunea la adresa 
limbii române care se face, în primul rând, chiar în viaţa şcolară de zi cu zi a elevului prin 
excesul de informaţii, termeni, încărcarea exagerată a vocabularului limbii române cu 
termeni străini, introduşi fără niciun discernământ, sunt fenomene extrem de triste. 

Cu părere de rău, cuvintele chiar se pot „întoarce împotriva umanităţii”, atunci când 
întrebuinţarea lor este nefirească. T. Slama-Cazacu obiecta împotriva distorsionărilor de 
comunicare în viaţa socială, a „limbajului de lemn”, a „paralizării raţiunii”, a golului 
ideatic de a căror gravitate trebuie să devenim conştienţi. Tinerii recunosc ameninţarea 
şuvoiului de idei, de termeni, pe care nu reușesc să îi asimileze, pentru că nu li se oferă 
modalități pentru aceasta, timp pentru gândire profundă, reflecție. Și Eminescu ne atrăgea 
în mod serios atenția asupra faptului că tinerii noștri „nu domină pe deplin limba, nu stă-
pânesc pe deplin materialul ei de fineţe şi distincţiuni” (apud Bâlici, 2010).

Aceste dezolante semne, despre care am vorbit mai sus, nu ne adorm conştiinţa, 
ci dimpotrivă ���������������������������������������������������������������������           –��������������������������������������������������������������������            mai degrabă o trezesc, o revigorează. �����������������������������    O schimbare benefică este po-
sibilă și ea stă în „puterea minților și a spiritelor” noastre. Există o forță interioară, o 
„materie primă” imaterială în fiecare om, subliniază C. Cucoş, care în anumite condiții, 
prin curaj, voință, măiestrie „mută munții din loc”. Este nevoie de o filosofie curajoasă a 
educației ca „să conservăm experiența verificată și bunele practici, să le adecvăm la pulsul  
vremii” (Cucoș, pp. 11-16). Aceasta ne va fi de folos pentru a înmulți „talanții” moșteniți 
și pentru a ajuta fiecare copil să crească și să se dezvolte în raport cu aptitudinile, calitățile, 
posibilitățile sale. „Educația este valoroasă și valabilă, dar și un act de curaj, un pas îna-
inte al curajului uman” (Savater, p. 19). Trebuie doar să ne angajăm cu îndrăzneală, scrie 
Savater, în acest domeniu problematic și nesigur al educației.

Principalele interogaţii care domină spiritele tuturor timpurilor, dar mai ales ale 
modernității, sunt acelea cu privire la cum trebuie să ne raportăm noi la evenimente-
le pe care le trăim, care este sensul lor istoric şi în ce constă încă umanismul omului.  
Adică, ce înseamă „a fi om” în aceste contexte? Răspunsul la aceste probleme îl aflăm 
prin dialog cu vremurile, cu ceilalţi oameni, prin informare, prin ştiinţă, prin învăţare. 
„Logica ştiinţei moderne” clarifică şi interpretează totul mai mult din punct de vedere 
economic. Istoria însă ne demonstrează că progresul tehnologic nu oferă valori și calități 
superioare existenţei umane. Dimpotrivă, „existenţa umană depinde în mod decisiv de un 
proces paralel de evoluţie morală a omului” (Fukuyama, p.18). Atât trecutul, cât şi pre-
zentul nu ne convinge că productivitatea economică i-ar transforma pe oameni într-atât,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



106

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

încât ei să devină mai liberi sau mai fericiţi, sau mai morali. Nefiind deci omul doar un 
„animal economic”, avem nevoie de reprezentări mult mai serioase cu privire la fenome-
nele vieţii, la fel de mult precum și de răspunsuri şi modalități de rezolvare a dificultăților 
pentru a ieși din aceste impasuri grele. 

Conștiința propriei valori este acea forţă înterioară care oferă omului siguranţă, 
echilibru spiritual, succes în viaţă, curaj pentru a acţiona şi determină sentimentul dem-
nităţii sale. Când propria valoare este absentă, omul nu este cuprins pur şi simplu de  
nelinişte, ci devine anxios, îşi pierde încrederea în sine şi această neîncredere se va ade-
veri în timp neapărat. Deoarece ideea de bază de la care se porneşte, afirmă Fukuyama, 
este atât kantiană, cât şi creştină. Adevărul constă în faptul că „fiecare fiinţă omenească 
posedă o anumită demnitate”. Iar „această demnitate universală depinde de capacitatea 
omului de a spune dacă anumite acte sunt contrare legii morale şi, din acest motiv, negative. 
A te respecta într-adevăr înseamnă să fii capabil să simţi ruşinea sau dezgustul pentru 
propria persoană atunci când nu eşti în stare să trăieşti conform anumitor norme morale”  
(Fukuyama, p. 261; Nietzsche, 2014, p. 11). 

O viziune progresistă și diferită de altele este cea a lui Hegel, marele filosof  
istoricist. Gânditorul german susţinea că adevărul are o valoare dependentă de condiţiile 
istorice şi că întreaga conştiinţă umană este şi ea limitată de condiţiile societăţii, de lumea 
în mijlocul căreia trăiește fiinţa umană – sau de „vremuri”. Hegel a stabilit că istoria este 
„progresul uman către niveluri superioare de raţionalitate şi libertate şi acest proces îşi 
găsea punctul final logic în dobândirea conştiinţei absolute” (apud Fukuyama, pp. 60-62). 
Căci omul are o natură schimbătoare, „el nu este pur și simplu, ci devine altceva decât a 
fost înainte” (Ibidem). Fiind omul „în trăsăturile sale esenţiale nedeterminat”, el va avea 
nevoie de o educație curajoasă pentru a se folosi de propria libertate și a-și urma propria 
sa natură.

Așadar, conștiința și raționalitatea sunt pe drum. Ele au nevoie de condiții speciale 
pentru ecloziune. P. Gray însă formulează un șir de greșeli, imperfecțiuni ale sistemului 
nostru de educaţie care încalcă libertatea copiilor în mod exagerat, le subminează dez-
voltarea responsabilităţii prin impunerea permanentă a anumitor activităţi şi transformă 
învăţarea din plăcere în efort (este vorba de motivaţia înnăscută), le subminează elevilor 
oportunitatea de dezvoltare a intereselor autentice, nu le dezvoltă curajul de a critica, de 
a-şi exprima ideile liber şi deci nu li se dezvoltă cu adevărat gândirea critică etc. (apud 
Albu, pp. 290-295). Nu înzadar Fr. Savater insistă asupra acestui adevăr netăgăduit că 
este necesar să redevenim raţionali, să avem curajul zilnic de a combate stereotipurile, 
clişeele, într-un cuvânt – să avem curaj să ne exprimăm propria identitate (apud Albu, p. 
255). În acest context problema dezvoltării curajului devine foarte importantă, devine una 
primordială.

Anume curajul, pasiunea, bucuria de a face anumite lucruri sunt importante în lu-
mea de azi. Nu coeficientul de inteligenţă, ci acest coeficient de curaj al fiecărui locuitor al 
„lumii plate” face diferenţa, crede Th. Friedman, citat de ilustrul pedagog român G. Albu. 
Fiecare om este dotat sau ispitit de un anumit coeficient de curaj (apud Albu, p. 297). 
Prin urmare, curajul poate fi şi trebuie educat! El poate fi educat în mod conştient.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



107

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

După Dicționarul explicativ al limbii române curajul se definește drept „forță morală, 
tărie de caracter în acțiuni, în manifestarea convingerilor, în înfruntarea neajunsurilor, pre-
judiciilor etc; îndrăzneală, bărbăție, vitejie” (DEX, 2007, p. 492). Dicţionarul de sinonime 
al limbii române stabilește următoarele sensuri pentru curaj: „bărbăție, cutezanță, dâr-
zenie, încumetare, îndrăzneală, neînfricare, semeție, temeritate, întrepiditate, petulanță, 
suflet, inimă (s.n.), voinicie, mărinimie, eroism, neînfricare, vitejie,bravură” (Seche, 
p. 196). În opinia lui G. Albu curajul implică „îndrăzneală, iniţiativă, cutezanţă, vitalitate, 
tărie, sensibilitate”. El mai presupune, de asemenea, „eroism, reflecţie, gândire critică, 
activă, atenţie vie, tenacitate, pulsul ideii, dar şi pe cel al realităţii, depăşirea obstacolelor, 
riscuri, sacrificiu (de sine)” (Albu, p. 356).

Și ne întrebăm, nu fără temei, de unde apare totuşi curajul în om? Care ar fi originea 
lui, începutul, rațiunea, cauza sau impulsul?

Potrivit lui I. Neacșu, curajul face parte din principalele categotii emoțional-afective 
(pe lângă iubire, fericire, frică, mânie, gelozie, suferință). Curajul este advers stării de frică, 
el reprezintă o stare  emoțional-afectivă care a depășit frica ori teama. Se afirmă că el 
este „o sinteză de materie, energie, informație și acțiune” care se exteriorizează pozitiv 
(spre deosebire de lașitate, bravură, pseudocuraj). Curajul poate fi educat (consecvența, 
perseverența, hotărârea) și el „se manifestă pe fondul unei lucidități clare și al unui control 
conștient” (Neacșu, p. 194). Din punct de vedere fenomenologic, se caracterizează prin 
cutezanță, eroism, temeritate.

Pentru a arăta importanța și forța morală a curajului, dar şi originea lui, vom merge 
acum și mai adânc în cercetarea fenomenului respectiv. Ne vom folosi acum de ideile lui 
F. Fukuyama din bestsellerul său Sfârşitul istoriei şi ultimul om. Autorul face trimitere 
la Hegel şi la prezentarea nematerialistă a istoriei care se întemeiază pe „lupta pentru  
recunoaştere” minimalizându-se  aspectul economic al vieții de care am devenit dependenți 
într-un mod cu totul exagerat.

Dorinţa de recunoaştere (un concept foarte vechi) apare la Platon în Republica, 
„atunci când observa că există trei părţi ale sufletului, o parte doritoare, o parte care raţi-
onează şi o parte pe care el o numea thymos sau „îndrăzneală”. O mare parte a comporta-
mentului uman poate fi explicată ca o îmbinare a primelor două părţi, dorinţa şi raţiunea: 
dorinţa îi împinge pe oameni să caute lucruri din afara lor, în timp ce raţiunea sau calculul 
le arată calea optimă de a le obţine. Dar, în plus, fiinţele omeneşti caută recunoaşterea pro-
priei lor valori. Tendinţa de a-şi acorda o anumită valoare şi de a cere recunoaşterea acelei 
valori se regăseşte, în ziua de azi, în ceea ce am putea numi în limbaj obişnuit „respect de 
sine”. Tendinţa de a nutri respect pentru sine îşi are originea în acea parte a sufletului nu-
mită  thymos (Fukuyama, p. 9). Se crede că thymos-ul este un sentiment uman al dreptăţii.

Oamenii au deci o mândrie thymotică a propriei valori. Când o naţiune îşi cere 
recunoaşterea grupului său lingvitic, cultural sau etnic, a obiceiurilor, a datinilor (ceea ce 
se înţelege în general prin „cultură”), acest fapt este considerat de către lumea modernă 
supusă globalizării mai puţin raţional. Dar adevărul este cu mult mai complex şi necesită 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



108

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

din acest punct de vedere o reinterpretare. Nietzche şi Tocqueville consideră că democra-
ţia modernă a dus la triumful unui fel de morală a sclaviei, pentru că ea este cauza apariţiei 
unor „oameni fără inimi”, formaţi din dorinţă şi raţiune, dar privaţi de thymos. În plus, 
ei cred că ataşamentul faţă de comunităţile mici presupune anume că omul nu se poate 
mulţumi doar cu o recunoaştere universală (acesta „este ceva mai puţin decât o fiinţă  
umană întreagă”). Recunoaşterea este, aşadar, „baza psihologică a virtuţilor politice –  
curajul, spiritul civic şi spiritul dreptăţii” (Fukuyama, pp.13-14; Nietzsche, 2014, p. 292).

A. Kojeve, un întemeietor al unor interogaţii profunde şi ample, în Introducere la 
lectura lui Hegel, crede că o conştiinţă independentă sau dorinţa care generează această 
conştiinţă, este, de fapt, o funcţie a dorinţei de „recunoaştere”. După Kojeve, „recunoaş-
terea ne permite să recuperăm o dialectică istorică total nematerialistă care este mult mai 
bogată în înţelegerea motivaţiei umane decât versiunea lui Marx sau cea sociologică” 
(apud Fukuyama, p. 130).

Ideea Hegel-Kojeve�������������������������������������������������������������� �������������������������������������������������������������(după autor Hegel-Kojeve este un nou filosof, „sintetic”) de-
monstrează că lumea modernă supune motivaţia la cauze economice. Dar cea mai mare 
parte a vieţii noastre publice este noneconomică. Acea dimensiune a fiinţei umane care 
desemnează mândria şi dorinţă de afirmare, adică „lupta pentru recunoaştere” este foarte 
vizibilă în viaţa noastră de fiecare zi.

Omul se caracterizează ca om prin faptul că „doreşte dorinţa altor oameni”,  
adică să fie recunoscut ca om („o altă conştiinţă umană care să-l recunoască”): „conştiinţa 
propriei valori şi identităţi sunt intim legate de valoarea pe care i-o atribuie alţi oameni” 
(Fukuyama, p. 132). Fiind omul „liber în sensul metafizic de a fi total nedeterminat de 
natură (...), el este capabil de o adevărată opţiune morală” (Ibidem). Prin urmare, ceea ce 
constituie identitatea omului ca om, demnitatea specifică a lui, constă „exact în această 
posibilitate a unei opţiuni morale libere” (Ibidem). Aceasta ar însemna a fi liber şi autentic 
uman (Hegel-Kojeve) (Fukuyama, p. 134).

Socrate (în Republica) crede că civismul şi curajul îşi au originea în thymos, 
care sunt nişte sentimente de mândrie pentru cetate şi binele comun (apud Fukuyama, 
pp. 161-162). Şi pentru Aristotel thymos-ul este virtutea esenţială a omului, ea este un 
fel de „măreţie a sufletului”, de „nobleţe morală”, care cuprind în sine curajul, dreptatea, 
cumpătarea (apud Fukuyama, p. 327). Prin urmare, sentimentul uman al demnităţii şi do-
rinţa de recunoaştere pot fi originea sentimentului patriotic, a spiritului civic, a curajului, 
precum şi a altor preţioase virtuţi.

Totuşi nu există un acord comun cu privire la valorile morale şi thymos-ul este con-
siderat în unele situaţii drept punct de plecare al conflictelor umane. S-a încercat elimina-
rea totală a thymos-ului din viaţa politică (de către întemeietorii liberalismului modern) şi 
o înlocuire a lui cu o combinaţie dintre dorinţă şi raţiune. Iar procesul de „modernizare” 
constă într-o victorie a laturii doritoare a sufletului, condusă de raţiune, asupra celei  
thymotice. Această victorie a laturii doritoare a sufletului „se manifestă prin profunda 
economizare a vieţii” (Fukuyama, pp. 161-168). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



109

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

Neitzsche a fost interesat extrem de mult de măreţia, nobleţea şi demnitatea umană. 
El considera că pasivitatea vine din mulţumirea de sine, iar pasiunile care spun „da” vin 
dintr-o conştiinţă a forţei, din durere. Toate aceste virtuţi iau naştere într-un individ sau 
popor mândru, cu demnitate, şi ele sunt măsura nivelului de cultură la care putem urca. 
Thymos-ul caută în mod conştient lupta şi sacrificiul. Când toţi vor dori aceleaşi lucruri şi 
toţi vor fi egali, va fi din ce în ce mai greu să înţelegi „problemele cu un adevărat conţinut 
moral”. Pentru că „moralitatea implică ditstincţie dintre superior şi inferior, între bine şi 
rău, ceea ce pare să violeze principiul democratic al toleranţei” (Neitzsche, 2014, pp. 291-
292; Fukuyama, p. 263).

În plus, crede Neitzsche, o fiinţă umană nu poate fi nici rezistentă, nici eficientă, 
nici puternică sau productivă, fără să privească spre un orizont, un ideal, adică fără să 
aibă o serie de valori şi credinţe, principii sau convingeri care sunt acceptate fără a fi 
contestate. Fără un asemenea orizont nu are viitor nici o naţiune (Neitzsche, 2012, p. 134; 
Fukuyama, p. 264).

Noi, în ce mai credem, ar trebui să ne întrebăm!? Avem un crez, un ideal sau un 
orizont către care să tindem? 

Atât Neitzsche, Tocqueville, Cozolino, Rădulescu-Motru, Cimpoi ş.a. au subliniat 
importanţa vieţii comunitare la nivel de naţiune, dar şi sub nivelul naţiunii, a vieţii de 
asociaţie ca focar al spiritului civic. Astfel de comunitate serveşte drept ideal, pentru că 
viaţa privată în cadrul unei comunităţi este mult mai satisfăcătoare decât simpla cetă-
ţenie într-o mare democraţie modernă. Recunoaşterea de către stat este în mod necesar  
impersonală; dimpotrivă, viaţa comunitară implică un tip mult mai individual de recu-
noaştere din partea unor oameni care au aceleaşi valori. De aceea declinul vieţii comuni-
tare este un pericol pentru oamenii thymotici, care au demnitate, curaj, conştiinţă.

Un alt filosof celebru şi om de cultură german, P. Sloterdijk, scrie că pentru lumea 
de odinioară, viaţa fără eroism şi curaj, era neantul. Gloria şi curajul le deschideau oame-
nilor calea de acces la uimire, măreţie, mândrie. Nevoia de eroism era condiţia primă a 
vieţii. Acestea sunt forţe (emoţii) care îi „scoate pe oameni din amorţirea lor vegetativă”  
şi îi ajută să respire mai liber (Sloterdijk, pp. 8-9). Cântecele despre energia eroică şi 
despre curajul luptătorului poate ridica orice sentiment la rang de substană primordială – 
„chintesenţa forţei active”, expresivitate totală (Sloterdijk, p. 11).

Cuvântul pentru „organul” din pieptul eroilor şi al oamenilor în care iau naşte-
re puternice porniri pătimaşe este thymos – el desemnează „focarul de excitare al sine-
lui mândru” (mândrie, curaj, cutezanţă, nevoia de afirmare, dorinţa de dreptate etc.)  
(Sloterdijk, p. 18). Iar omul, în calitate de păzitor al sentimentului trebuie „să intre într-un 
raport conştient cu acesta” (Ibidem). În cultivarea civilă a thymos-ului, acesta supravieţu-
ieşte sub forma curajului.

Psihanaliza, remarcă Sloterdijk, încearcă să „deducă bogăţia cu totul aparte a feno-
menelor thymotice din autoerotism” şi „nu a căutat niciodată o cale formativă de produ-
cere a omului mândru, a luptătorului, a omului înzestrat cu ambiţie” (Sloterdijk, p. 22). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



110

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

Nu se mai ține cont de adevăratul sens al unor cuvinte cum este curajul sau demnitatea 
umană” din cauza unui exerciţiu de uitare purtând numele de instruire” (Sloterdijk, p. 23). 
Dar educaţia pretinde o altă atitudine faţă de formarea umană. Este important să nu uităm 
că „thyimotica le oferă oamenilor modalităţi de a pune în valoare ceea ce au, pot, sunt şi 
vor să fie ” (Sloterdijk, p. 24).

Sistemul de învăţământ ar trebui să-şi revendice responsabilitatea pentru educaţia 
thymotică, pentru bogăţia acestor fenomene (a curajului mai întâi), pentru ca elevul să-şi 
conştientizeze raportul cu ele şi să devină păzitorul lor (Heidegger). În opinia celor mai 
în vogă filosofi şi gânditori moderni (Sloterdijk, Fukuyama, Marcel, Hedegger, Cozolino,  
Albu etc.) dimensiunea afectiv-emotivă nu contrazice esenţa raţională a omului. 
Dimpotrivă, putem vorbi despre dreptul fundamental la identitate şi viaţă, deoarece 
omul are nevoie de o inteligenţă care se convinge de mobilurile ei thymoticeprin aban-
donarea umilinţei, ruşinei umilitoare, nesiguranţei etc.

Cu părere de rău, tendinţa învăţământului modern este de a pune accentul mai 
mult pe competenţele care să sprijine în viitor lumea economică şi îi îndepărtează pe ti-
neri de autoritatea şi valorile tradiţionale. Şi mai tristă încă este încurajarea nihilismului,  
a relativismului care susţin că „toate orizonturile şi sitemele de valori sunt determinate de 
timpul şi locul lor şi că nici unul nu este adevărat” (Fukuyama, p. 264). Dar în realitate, 
putem afirma cu certitudine că există oameni de toate vârstele şi tineri, mai ales, care 
tind spre valori profunde şi îşi doresc cu adevărat un orizont. Însă această diversitate de 
valori prezentă în lumea contemporană este foarte confuză şi tulburătoare. Aceasta este o  
„contradicţie” pentru care modernitatea nu a găsit deocamdată soluţii (Fukuyama, p. 265).

Rezervele de idealism sunt inepuizabile. De aceea o problemă de mare actualitate 
este cum să facem să resuscităm grandoarea thymos-ului şi cele mai înalte sentimente 
umane! S-a constatat deja că forţa morală – curajul este „afirmarea naturii esențiale a 
cuiva, a entelehiei sau a țelului său interior, este o afirmare care are în sine caracterul lui 
în pofida” (Albu, p. 13). Curajul se poate manifesta sub diverse forme: curajul de a fi noi 
înșine, de a ne manifesta identitatea, curajul de a gândi și a acționa cumpătat, curajul de a 
înfrunta vulgaritatea, curajul de a ne recunoaște imperfecțiunea etc. Iar voința reprezintă 
dimensiunea fundamentală a curajului și principalele ei calități sunt forța, perseverența, 
consecvența, fermitatea, independența (Ibidem). 

Voința își are originea în autoafirmarea thymotică, mai concret – în dorință. Dorința 
e o stare spirituală ce împinge către un scop; ea presupune o intenție, adică o conștientizare 
a dorinței, care se sprijină pe un crez (Marele dicţionar al psihologiei, 2006, Fukuyama). 
În aceeași ordine de idei, C. Noica scrie că ceea ce îţi poate oferi o realitate durabilă este 
conştiinţa cunoaşterii („actul de cunoaştere e asimilator ca nutriţia, prefăcând pe altceva 
în acelaşi”). Dar pe lângă inteligenţă mai e nevoie şi de altceva: de credinţă (Fichte). Din 
credinţă, sugerează Noica, se naşte voinţa care este izvor de acţiune (Noica, pp. 42-43). 
Prin urmare, nimic fără voinţă nu se poate naşte. Datoria noastră este să facem din ea con-
diţie de viaţă. Și atunci toate devin cu putință (Noica, p. 189).Voinţa de-a face, constată 
Noica, are la baza ei un sentiment al grandorii, al responsabilității (s.n.) (Noica, p. 165). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



111

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

În plus, trebuie să menționăm și sentimentul bucuriei de a acționa, care vine dintr-o forță 
a plenitudinii, „din tensiunea forțelor care cresc fără încetare în noi și nu știu încă a se 
manifesta”: starea naturii care suntem. Această stare comandă ” o transmutare a valorilor 
prin care să arate forțelor acumulate o cale, o direcție, astfel încât ele încep să scapere în 
scântei și în acțiuni” (Neitzsche, 2014, pp. 286-287).

Oamenii thymotici nu vor renunţa niciodată la aspiraţia lor către recunoaştere şi vor 
căuta activităţi specific umane pentru afirmarea naturii lor esenţiale. Noi ne dorim idealuri 
pentru care merită să depui eforturi curajoase, să lupţi, să trăieşti. Am subliniat deja ideea 
că a convieţui într-o comunitate este un act benefic, raţional şi folositor. Acest fapt devine 
idealul unui proiect care susţine spiritul civic şi îndeamnă la acte de curaj, de vrednicie, 
de virtute, de sacrificiu. Fiecare membru al comunităţii este recunoscut pentru calităţile lui 
distinctive, pentru „micile acte zilnice de altruism”, de curaj pe care oricine le poate săvâr-
şi. Dacă la japonezi, de exemplu, inventarea unor arte formale (ceremonia ceaiului, arta 
aranjamentului floral etc.) au devenit un simbol al manifestării umanismului, pentru noi, 
a vorbi mai frumos, ar trebui să devină idealul și simbolul demnității noastre identitare, 
curajul și voința de a ne manifesta conştiinţa lingvistică (identitatea cultural-lingvistică).

Așadar, educația lingvistică, abordată din perspectiva educaţiei thymotice, repre-
zintă o formă specială de manifestare a curajului, a afirmării naturii esențiale a ființei  
umane, care constă în manifestarea demnității, nobleței, responsabilității, libertății  
spiritului, respectului față de ființa umană în comportamentul lingvistic, a vorbirii culte,  
a manifestării conștiinței lingvistice ca particularitate a unei identități culturale, prin res-
pingerea violenţei simbolice, a vulgarității, a vorbirii în deșert etc.

Mijloacele de realizare pot fi foarte diverse: dialogul şi acceptarea lui, dezvolta-
rea relaţională, interogaţia, autointerogaţia, gândirea profundă. Modelarea este un mijloc 
excelent de cultivare a încrederii, de sporire a sensibilității, prin cunoașterea actelor de 
curaj din diverse domenii (religios, filosofic, artistic, ştiinţific), și, în special, din domeniul 
culturii lingvistice, a literaturii artistice. Putem resuscita voința acțională axându-ne pe 
modele motivaționale excepționale, cum este Eminescu, spre exemplu, prin transfer de 
demnitate, cu valoare de liant social. Acest model (și altele, precum ar fi Eliade, Noica, 
Blaga, Vieru, Cimpoi etc.)  ���������������������������������������������������������������poate genera tinerilor nu numai stări de voinţă, ci și de gran-
doare, de aderare la un sistem de valori sigur. În deplinătatea valorică a sa (M. Cimpoi), 
ca om de cultură ce era, trebiue să regăsim prin Eminescu bucuria culturii și bucuria de 
a acționa.

C. Cucoş ne atrage atenţia cu privire la excesul de „pragmatizare”, în mod special, 
şi cu privire la poziţionarea educaţei pe o treaptă exagerat de „utilitaristă”. Şi aduce mai 
multe argumente în acest sens: „educația trebuie să fie cu un pas înainte față de cum arată 
lumea acum şi să fie „cu fața spre viitor”, altfel ea nu este valabilă; educația trebuie să ofe-
re elevilor „o pregătire multivalorică generală” pentru a cunoaşte „instrumentele culturale 
de bază”; educația să pună accentul pe „a fi” nu pe „a avea” pentru „înnobilarea omului și 
formarea spiritului”; „artele liberale”, „ca embleme definitorii pentru evoluția omenirii”, 
vor proteja şi sprijini continuitatea spirituală a fiinţei umane. Pentru a obţine rezultatele 
dorite, mai trebuie să-i familiarizăm pe elevi cu metodologiile de dobândire a cunoştinţe-
lor şi de valorificare a sensurilor în diverse contexte ale vieții (Cucoș, pp. 20-22).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



112

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

Importanța și oportunitatea unei discipline școlare nu poate fi stabilită în raport cu 
acțiunile de moment, neîtârziat, după „valoarea ei de piață”. Școala nu poate fi o „anexă” 
sau un „incubator” al „lumii muncii”. Mai important decât orice este să ne preocupăm 
de „formarea unor calități ce țin de frumusețea sau coerența interioară. Unor competențe 
acționale trebuie să le asociem și caractere pe măsură” (Ibidem). Există încă şi obiective 
atât de importante, încât ele nici nu pot fi puse în discuţie, scrie C. Cucoş. Deoarece pentru 
„o existență coerentă și echilibrată” a omului ele sunt fundamentale. Este vorba de „intro-
ducerea sistematică în cultura și spiritualitatea grupului de referință, practicarea corectă 
a limbii nației din care face parte fiecare” etc. (Cucoș, p. 23).

Am analizat curriculum-ul de Limba şi literatura română, care spune că este orien-
tat spre idealul educaţional al modernităţii şi este întemeiat pe principiile pedagogice de 
bază ale învăţământului postmodern. Dacă este așa și dacă disciplina respectivă este fun-
damentală pentru toate disciplinele şcolare și reprezintă documentul normativ principal 
al tuturor acţiunilor educative, atunci prima teză esențială care ar trebui să fie promovată 
ar fi cea coșeriană precum că limbajul este condiţia creării lumii spirituale a elevului. 
Acesta este un principiu care stabilește în ce anume constă modul specific de ființare 
umană (Coşeriu). Înţeles limbajul așa cum arată E. Coşeriu, drept bază a întregii culturi, 
devine evidentă specificitatea educației lingvistice, care este reliefează insuficient. Acest 
argument îl vom dezvolta în continuare. 

În acest context, „competenţa de comunicare în limba de instruire” (Curriculum 
şcolar pentru disciplina Limba şi literatura română, 2010, p. 9) este, în opinia noastră, o 
noțiune neadevărată, neadecvată. Prin ea se diminuează rolul educativ al limbii naționale. 
Or, limbajul educă. Definiţia lui E. Coşeriu cu privire la limbaj pune în prim-plan unitatea 
limbaj-cultură şi identificarea limbii cu naţiunea și îndeamnă la o cunoaștere a probleme-
lor efective ale limbajului integral, în totalitatea universului uman (Coşeriu). De aceea, 
noțiunea „limba de instruire” promovează răceala proprie limbajului utilizat doar în func-
ţie de valoarea lui behavioristă prin excluderea afectivului, a sentimentului de demnitate 
naţională. Denumirea limbii (a noastră, română) indică relația, preocupările, lucrurile 
personale, acțiunile vorbitorului, cu valoare afectivă, pe care le posedă și îl posedă (DEX, 
2007, p. 1276). Relația elevului cu valorile promovate prin limbă trebuie să fie nu doar 
rațională, adică formală, ci și emoțională, afectivă, ca semn al maturității culturii elevului 
vorbitor. Spiritul (național) se manifestă în deplinătatea sa în limbă, ca „loc de adăpost a 
ființei” (Heidegger, Eminescu). Lipsa de afecţiune (şi raţionalitate) reprezintă umanitatea 
noastră ca detaşată de ea însăşi, ridicolă și lipsită de propriul eu. 

Avansarea ideii relativiste despre egalitatea tuturor valorilor trebuie respinsă. Efec-
tele acestei poziţii, a gândirii postmoderne cu privire la unilateralitatea şi subiectivitatea 
tuturor valorilor provoacă crize existenţiale îngrijorătoare. În asemenea condiții oamenii 
nu înțeleg care ar fi valorile prioritare ce îi vor face fericiţi, virtuoşi, demni. Ei îşi pi-
erd capacitatea de a judeca limpede. Când sunt privilegiate toate perspectivele, așa cum 
o face învăţământul nostru modern, este stimulată tendinţa către relativism și nihilism  
(Neitzsche, Adorno, Marcel, Kojeve, Fukuyama ș.a.). Dacă ceea ce constituie demnitatea 
specifică a elevului nu se bucură de un avantaj, atunci el va putea ignora oricând orice 
principiu și orice valoare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



113

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

Funcţiile sistemelor educative și ale predării limbilor, conform Ghidului pentru 
elaborarea politicilor lingvistice educative în Europa, stabilesc destul de clar importanța 
creării unui sentiment de apartenenţă naţională. Acest ataşament faţă de comunităţi 
mici este baza sigură a oricărei cetățenii. Sentimentul de apartenenţă la o comunitate se 
materializează �������������������������������������������������������������������������„������������������������������������������������������������������������într-o experienţă de valori comune, într-o moştenire comună care consti-
tuie dimensiunea afectivă. Acest ataşament afectiv, care stă la rădăcina sentimentului 
patriotic (…) se sprijină pe elemente simbolice şi materiale distincte de la o naţiune la 
alta” (Ghid pentru elaborarea politicilor lingvistice educative în Europa, p. 25). Iar limba 
reprezintă spiritul naţional și esenţa naţiunii prin excelență. De aceea ea face parte din 
definiţia cetăţeniei însăşi (Ibidem).

Cetățenii Uniunii Europene îşi conservă identităţile naţionale şi ele subzistă ca  
„resurse şi referinţe prioritare pentru ei” (Dubar). Elevilor trebuie să li se formeze  
o demnitate a propriei valori (W. Hegel, C. Noica, M. Cimpoi ş.a.), care presupune un 
sentiment de bucurie și încredere în cultura națională (de mândrie a unei apartenențe la 
ceva și care se bazează pe ataşamentul faţă de comunităţile lor mici). Educația trebuie 
să facă durabilă înscrierea tinerilor mai întâi „în cultura proprie”, în spațiul comunității 
lor de cultură, pentru că provocările de genul „comunitate europeană” sau „cetățean al 
lumii” pot fi înșelătoare. Umanitatea se manifestă, întâi de toate, prin trăirea marilor valori  
într-un spațiu concret, într-un grup mic, „în care ne recunoaștem  prin felul cum vorbim, 
credem sau simțim”; abia apoi ne vom putea integra mai ușor în comunitățile de tip  
macro” (Cucoș, pp. 116-117).

Responsabilitatea școlii naționale este de a produce identități, iar principiul iden-
tității trebuie să fie prioritar (M. Heidegger, C. Rădulescu-Motru, Șt. Lupașcu, L. Cozoli-
no ș.a.). Descoperirea identităţii, care este baza devenirii umane prin autoconştientizare 
şi valorificare a specificului naţional, trebuie să devină scopul central al învățământului.

Ce ne învaţă principiul identităţii? Acest principiu ne învață: să ascultăm cu atenție 
limba; să reflectăm serios, pentru a nu spune nimic ușuratic; să ne oferim nouă și ele-
vilor timp pentru gândire; să nu gândim nepăsător; să privim mai pătrunzător lucrurile,  
să gândim în spațiul tradiției pentru a putea gândi asupra viitorului; să vedem raporturile 
esențiale dintre fenomene, evenimente etc. (Heidegger).

Dacă le vom oferi copiilor această educație încă de la o vârstă fragedă, niciodată 
și nimeni nu va putea să le schimbe atitudinea și deprinderea de a-și exprima propria 
natură într-un limbaj ziditor. Deprinderile respective se vor întări ca sigiliul aplicat pe 
ceară, spune Sfântul Ioan Gură de Aur. Copilul, când e mic, are acel respect emoționant 
și impresionant față și de chipul și de cuvintele, și de tot ce face un părinte, un pedagog, 
un adult. Prin urmare, rămâne de datoria sacră a tuturor celor implicați în acest proces de 
formare să-și întrebuințeze superioritatea într-un mod adecvat. „Tatăl, mama, pedagogul 
și oricine care îl însoțește pe copilul tău – toți la un loc să-i fie paznici și să observe ca nu 
cumva să iasă din gura copilului, prin ușile cele de aur (s.n.), cuvinte urâte și rele … Gura 
lui să nu rostească nici cuvinte de rușine, nici cuvinte necugetate și nici un alt cuvânt rău 
... Să fie învățat deci copilul să cânte și să recite cântece frumoase și poezii folositoare”.  
Și buna deprindere va deveni a doua natură a lui (Lumina sfintelor scripturi. Antologie 
tematică din opera Sfântului Ioan Gură de Aur, 2008, pp. 673-674).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



114

LXI Philologia
2019 MAI − AUGUST

Conform documentului analizat scopul educației lingvistice este „formarea unor 
vorbitori culţi ai limbii române şi a premiselor pentru cunoaştere şi comunicare în orice 
domeniu al vieţii umane” (Curriculum şcolar pentru disciplina Limba şi literatura româ-
nă, 2010, p. 6). Sintagma „formarea unor vorbitori culţi” necesită o explicitare. 

Domeniul culturii nu poate fi abordat decât din perspectiva conştiinţei lingvistice.
Conştiinţa reprezintă finalitatea vieţii şi a educaţiei. Ea se manifestă în mai multe 

forme definitorii existenţei umane: conştiinţa morală, conştiinţa juridică, conştiinţa socia-
lă, conştiinţa pedagogică etc. Toate tipurile de conştiinţa se exprimă prin limbă, deci, fiind 
conştiinţa fenomenul care dă seama despre sine însuşi, adică se conştientizează pe sine,  
o formă aparte a conştiinţei umane este conştiinţa lingvistică. Omul nu se poate conştien-
tiza pe sine ca om conştient dacă nu-şi conştientizează şi propria vorbire, iar prin aceasta, 
şi propria gândire care este dovada faptului că fiinţa fiinţează (Bâlici, 2010).

Nota distinctivă a disciplinei Limba și literatura română constă în faptul că ea este 
definitorie pentru evoluția, umanizarea, înnobilarea și formarea spirituală a elevilor. 

Condițiile formării identității cultural-lingvistice a elevilor și a formării unor 
vorbitori culţi şi curajoşi rezidă în valorificarea următoarelor teze:

1. Limbajul este condiţia creării lumii spirituale a elevului, de aceea relaţia elevu-
lui cu limba trebuie să fie şi afectivă, nu numai raţională, formală.

2. Limba națională are o funcție educativă privilegiată.
3. Elevul este creator al limbii și al valorilor ei.
4. Școala trebuie să asigure elevului dreptul fundamental la identitatea lingvistică, 

culturală și națională.
5. Principiul identității trebuie considerat drept lege și principiu fundamental.
6. Demnitatea propriei valori, ca demnitate specifică a elevului și ataşamentul 

faţă de propria comunitate constituie reperele sale existențiale.
7. Conștiința lingvistică este premisa fundamentală a umanităţii elevului și 

condiția sine-qua-non a formării sale în calitate de vorbitor cult.
8. Curajul, fenomenele thymotice în educația lingvistică a elevilor reprezintă una 

dintre cele mai bune condiții pentru respectarea dreptului fundamental la identitate şi 
viaţă a elevului.

Referinţe bibliografice:

1. ALBU, Gabriel. Intoducere într-o pedagogie a curajului. Bucureşti: Editura Trei, 
2017. 

2. BÂLICI, Veronica. Formarea conştiinţei lingvistice a elevilor. Chişinău: Print-Caro, 
2010.

3. COȘERIU, Eugen. Lingvistica integrală. Bucureşti: Editura Fundaţiei Culturale 
Române, 1996.

4. CUCOȘ, Constantin. Educația. Reîntemeieri, dinamici, prefigurări. Iași: Polirom, 2017.
5. Curriculum şcolar pentru disciplina Limba şi literatura română. Clasele a V-a – a 

IX-a. Chişinău: Lyceum, 2010.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei



115

Philologia LXI
MAI − AUGUST 2019

6. Dicţionar explicativ ilustrat al limbii române. Chişinău, ARC, 2007.
7. FUKUYAMA, Francis. Sfârşitul istoriei şi ultimul om. Bucureşti: Editura PAIDEIA, 

1994.
8. HEIDEGGER, Martin. Principiul identității. București: Editura Crater, 1991.
9. Lumina sfintelor scripturi. Antologie tematică din opera Sfântului Ioan Gură de Aur. 

Vol. I (A-I). Editura: Anestis, 2008.
10. Marele dicţionar al psihologiei – Larousse. Bucureşti: Editura Trei, 2006. 
11. NEACȘU, Ioan. Introducere în psihologia educației și a dezvoltării. Iaşi: Polirom, 

2010.
12. NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. Cum devii ceea ce ești. București: Humanitas. 

2012. 
13. NIETZSCHE, Friedrich. Voința de putere. Eseu despre o tranformare a tuturor 

valorilor. Editura: Antet, 2014.
14. NOICA, Constantin. Jurnal de idei. Bucureşti: Editura Humanitas, 1990.
15. SAVATER, Fernando. Curajul de a educa. Chişinău: Editura Arc. 1997.  
16. SECHE, Luiza, SECHE, Mircea. Dicţionar de sinonime al limbii române. Bucu-

reşti: Editura Academiei Republicii Socialiste România, 1982.
17. SLOTERDIJK, Peter. Mânie și timp. București: ART, 2014. 
18. https://www.facebook.com/notes/marlena-dobrescu/andrei-plesu-semnele-timpului 

-linga-purana/466711896748595/.(vizitat 28.03.2019).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:50 UTC)
BDD-A30399 © 2019 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

