
Socrate et Durkheim : 
paradoxe et logique du bon sens commun

Socrates and Durkheim: paradox and common sense logic

Marina-Oltea Păunescu1

Abstract: Although paradoxical as such, the parallel between 
Durkheim and Socrates stems from a twofold assumption: (i) both 
discourses, the philosopher’s and the logician’s, define themselves in 
the frame of a common generic system – that of constitutive discourses 
– which consecrates them as discourses of science; (ii) in this respect, 
these discourses place themselves dialogically in opposition with the 
truths of ordinary discourse. Rooted in normative, ordinary discourse 
is a recycling system of pre-established facts; in contrast with 
this, scientific discourse generates new assertions whose strength 
undermines the epistemic system of the doxa.
Is the paradox a means of expression peculiar to scientific discourse? 
Taking the theory of semantic blocks as a starting point, the author 
demonstrates how scientific discourse, by instantiating new semantic 
blocks, dismantles the stereotypes of basic common sense through 
the establishment of new routines of thinking, which are not only 
transgressive but often in contradiction with the doxa.

Key words: argumentation, semantic block, (pseudo) paradox, stereotype.

1. Liminaires2

Le crime est normal parce qu’une société qui en serait exempte est 
tout à fait impossible. (Durkheim 1894a : 1)

SOCRATE : …l’homme qui commet une injustice […] est malheureux 
[…], et il est plus malheureux encore s’il n’est point puni […]. (Platon, 
Gorgias, 472c)

Ces affirmations sont-elles paradoxales ? Oui, si l’on se fie aux 
jugements spontanés portés (ou proférés) par le bon sens commun.

1 Universitatea din Bucureşti, Facultatea de Limbi si Literaturi Străine; paunescu2000@ 
yahoo.com.
2 Nous remercions les deux relecteurs anonymes dont les remarques nous ont permis de 
préciser ou de corriger certains points de la version initiale de cet article. Les éventuelles 
erreurs et omissions sont de notre seule responsabilité.

Studii de lingvistică 9, nr. 1, 2019, 207 - 230

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu208

Le crime est normal parce qu’une société qui en serait exempte est 
tout à fait impossible ; telle est la première évidence paradoxale que 
fait surgir la réflexion sociologique. (Durkheim 1894a : 1)

SOCRATE : …l’homme qui commet une injustice […] est malheureux 
[…], et il est plus malheureux encore s’il n’est point puni […].
POLOS : Tu nous débites là, Socrate, d’étranges paradoxes. (Platon, 
Gorgias, 472c)

Si la présence du paradoxe dans la bouche de Socrate n’est pas 
surprenante, ce dernier se plaçant délibérément en opposition, sinon 
à côté de la doxa, on est en droit de se demander si le paradoxe est un 
mode d’expression propre au discours durkheimien. La question, une 
fois posée, en amène une autre : y a-t-il lieu d’invoquer – sans risque 
de paradoxe – l’idée d’une similitude possible entre deux discours 
(celui du philosophe et celui du sociologue) qu’a priori rien ne semble 
rapprocher ? Si oui, comment l’argumenter ? 

Dans notre opinion, tant le discours du philosophe que celui du 
sociologue relèvent d’une même pratique discursive : celle des discours 
constituants3 qui fondent, tout en le réfléchissant, le dispositif énonciatif 
de la Science. Tout comme Socrate vise à ériger la philosophie en science, 
lieu du croire vrai, opposé à la rhétorique, lieu du vraisemblable, Les 
règles de la méthode sociologique assurent le fondement épistémique de 
la sociologie en tant que discipline émergente. Ce fondement, Durkheim 
le veut libre de la tutelle des préjugés et des opinions reçues :

[…] s’il existe une science des sociétés, il faut bien s’attendre à ce 
qu’elle ne consiste pas dans une simple paraphrase des préjugés 
traditionnels, mais nous fasse voir les choses autrement qu’elles 
n’apparaissent au vulgaire  ; car l’objet de toute science est de faire 
des découvertes et toute découverte déconcerte plus ou moins les 
opinions reçues. (Durkheim 1894b : 7)

Si le discours quotidien est un dispositif de brassage des vérités 
préétablies, le discours scientifique génère des assertions inédites, qui 
ont la force d’ébranler le dispositif épistémique de la doxa :

[…] il faut que le savant prenne résolument son parti de ne pas se 
laisser intimider par les résultats auxquels aboutissent ses recherches, 
si elles ont été méthodiquement conduites. Si chercher le paradoxe 

3 «  La prétention attachée au statut de discours constituant, c’est de fonder et de 
n’être pas fondé par une autre instance que lui-même. [...] Garants des multiples 
genres de discours d’une collectivité, les discours constituants sont à la fois auto- et 
hétéroconstituants, ces deux faces se supposant réciproquement : seul un discours qui 
se constitue en thématisant sa propre constitution peut jouer un rôle constituant à 
l’égard d’autres discours. Zones de parole parmi d’autres et paroles qui se prétendent 
en surplomb de toute autre, discours placés sur une limite et traitant de la limite, 
ils doivent gérer textuellement les paradoxes qu’implique leur statut  » (Maingueneau 
1995 : 40-41). Sur la même notion, v. également Maingueneau & Cossutta (1995).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 209

est d’un sophiste, le fuir, quand il est imposé par les faits, est d’un 
esprit sans courage ou sans foi dans la science. (ibid.)

Les points de départ et d’arrivée des deux discours ne semblent 
donc pas être pas similaires : enraciné dans le normatif, le discours 
quotidien entérine la doxa et rejette le paradoxe (lequel relève du 
« sophisme »), tandis que le discours scientifique, même conforté par 
les faits, est souvent perçu comme para-doxal, en ce qu’il transgresse 
la doxa.

Ceci étant, y a-t-il une place pour le paradoxe dans le discours 
scientifique ? On serait tenté de répondre par la négative. Mais si tel 
est le cas, comment expliquer l’affirmation apparemment paradoxale 
de Durkheim, qui associe, de façon tout à fait incongrue (aux yeux 
du bon sens commun), crime et normalité sociale  ? Le crime est 
par définition associé à des prédicats négatifs4. De façon similaire, 
l’affirmation socratique selon laquelle l’absence de punition est source 
de malheur semble paradoxale dans la mesure où elle entre en collision 
avec la doxa, expression du bon sens commun.

Quelle serait donc la fonction du paradoxe dans le discours 
de Durkheim ? Cette fonction est-elle similaire à celle du paradoxe 
socratique ?

Nous tenterons de répondre à ces questions en faisant appel 
à l’instrumentaire conceptuel de la Théorie des Blocs Sémantiques 
(TBS) – laquelle reprend, en les radicalisant, les thèses de la Théorie 
de l’Argumentation dans la Langue (ADL). Il s’agit donc d’appliquer 
une sémantique fidèle aux principes du structuralisme à l’analyse du 
discours scientifique (que ce soit celui du sociologue ou du philosophe), 
non parce que le discours scientifique soit intrinsèquement 
argumentatif5, mais parce qu’il possède une dimension sémantique 
indéniable : ainsi, énoncer, dans une perspective scientifique, suppose, 
au préalable, de définir le sens de ses concepts. Enfin, définir permet 
d’expliquer (au sens de déplier, en le rendant visible) le potentiel 
argumentatif contenu dans le sens même des termes employés.

2. De quelques notions opératoires

Développée depuis 1994, surtout grâce aux travaux de Marion 
Carel et Oswald Ducrot, la Théorie des Blocs Sémantiques travaille 
avec les notions de « bloc argumentatif », « enchaînement argumentatif » 

4 Une simple recherche sur la Toile nous met en présence des expressions «  crime 
atroce / horrible / affreux / sadique / sauvage / sordide / odieux / abominable / 
monstrueux / malsain / répugnant » – pour n’en citer que quelques-unes.
5 Si le discours scientifique est dit «  argumentatif  », c’est dans la mesure où il est 
censé démontrer le bien fondé d’une ou de plusieurs thèses. Mais ce n’est pas ce genre 
d’argumentation, dite « rhétorique », qui constitue l’objet de la TAL/TBS (v. Carel 1994 
et Ducrot 2009).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu210

et «  aspect argumentatif  », mobilisées dans l’interprétation du sens 
des mots et des énoncés. Tout comme l’ADL, la TBS demeure une 
sémantique ascriptiviste et conçoit l’argumentativité comme une 
valeur primitive, inscrite dans le code même de la langue. Argumenter 
ne consiste donc pas à relier, explicitement ou implicitement, des faits 
objectifs, décrits6 par le discours. Selon Carel (1994  : 66), «  rien ne 
précède […] l’argumentation : ne se fondant sur aucune description 
préliminaire, elle est enracinée dans le lexique même et indépendante 
de toute autre fonction de la langue ».

Le point de séparation entre la TBS et l’ADL est constitué par 
le refus de la première à considérer que l’argument et la conclusion 
puissent faire sens indépendamment l’un de l’autre. Pour les tenants 
de l’ADL, l’argument « Tu conduis trop vite », par exemple, autorise des 
conclusions du type : « tu risques d’avoir un accident » / « tu risques 
une contravention  ». Ces enchaînements sont fondés sur l’appel à 
des principes généraux ou topoï, de nature extralinguistique  : «  La 
vitesse excessive est cause d’accidents  » / « La vitesse excessive est 
punissable » - servant à rattacher, après coup, un argument prédéfini 
à une conclusion elle-même autonome.

Dans la perspective de la TBS, l’argumentation ne relie pas 
deux entités sémantiques et fonctionnelles distinctes, dont l’une 
(l’argument) serait censée justifier l’autre (la conclusion), sur la base 
de quelque chose – loi, croyance, topos – d’extérieur au système de 
la langue. C’est la conclusion vers laquelle il oriente qui constitue la 
valeur sémantique de l’argument, tout comme le sens de la conclusion 
est entièrement contenu dans l’argument qui la rend possible. 
L’argument et la conclusion « s’éclairent mutuellement : s’ils font sens, 
c’est ensemble » (Carel & Ducrot 1999 : 11).

En effet, « qu’est-ce que conduire “trop vite”, si ce n’est conduire 
à une vitesse qui risque d’amener des conséquences indésirables ? » 
(Ducrot 2009 : 146). L’expression « trop vite » ne circonscrit pas, dans 
les deux cas, le même type d’excès : dans le premier, « trop vite » signifie 
à une vitesse dangereuse  ; dans le second, à une vitesse excessive. 
Considéré de façon isolée, « trop vite » ne signifie, à proprement parler, 
rien (en tout cas, rien de précis).

6 Si l’argumentation avait une dimension descriptive, on ne comprendrait pas les deux 
suites argumentatives suivantes, lesquelles, prises littéralement, sont tout à fait contre-
intuitives :

(A) Jean a presque fini, (C) donc Pierre n’aura pas à attendre.
(A’) Jean a à peine fini, (C’) donc Pierre va devoir attendre.

En effet, « avoir presque fini » présuppose que l’action en cause n’est pas encore finie, et 
oriente, objectivement parlant (donc relativement à ce qu’est l’état du monde au moment 
de l’énonciation), vers « attendre », tandis qu’« avoir à peine fini » présuppose que l’action 
est finie, ce qui oriente vers « ne pas devoir attendre ». Les deux exemples montrent que 
la valeur argumentative n’a que peu, si ce n’est rien à voir avec la valeur informative 
ou, de façon axiomatique pour la TAL, que la valeur argumentative prime sur la valeur 
informative. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 211

De façon similaire, même si la conclusion est matériellement la 
même, ce n’est pas du même bonheur qu’il est question dans les deux 
énoncés suivants :

(1)	 Pierre est riche : il doit être heureux.

(2)	 Pierre est amoureux : il doit être heureux.7

Dans un cas, il s’agit du bonheur généré par le confort financier. 
Dans l’autre, du bonheur d’aimer et d’être aimé. 

L’argument influence donc le sens de la conclusion, tout 
comme la conclusion influence le sens de l’argument. L’incomplétude 
sémantique8, respectivement, de l’argument et de la conclusion, pris 
séparément, fonde la notion de bloc sémantique. Le sens d’un énoncé 
est un bloc de sens, une idée entière et indécomposable, paraphrasable 
sous forme d’enchaînements argumentatifs (en DONC ou en POURTANT) :

(3a) C’était dangereux, donc Pierre a pris des précautions.
(3b) C’était dangereux, par conséquent Pierre a pris des précautions.
(3c) Si c’est dangereux, Pierre prendra des précautions.
(3d) C’était dangereux, car/parce que Pierre a pris des précautions.

(4a) C’était dangereux, pourtant Pierre n’a pas pris de précautions.
(4b) Bien que ce soit dangereux, Pierre n’a pas pris de précautions.
(4c) Même si c’était dangereux, Pierre n’a pas pris de précautions.

Au lieu de considérer que l’on a affaire à deux prédicats 
autonomes, «  être dangereux  » et «  prendre des précautions  », les 
enchaînements en question expriment un prédicat ou une idée unique, 
élémentaire, autrement formulé, un « atome » (Ducrot 2009 : 144) ou un 
« bloc » de sens (Carel 1994 : 69 sq.) : « prendre-des-précautions-à-cause-
du-danger »9 (ce qui résume la signification du mot prudent – exemples 
3a à 3d) vs « ne-pas-prendre-des-précautions-malgré-le-danger » (ce qui 
définit la signification du mot imprudent – exemples 4a à 4c). 

Considérons maintenant les deux énoncés suivants :

(5a) C’était dangereux, donc Pierre a pris la fuite.
(5b) C’était dangereux, pourtant Pierre n’a pas pris la fuite.

7 Exemples inspirés de Carel (1994).
8 « … dans un enchaînement argumentatif “A donc C”, le sens de l’argument A contient 
en lui-même l’indication qu’il doit être complété par la conclusion. Ainsi le sens de A ne 
peut pas se définir indépendamment du fait que A est vu comme conduisant à C. Il n’y 
a donc pas à proprement parler passage de A à C, il n’y a pas justification de C par un 
énoncé A qui serait compréhensible en lui-même, indépendamment de sa suite “donc 
C”. Par conséquent, il n’y a pas transport de vérité, transport d’acceptabilité, depuis 
A jusqu’à C, puisque l’enchaînement présente le “donc C” comme déjà inclus dans le 
premier terme A » (Ducrot 2009 : 146). Ce n’est donc ni l’argument, ni la conclusion, qui 
est l’unité minimale de sens pour la TBS, mais leur enchaînement.
9 Nous suivons l’argumentation proposée par Kida (2014).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu212

Le danger évoqué à travers le bloc sémantique associant, 
respectivement, «  danger  » et «  fuite  » vs «  danger  » et «  non fuite  » 
n’est pas le même que celui évoqué à travers le bloc contenant, 
respectivement, « danger » et « précaution » vs « danger » et « absence 
de précaution ». Dans le premier cas, Pierre n’est pas imprudent, mais 
lâche (le prédicat «  prendre-la-fuite-à-cause-du-danger  » correspond 
à la définition même de lâche) ; dans le second, il n’est pas prudent, 
mais courageux (le courage pouvant se définir comme une « non-fuite-
malgré-le-danger »).

Au lieu d’accorder le primat à deux concepts ou à deux prédicats 
isolés, absolus, sémantiquement autonomes, la TBS met au premier 
plan le sens global, le bloc sémantique qui permet de déterminer le 
sens, respectivement, de l’argument et de la conclusion.

Les deux termes constitutifs d’un bloc sémantique s’imbriquent 
de deux façons distinctes, générant deux aspects ou deux schémas 
argumentatifs de base : x DONC y et x POURTANT y. Des enchaînements 
matériellement différents peuvent réaliser le même aspect – soit 
normatif (enchaînements causaux ou consécutifs : donc, parce que, si… 
alors, par conséquent, grâce à, etc.), soit transgressif (enchaînements 
comportant une particule « oppositive » : pourtant, même si, bien que, 
malgré, quoique, etc.)10. Les mots prudent et lâche évoquent ainsi les 
deux aspects normatifs : danger DC précaution et danger DC fuir, tandis 
que les mots imprudent et courageux manifestent les deux aspects 
transgressifs : danger PT NEG11 précaution et danger PT NEG fuir. 

Dans les termes de Ducrot (2009  : 149), «  toute parole […] 
fait nécessairement allusion à des argumentations ». Les mots pleins 
ou mots lexicaux comportent dans leur signification même des 
argumentations, i.e. des enchaînements en DONC ou en POURTANT. La 
TBS étant une théorie ascriptiviste, la signification d’un mot n’y est plus 
conçue de façon intensionnelle, en termes de propriétés, mais comme 
une paraphrase de son argumentation interne. De façon similaire, une 
phrase prédicative n’est plus conçue comme la description (vraie ou 
fausse) d’un état du monde, i.e. en termes d’attribution de prédicats 
à des objets. Sa signification consiste tout simplement à évoquer, et 
par cela même, à autoriser (à légitimer) des enchaînements en DONC 
et en POURTANT. 

10 Une des particularités de la TBS consiste à placer sur le même plan discours normatifs 
et discours transgressifs, alors qu’on est tenté de considérer que le normatif prime sur le 
transgressif, ou que l’un (le transgressif) est généré à partir de l’autre (le normatif). Dans 
l’opinion de Carel (1994 : 75 et passim), les deux aspects relèvent d’une seule et même 
règle. L’aspect normatif ne se confond pas avec la règle, mais exprime un aspect de la 
règle. L’aspect transgressif, à son tour, indique que même si la règle est enfreinte, elle 
n’est pas annulée – l’exception ne fait d’ailleurs que confirmer la règle.
11 Où NEG ne désigne pas la négation logique, mais joue plutôt le rôle d’un inverseur 
d’orientation argumentative (tout comme les opérateurs argumentatifs peu, ne… que, 
déjà, à peine…).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 213

Soit l’énoncé (6) :

(6) L’enfant dort.

Dans une perspective vériconditionnelle, l’énoncé de cette phrase 
sera analysé comme l’attribution du prédicat dormir à l’objet dénoté par 
l’expression l’enfant. Dans le cadre de la TBS, au contraire, l’énoncé de 
la phrase coïncide avec la mise en discours d’un «  entrelacs de mots 
particulier » (Lescano 2015). Imaginons la situation suivante : les parents du 
petit Jean (qui a la fièvre) attendent que l’enfant s’endorme pour savourer, 
sans être vus, des glaces au chocolat. Dans ce contexte, l’énoncé L’enfant 
dort, proféré par un des parents, pourrait signaler la possibilité de faire 
ce que l’on veut sans encourir le risque d’être vus, à travers la connexion 
entre « dormir » et « ne pas voir » (et, par voie de conséquence, entre « ne 
pas être vu » et « faire » - ce qui est l’essence même de « l’agir-en-secret » :

(6a) L’enfant dort, donc/par conséquent nous pouvons manger.
(6b) Si l’enfant dort, nous pouvons manger.
(6c) Nous pouvons manger, car l’enfant dort.

Tous ces enchaînements réalisent l’aspect (7a) :

(7a) NEG être vu DC faire

Mais le même énoncé (L’enfant dort) peut orienter vers la 
conclusion opposée (« ne pas faire »), dans la situation où le petit Jean 
n’est pas malade et ses parents veulent lui faire une surprise :

(8a) L’enfant dort, donc/par conséquent nous ne pouvons pas manger.
(8b) Si l’enfant dort, nous ne pouvons pas manger.
(8c) Nous ne pouvons pas manger, car l’enfant dort.

Dans ce cas, l’aspect évoqué sera :

(9a) NEG être vu DC NEG faire

Les deux aspects normatifs, (7a) et (9a), appartiennent à deux 
blocs argumentatifs distincts :

(7a) NEG être vu DC faire
(7b) NEG être vu PT NEG faire
(7c) être vu DC NEG faire
(7d) être vu PT faire

(9a) NEG être vu DC NEG faire
(9b) NEG être vu PT faire
(9c) être vu DC faire
(9d) être vu PT NEG faire

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu214

Lorsqu’on adhère à l’un des aspects constitutifs du bloc (7), soit 
l’enfant dort et l’on peut manger, soit il ne dort pas et l’on ne peut pas 
manger, tandis qu’en endossant les perspectives imbriquées dans le 
bloc (9), soit l’enfant dort, et l’on ne mange pas, soit il ne dort pas, 
et l’on mange. Le même locuteur ne peut donc pas simultanément 
assumer deux aspects relevant de deux blocs argumentatifs distincts, 
respectivement NEG être vu DC faire et NEG être vu DC NEG faire. Le 
sommeil de l’enfant est soit une occasion, soit un obstacle au désir de 
manger.12

Selon Marion Carel, certains aspects relèvent de l’argumentation 
interne (AI), d’autres, de l’argumentation externe (AE) d’un mot ou 
expression.

Si l’expression étudiée intervient dans l’un des enchaînements de 
l’aspect argumentatif qui lui est associé, cet aspect sera dit relever 
de l’argumentation externe de l’expression étudiée. Sinon, il sera dit 
relever de son argumentation interne. Ceci nous permettra de décrire 
tout mot ou énoncé par les seuls enchaînements en DC ou en PT qu’il 
évoque. (Carel & Ducrot 1999 : 13)

Ainsi, l’aspect danger DC précaution appartient à l’AI de 
prudent, tandis que l’AE du mot contient cette même expression à titre 
d’antécédent ou de conséquent : 

(10a)	 Pierre est prudent, donc Marie s’ennuie avec lui. (prudent DC 
ennuyeux)

(10b)	 Pierre est prudent, pourtant Marie ne s’ennuie pas avec lui. 
(prudent PT NEG ennuyeux)

Tandis que l’AE d’une entité linguistique contient deux aspects : 
l’aspect normatif et l’aspect transgressif13, son AI n’en contient qu’un 
seul (soit normatif, soit transgressif). Par exemple, l’AI de prudent se 
limite à danger DC précaution, tandis que danger PT NEG précaution 
correspond à l’AI d’imprudent.

Pour la TBS, décrire sémantiquement un mot, c’est exhiber 
l’ensemble des aspects appartenant, respectivement, à ses 
argumentations interne et externe (AI et AE), autrement formulé, 

12 Un bloc sémantique complet comporte quatre aspects, dont deux normatifs et deux 
transgressifs. Dans les limites d’un seul bloc, chaque aspect est rattaché aux trois 
autres en vertu de sa forme. Ainsi, pour chacun des deux blocs considérés, les deux 
aspects, respectivement, normatifs (enchaînements en DC  : 7a et 7c vs 9a et 9c) et 
transgressifs (enchaînements en PT : 7b et 7d vs 9b et 9d) seront dits réciproques (ou 
contraires), tandis que les paires en DC (7a et 7c vs 8a et 8c) et en PT (7b et 7d vs 8b et 
8d) seront dites converses (ou contradictoires). 
13 « Lorsque l’АЕ d’une entité contient un aspect X CONN Y, elle contient aussi l’aspect 
que nous appelons converse […] : X CONN’ NEG-Y (où CONN’ représente PT si CONN 
représente DC, et inversement) » (Ducrot 2001 : 23).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 215

exposer les enchaînements argumentatifs14 que la langue lui attache 
et, ce faisant, déployer son potentiel argumentatif (lequel ne se limite 
plus, comme pour l’ADL, aux enchaînements conclusifs en DONC).

3. Du paradoxe dans une sémantique argumentative

S’agissant d’une théorie sémantique, la TBS s’intéresse 
exclusivement au paradoxe linguistique, et non au paradoxe dans sa 
qualité d’opinion ou de croyance15 contraire à la doxa. La définition 
du paradoxe linguistique demande au préalable de comprendre 
l’opposition entre enchaînement linguistique doxal et paradoxal.

Un enchaînement est linguistiquement doxal (LD) si l’aspect 
qu’il évoque est déjà inscrit dans la signification de l’un des segments 
qui le composent. Ainsi l’enchaînement :

(11) Il y avait du danger, donc Paul a pris des précautions

est linguistiquement doxal. Que serait le danger, sinon un motif de 
prendre des précautions ? Par contre, l’énoncé (11) : 

(12) Il y avait du danger, donc Paul n’a pas pris de précautions

est linguistiquement paradoxal (LP), dans la mesure où l’aspect danger 
DC NEG précaution n’est pas inscrit dans la signification de danger. 
Un enchaînement sera donc LP si l’un des aspects qu’il contient (en 
DONC ou en POURTANT) entre en contradiction avec la signification de 
l’un de ses termes. Soit les quatre énoncés suivants (relevant de deux 
blocs sémantiques distincts16) :

(13a) C’est un chien, donc il aboie.
(13b) C’est un chien, pourtant il n’aboie pas.
(13c) C’est un chien, donc il n’aboie pas.
(13d) C’est un chien, pourtant il aboie.

Les deux premiers enchaînements évoquent des aspects LD, 
respectivement, chien DC aboyer vs chien PT NEG aboyer, tandis que 
les deux derniers évoquent des aspects LP. En effet, chien DC NEG 
aboyer, tout comme chien PT aboyer entrent en contradiction avec la 
signification même de chien : « entité animée animale aboyante ».

De façon plus technique, pour qu’un enchaînement a conn b 
soit linguistiquement paradoxal (LP), il faut « à la fois que a conn b 

14 Peut-on pour autant considérer que l’enchaînement argumentatif épuise toute la 
signification d’un mot ? Si une réponse positive pourrait se justifier dans le cas de l’AI 
d’un mot, elle est encore loin d’être tranchée dans le cas de son AE.
15 Les analyses menées dans le cadre de la TBS évitent de dire que le langage « exprime 
des opinions » (Carel & Ducrot 1999 : 6).
16 Un locuteur assumant (12c) et (12d) ignore, de toute évidence, la signification de chien.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu216

ne soit pas LD et que a conn’ b soit LD » (Ducrot 2001 : 17). Appliqué 
aux exemples précédents, on constate que l’aspect danger DC NEG 
précaution, associé à l’enchaînement (12), n’est pas LD, tandis que 
l’aspect converse : danger PT NEG précaution, bien que transgressif, 
reste LD. De façon similaire, les enchaînements obtenus par l’inversion 
du connecteur dans les séquences (13c) et (13d) entraînent la 
production d’aspects LD : chien PT NEG aboyer vs chien DC aboyer - 
appartenant, respectivement, aux enchaînements (13b) et (13a). 

Les enchaînements linguistiquement paradoxaux doivent 
être soigneusement distingués des enchaînements socialement ou 
culturellement paradoxaux. Ainsi, si l’énoncé (14) :

(14) Cette valise est légère, donc Pierre ne pourra pas la porter,

est LP (en effet, léger DC difficile à porter contredit la signification de 
léger), l’énoncé (15) :

(15) Cette valise est légère, donc Pierre ne la portera pas

garde son allure doxale : Pierre ne porte que des valises lourdes, il ne 
se soucie pas des valises légères, mais c’est là plutôt l’expression d’un 
choix personnel qu’une question de sémantique lexicale.

Enfin, un mot est linguistiquement paradoxal si «  son 
argumentation interne comprend, de façon intrinsèque […], un aspect 
paradoxal » (Ducrot & Carel 1999 : 27). C’est le cas, par exemple, de 
masochiste (qui évoque l’aspect souffrir DC plaisir) ou de casse-cou 
(qui évoque danger DC faire).17

4. Paradoxe et logique du bon sens commun

4.1. Le cas de Durkheim18

« Le crime est normal [...] » (Durkheim 1894b : 7). Durkheim 
est-il, à l’instar de Socrate, un homme à paradoxes ? Examinons le 
fragment suivant :

(16)	 Il pourrait arriver qu’on nous accusât d’avoir voulu absoudre 
le crime, sous prétexte que nous en faisons un phénomène de 

17 L’existence de mots paradoxaux montre que «  la langue peut cristalliser dans le 
lexique des croyances opposées au sens commun » (Carel & Ducrot 1999 : 24).
18 L’idée de cet article nous est venue en dirigeant le mémoire de maîtrise de Mihaela 
Niculae, «  Le crime, phénomène social normal  »  : logique argumentative vs logique du 
bon sens commun, grâce à qui nous avons découvert les textes de Durkheim, «  Le 
crime, phénomène normal » (1894a) et Les Règles de la méthode sociologique (1894b). 
Ce mémoire, dont nous avons assuré le cadre méthodologique et la grille d’analyse, a 
ultérieurement constitué le point de départ d’un article qui sera publié dans le n° 6 de 
la RCSDLLF (éds. Lidia Cotea, Marina-Oltea Păunescu).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 217

sociologie normale. L’objection pourtant serait puérile. Car s’il 
est normal que, dans toute société, il y ait des crimes, il n’est pas 
moins normal qu’ils soient punis. (ibid. : 7)

Ce paragraphe est polyphonique, au sens où s’y confrontent 
deux points de vue distincts sur le crime  : celui du sociologue et 
celui du bon sens commun (ON). Pour ce dernier, le crime relève 
de la pathologie sociale. Durkheim (ibid.  : 45), quant à lui, affirme 
explicitement : « Le crime est un phénomène de sociologie normale » :

ON : crime DC NEG normalité sociale
Durkheim : crime DC normalité sociale19

Les deux aspects relèvent de deux blocs sémantiques distincts. 
C’est là que se noue le premier point de désaccord entre l’opinion de 
l’homme de science et celle du bon sens commun (pour lequel le bloc 
associant crime et normalité sociale est, à proprement parler, impensable).

Deuxièmement, puisque, pour Durkheim, le crime est un 
phénomène normal, et que, d’autre part, ce qui est normal n’est pas 
punissable (normal DC NEG punir), assumer crime DC normal revient, 
dans la perspective de ON, à assumer crime DC NEG punir. Durkheim 
(ibid.  : 32), cependant, réserve l’appellation de crime à «  tout acte 
puni », et fait du crime ainsi défini « l’objet d’une science spéciale, la 
criminologie ». Malgré les apparences, ON et Durkheim partagent donc 
la même définition du CRIME : mal agir DC punir20. Ceci étant, le point 
de vue prétendument imputé à Durkheim devrait obéir au schéma : 

19 L’aspect crime DC normalité sociale («  … le crime, en tout cas, est normal  » - 
Durkheim (1895  : 6)  ; « … la normalité du crime » (ibid.  : 7)), aussi surprenant qu’il 
soit, signifie tout simplement que, pour Durkheim, le crime est inscrit dans la norme 
sociale, au sens où il est supposé exister dans toute société, et non qu’il engendre la 
normalité sociale, ce qui, bien sûr, serait fausser la pensée du sociologue. D’ailleurs, 
l’association crime - normalité sociale reste « déconcertante » aux yeux de Durkheim lui-
même : « Classer le crime parmi les phénomènes de sociologie normale […]. Ce résultat 
est, au premier abord, assez surprenant pour qu’il nous ait nous-même déconcerté et 
pendant longtemps. Cependant, une fois que l’on a dominé cette première impression 
de surprise, il n’est pas difficile de trouver les raisons qui expliquent cette normalité et, 
du même coup, la confirment » (Durkheim 1894 : 45).
D’autre part, « normal » a lui-même deux acceptions différentes : normal en tant que 
conforme à une norme/règle (sociale, légale, etc.) et normal en tant que fréquent, 
habituel. Pour le sociologue, le crime n’est pas normal en tant qu’infraction généralisée, 
systématique à des règles, mais en tant que phénomène intimement lié à la vie sociale 
(là même d’où le bon sens commun entend le bannir) : il est normal (fréquent, habituel) 
que dans une société il y ait des crimes, affirme Durkheim. (Nous remercions M. Vahram 
Atayan et les deux relecteurs anonymes de ce texte pour avoir insisté sur la nécessité 
de lever cette ambiguïté).
20 Le crime est un acte socialement blâmable, condamnable, d’où notre choix de garder 
cette nuance négative au niveau de l’AI proposée  : mal agir DC punir. Cette même 
nuance est décelable dans le texte de Durkheim, qui voit dans le crime « un acte qui 
offense certains sentiments collectifs, doués d’une énergie et d’une netteté particulières » 
(Durkheim, op. cit. : 45). C’est nous qui soulignons.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu218

crime PT NEG punir21 - ce qui équivaut tout au plus à une attitude 
indulgente, tandis que l’aspect crime DC NEG punir, linguistiquement 
paradoxal22, lui ferait endosser un point de vue absurde ou aberrant. 

La normalité du crime va-t-elle de pair avec une attitude 
indulgente ? Rien n’est moins probable. Comme l’affirme Durkheim, si 
le crime est normal, il n’est pas moins normal qu’il soit puni23 :

ON : normal DC NEG punir
Durkheim : normal PT punir

Les deux aspects, normatif (ON) et transgressif (Durkheim), 
articulent, de façon dialogique, deux perspectives, deux points de vue 
sur le crime, coprésents dans les limites du même bloc. Ce dialogue 
traverse, en filigrane, l’ensemble des Règles de la méthode sociologique, 
dont le texte intègre, comme pour mieux les contester, les « vérités » du 
bon sens commun. En voici quelques exemples :

(17)	 Partant de ce fait que le crime est détesté et détestable, le sens 
commun en conclut à tort qu’il ne saurait disparaître trop 
complètement. Avec son simplisme ordinaire, il ne conçoit pas 
qu’une chose qui répugne puisse avoir quelque raison d’être 
utile, et cependant il n’y a à cela aucune contradiction. […] Est-
ce que nous ne détestons pas la souffrance ? […] Il arrive sans 
cesse qu’une chose, tout en étant nuisible par certaines de ses 
conséquences, soit, par d’autres, utile ou même nécessaire à la 
vie. (Durkheim, op. cit. : 7)

21 La sémantique du mot crime s’associe ainsi les AI et AE suivantes :
CRIME (AI) :
mal agir DC punir
CRIME (AE) :
crime DC punir
crime PT NEG punir
NEG crime DONC NEG punir
NEG crime PT punir.

On pourrait nous retorquer que l’AI de crime (mal agir DC punir) coïncide avec celle d’être 
juste. Punir un méfait, c’est être juste. Mais être juste, c’est aussi ne pas punir si aucun 
méfait n’a été commis (NEG mal agir DC NEG punir), ou récompenser une bonne action. 
Dans tous ces cas, nous n’avons affaire qu’à des occurrences de justice, des formes que 
peut prendre la justice. Dans la terminologie de la TBS (v. Lescano 2011 : 17), être juste 
serait plutôt un concept passoir, dans la mesure où son AI présente simultanément 
deux aspects réciproques : mal agir DC punir, NEG mal agir DC NEG punir, tandis que 
le crime (du moins dans la conception de Durkheim) se définit précisément à travers 
la réaction punitive qu’il engendre. Le crime, pour Durkheim, est un agir punissable, 
d’où l’on voit que la définition du crime ne coïncide plus avec l’une ou l’autre de ses 
manifestations factuelles.
22 Dans la mesure où il entre en contradiction avec l’AI de crime : mal agir DC punir.
23 Même si la façon de penser de l’homme de science et celle de l’homme de la rue 
ne coïncident pas (en effet, Durkheim considère le crime comme un phénomène de 
sociologie normale, tandis que le bon sens commun y voit plutôt un cas de pathologie 
sociale), ils partagent pourtant le même système de valeurs (où tout crime doit être 
puni), et implicitement le même monde.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 219

Aspects sémantiques exprimés :

ON : détestable DC à éliminer
Durkheim : détestable PT NEG éliminer

ON : répugnant DC NEG utile
Durkheim : répugnant PT utile

ON : nuisible DC NEG utile/NEG nécessaire
Durkheim : nuisible PT utile/nécessaire

Tandis que pour le bon sens commun, le crime, en vertu de 
son caractère répugnant, est inutile, donc à éliminer, Durkheim, tout 
en reconnaissant les sentiments d’aversion dont le crime est l’objet, 
se situe dans une perspective transgressive par rapport à la doxa. 
Néanmoins, cette perspective n’a rien de paradoxal, dans la mesure où 
l’aspect transgressif qu’elle évoque s’inscrit, à côté de l’aspect normatif, 
dans les limites d’un seul et même bloc sémantique. Dans ce sens, il est 
tout aussi doxal d’assumer nuisible DC non nécessaire que d’assumer 
nuisible PT nécessaire24. Les deux types d’enchaînement (normatif vs 
transgressif) manifestent deux aspects, deux schémas argumentatifs 
permettant de saisir conceptuellement X (en l’occurrence, crime). 
Comme le mot intervient plus ou moins directement dans l’énoncé de 
ces aspects, nous dirons qu’ils relèvent de son argumentation externe 
(AE).

(18)	…or, si les mauvais effets qu’elle a sont régulièrement neutralisés 
par une influence contraire, il se trouve en fait qu’elle sert sans 
nuire, et cependant elle est toujours haïssable. (ibid.)

Aspects sémantiques exprimés :

ON : NEG nuire DC NEG haïr
Durkheim : NEG nuire PT haïr

Pour le bon sens commun, si une chose sert sans nuire, elle 
est acceptable, tolérable. Pour Durkheim, au contraire, une chose 
peut s’avérer utile, tout en étant haïssable.

Si, jusqu’à un certain point, la pensée du sociologue est 
simplement transgressive par rapport à celle du bon sens commun, à 

24 De là, l’importance qu’il y a à mettre sur le même plan les enchaînements en DONC 
et en POURTANT : « grâce à cela, le doxal n’est pas condamné à être tautologique. Il est 
possible de parler d’une façon totalement convenue, et cependant de construire, sur 
ce mode doxal, un discours inattendu » (Ducrot 2001 : 29). Tel nous semble être le cas 
de Durkheim, dont le discours repose sur un emploi autre du potentiel argumentatif 
inscrit dans la signification des mots de la langue – les aspects argumentatifs 
«  préférentiellement  » exploités par le sociologue étant presque systématiquement 
transgressifs par rapport à la doxa.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu220

partir d’un certain moment elle semble la transcender, en se plaçant 
à côté de la doxa. 

« Le crime est normal ». Cette formule est-elle paradoxale ?25 La 
réponse à cette question découle de l’analyse des aspects argumentatifs 
à travers lesquels émerge, progressivement, le concept durkheimien 
de normalité sociale26.

(19)	Le caractère normal d’une chose et les sentiments d’éloignement 
qu’elle inspire peuvent (...) être solidaires. Si la douleur est un 
fait normal, c’est à condition de n’être pas aimée ; si le crime est 
normal, c’est à condition d’être haï. (ibid.)

Aspects sémantiques exprimés :

Durkheim : NEG aimable DC normal
NEG aimable PT NEG normal
aimable DC NEG normal
aimable PT normal

Durkheim semble être l’adepte d’une idéologie selon laquelle 
la normalité du crime se mesure au degré d’intolérance que la société 
manifeste à son égard. Le crime n’est un phénomène social normal 
qu’à condition d’être détesté, haï (détestable/haïssable DC normal), 
alors qu’on serait plutôt tenté de considérer qu’un acte socialement 
détestable, haïssable, n’est pas normal (détestable/haïssable DC NEG 
normal) :

ON : NEG aimable DC NEG normal
NEG aimable PT normal
Aimable DC normal
Aimable PT NEG normal

Les aspects constitutifs des deux blocs manifestent deux 
modes radicalement distincts d’appréhension de la normalité sociale : 
un mode causal (où, en l’occurrence, être répugnant est cause d’être 
normal – vision de Durkheim) et un mode oppositif (où être répugnant 
s’oppose à être normal – vision du bon sens commun) :

Durkheim : NEG aimable DC normal
ON : NEG aimable PT normal

25 Au-delà du constat, trivial, de l’association du prédicat « normal  » et d’un terme à 
fortes connotations négatives (« crime »).
26 «  Des modèles d’enchaînements argumentatifs sont […] déjà présents, à titre de 
représentations stéréotypées, dans la signification des mots du lexique. […] En 
argumentant (au sens linguistique du terme), on peut donc souvent présenter son 
discours comme l’explicitation des mots de la langue […] » (Ducrot 2009 : 151 ; c’est 
nous qui soulignons).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 221

Chez Durkheim, le caractère normal du crime découle de son 
caractère haïssable27 (haïssable DC normal). Durkheim ne dit pas  : 
pour être normal, le crime n’en est pas moins odieux, haïssable (NEG 
aimable PT normal). Pour le sociologue français, la répulsion qu’il nous 
provoque est la condition même du caractère normal du crime.28 

En imbriquant de façon régulière normalité et caractère 
haïssable, Durkheim institue un nouveau bloc sémantique, dont les 
quatre aspects mettent en place un nouveau stéréotype29, i.e. une 
nouvelle façon de penser le crime. Or, cette nouvelle façon de penser 
n’est pas seulement distincte, mais contradictoire30 par rapport à la 
doxa. Tandis que pour le bon sens commun, le crime relève de la 
pathologie sociale31 (crime DC NEG normal), Durkheim y voit, lui, un 
phénomène de normalité sociale32 (crime DC normal) :

ON : crime DC NEG normal
crime PT normal

Durkheim : crime DC normal
crime PT NEG normal33

27 Appliqué au mot crime, l’aspect aimable DC normal serait davantage compatible avec 
l’idéologie d’un sadique.
28 Dans les deux cas, les expressions « détestable », « haïssable » font partie de l’AE de 
crime. Or, les enchaînements générés à partir de ces expressions ne sont pas identiques 
dans l’idéologie de Durkheim et dans celle du bon sens commun. Pour ce dernier, « X (= le 
crime) est détestable/haïssable » entraîne « X (= le crime) n’est pas normal », tandis que 
chez Durkheim, les mêmes expressions orientent vers « X est normal ».
29 Instituer un nouveau stéréotype, c’est passer d’une pensée en PT à une pensée en 
DC (i.e. changer de bloc sémantique), autrement formulé, aller vers la périphérie pour 
ensuite, à partir de là, instituer un nouveau centre.
Nous utilisons la notion de stéréotype au sens de Lescano (2013), pour lequel le stéréotype 
est un bloc conceptuel, notion similaire à celle de bloc sémantique utilisé dans la TBS. 
Un stéréotype est un bloc conceptuel dont les deux termes, A et B, sont imbriqués soit 
de façon directe (« être A rend B » : haïssable DC normal), soit de façon oblique (« être 
A rend NON B » : haïssable DC NEG normal). Chaque bloc conceptuel possède quatre 
modes d’appréhension différents, i.e. quatre aspects (dont deux de nature causale – 
enchaînement en DONC – et deux de nature oppositive – enchaînements en POURTANT).
30 Pour chacun des deux blocs considérés, chacun des segments situés à droite des 
connecteurs DONC et POURTANT sont la négation l’un de l’autre.
31 « S’il est un fait dont le caractère pathologique paraît incontestable, c’est le crime. Tous 
les criminologistes s’entendent sur ce point. S’ils expliquent cette morbidité de manières 
différentes, ils sont unanimes à la reconnaître. Le problème, cependant, demandait à 
être traité avec moins de promptitude » (Durkheim 1894 : 45).
32 « …il peut se faire que le crime lui-même ait des formes anormales ; c’est ce qui arrive 
quand, par exemple, il atteint un taux exagéré. Il n’est pas douteux, en effet, que cet excès ne 
soit de nature morbide. Ce qui est normal, c’est simplement qu’il y ait une criminalité, pourvu 
que celle-ci atteigne et ne dépasse pas, pour chaque type social, un certain niveau […] » (ibid.).
Le crime implique ainsi dans son sémantisme l’idée d’excès ou de transgression (d’une 
loi ou d’une limite légale). Pour le bon sens commun, le crime, étant un excès en soi, se 
place en dehors de la norme sociale. Chez Durkheim, le crime, pour être normal, ne doit 
pas se manifester de façon excessive.
33 Ces aspects relèvent de deux langages différents  : le discours scientifique vs la 
conversation ordinaire. Or, la normalité n’y est pas définie de la même façon. On dirait 
que le sociologue et l’homme de la rue ne partagent pas le même dictionnaire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu222

Ceci étant, on n’est plus dans une logique simplement 
transgressive (et, comme telle, doxale), mais dans une logique para-
doxale.

S’agit-il pour autant d’un paradoxe sémantique  ? Oui, 
si l’on voit dans le paradoxe la «  possibilité d’associer à un terme 
des enchaînements opposés à sa signification  » (Carel 2001  : 18) 
(discursive – AE ou lexicale – AI). Si, aux yeux de Durkheim, «  Le 
crime est normal  » passe pour un enchaînement linguistiquement 
doxal (car conforme à ce qui est sociologiquement normal), ce même 
enchaînement est paradoxal aux yeux de l’homme de la rue, pour 
lequel l’aspect crime DC normal n’est structurel34 ni à crime, ni à 
normal. En effet, le bon sens commun ne peut concevoir de rapport 
entre crime et normalité sociale. Si donc la pensée de Durkheim est 
paradoxale, c’est dans la mesure où le bloc sémantique qui la génère 
repose sur la combinaison inédite (et, en tant que telle, non doxale) 
de ces deux notions.

Mais au-delà de l’aspect purement sémantique, c’est 
finalement une question d’usage des mots qui est en jeu ici : les deux 
discours (de Durkheim et de ON) ne se situent pas sur le même plan. 
Durkheim se propose de saisir théoriquement un concept (il définit le 
crime comme un pur phénomène social, objectivement identifiable), 
tandis que l’homme de la rue se place dans une perspective pratique. 
Le bon sens commun généralise à partir d’expériences dysphoriques, 
individuelles, ce qui explique l’association constante du crime à une 
axiologie négative, alors même qu’en tant que phénomène social, le 
crime est axiologiquement neutre (il n’est ni bon, ni mauvais). Ce 
phénomène, le sociologue se contente de l’identifier à travers la 
réaction punitive qu’il engendre. D’où la formulation synthétique 
de Durkheim  : «  nous appelons crime tout acte puni  » (Durkheim 
1894b : 32) C’est donc à travers la peine (et non via le vécu personnel 

34 Nous rappelons que pour la TBS, la signification d’un mot est faite d’un 
ensemble d’aspects argumentatifs, lesquels constituent, respectivement, son 
argumentation interne et externe. C’est dans ce sens que ces aspects peuvent 
être dits structurels à (ou constitutifs de) la signification du mot (Carel 2001 : 12 
et passim). Si ces aspects sont lexicalisés, au sens où ils sont inscrits dans la 
signification du mot, on parle alors d’aspects structurels à son argumentation 
interne (ainsi, par exemple, l’aspect mal agir DC punir est structurel à l’AI 
de crime). Si ces aspects contiennent et prolongent le mot, on parle d’aspects 
structurels à son argumentation externe. 
Ducrot (2001 : 23) distingue entre aspect structurel vs contextuel. Les aspects structurels 
(qu’ils soient internes ou externes), appartiennent à la signification linguistique des 
expressions, au sens où ils sont évoqués, de façon plus ou moins explicite, à chacun 
de leurs emplois. Pour ce qui est des aspects contextuels, ces derniers s’ajoutent à 
une expression linguistique de façon purement conjoncturelle. Le seul endroit où 
se manifeste l’originalité du locuteur reste, de ce fait, le niveau discursif, celui de 
l’argumentation externe (objet de l’ADL standard). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 223

de l’individu35) que le crime se définit comme un acte « qui offense 
certains sentiments collectifs avec une intensité particulière » (ibid. : 45). 
À son tour, la réaction sociale constituée par la peine est directement 
proportionnelle à « l’intensité36 des sentiments collectifs que le crime 
offense » (ibid. : 59. C’est nous qui soulignons).

Partant, le jugement de normalité ne s’applique pas au 
crime en tant qu’action individuelle (il n’y a, chez Durkheim, aucun 
positionnement éthique, aucun jugement de valeur sur l’intention et 
la finalité de l’acte criminel), mais au phénomène social constaté. Si 
le crime est normal, c’est parce que, sociologiquement parlant, il est 
présent dans toutes les sociétés : « il est normal que dans toute société 
il y ait des crimes  », affirme Durkheim37 (vie sociale DC crime). Le 
paradoxe réside ici dans le gommage du contraste entre perspective 
théorique vs expérience pratique (ou, de façon plus simple, dans une 
confusion de genres : discours scientifique vs discours ordinaire).

On peut se demander si le paradoxe (surtout dans sa 
version sémantique) est compatible avec l’enjeu propre au discours 
scientifique. Si oui, quel serait cet enjeu ? Dans notre opinion, ce qui 
se joue dans les limites d’un tel discours serait, entre autres, un effort 
constant et délibéré de redéfinition, i.e. de décentrement des évidences 
communes. Comment ? À travers le fait d’instituer de nouveaux blocs 
sémantiques (haïssable DC normal, aimable DC NEG normal), i.e. de 
nouvelles formes de pensée (le crime comme normalité haïssable), 
innovantes par rapport à la doxa.

Cependant, la pensée de Durkheim n’est pas paradoxale en soi. 
Le paradoxe n’émerge qu’à la faveur d’une tension entre deux points 
de vue, relevant, respectivement, de l’idéologie de l’homme de science 
et de celle de l’opinion commune, tension qui agit dans le sens d’une 
dichotomisation, sinon d’une incompréhension radicale. Ceci étant, la 
pensée de Durkheim nous semble plus proche du pseudo-paradoxe, 
formule qui, « [emboîtant] le transgressif dans le normatif » (Carel & 
Ducrot 1999 : 25), finit par annuler le paradoxe initial : 
35 Ces formulations permettent de décrire le crime comme un fait objectif, général, i.e. 
indépendant et extérieur à ses manifestations individuelles. Or, dans la perspective 
du sociologue, les faits normaux possèdent l’attribut de la généralité («  Normal, car 
général  »)  : «  Nous appellerons normaux les faits qui présentent les formes les plus 
générales et nous donnerons aux autres le nom de morbides ou de pathologiques  » 
(Durkheim, Les Règles..., op. cit. : 40), tandis que pour le bon sens commun le crime 
n’est qu’un accident, une exception à la règle (« NEG normal, car NEG général »). 
36 Rien ne permet de distinguer délit et crime au niveau de leur argumentation interne. Dans 
les deux cas, cette dernière se laisse capter au moyen du même aspect : mal agir DC punir. 
La différence entre crime et délit n’est pas une différence de nature (les deux types d’actions 
sont des agirs punissables), mais de degré. Ce n’est ainsi qu’à travers son argumentation 
structurelle externe : « crime crapuleux/horrible/atroce/sanglant/diabolique… » - l’adjectif 
jouant ici le rôle d’un intensifieur qui réalise ou conforte le potentiel argumentatif du terme 
en question - que le mot crime se distingue du « simple délit ».
37 Même situation dans le cas des prédicats « utile » et « nécessaire » : selon Durkheim, 
il est utile/nécessaire que dans toute société il y ait des crimes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu224

crime [DC sociologiquement normal (PT socialement intolérable)] 
DC punir
« Le crime est un phénomène de sociologie normale. Pourtant, il est 
socialement intolérable. Donc, il faut le punir »

ou, dans une formulation différente : « Le crime, quoique socialement 
intolérable, est sociologiquement normal ».

4.2. Le paradoxe socratique

Qu’en est-il maintenant du paradoxe socratique  ? Nous 
allons nous arrêter sur un court fragment du dialogue ayant comme 
protagonistes Socrate et le jeune Polos38 :

(20)	 socrate  : …je prétends que quiconque est honnête, homme 
ou femme, est heureux, et quiconque est injuste et méchant, 
malheureux (470e). […] tu es d’avis qu’on peut être heureux quand 
on fait le mal et qu’on est injuste, puisque tu crois qu’Archélaos 
est heureux en dépit de ses crimes. C’est le premier point sur 
lequel nous sommes en désaccord. Passons à l’autre : un homme 
injuste sera-t-il heureux, s’il vient à être puni et châtié ?
polos : Pas du tout ; en ce cas, il sera très malheureux.
socrate : Alors, s’il n’est pas puni, il sera heureux, à ton compte ?
polos : Assurément. 
socrate  : Et moi je pense, Polos, que l’homme qui commet une 
injustice […] est malheureux en tous les cas, et qu’il est plus 
malheureux encore s’il n’est point châtié de son injustice, mais 
qu’il l’est moins, s’il la paye et s’il est puni par les dieux et par 
les hommes.
polos  : Tu nous débites là, Socrate, d’étranges paradoxes.39 
(Platon, Gorgias, 472c-473a)

Que signifie « être heureux »40 ? Quoique non formulé de façon 
explicite, tel est l’enjeu du dialogue sémantique auquel Socrate convie 
son interlocuteur. Pour Socrate (tout comme pour Durkheim) la 
connaissance de la signification d’un mot (sa sémantique) est la garantie 
de son usage responsable (pragmatique). Le sens des concepts éthiques 
(le bonheur, la justice, le bien) se précise ainsi progressivement au 
cours du dialogue, là où leur potentiel argumentatif est exhibé, exposé, 

38 Cette partie reprend, avec de légères modifications, certaines idées présentées dans 
Păunescu (2015).
39 C’est nous qui soulignons.
40 « socrate : …les objets dont nous contestons ne sont pas de petite conséquence […] 
puisqu’en somme il s’agit de savoir ou d’ignorer qui est heureux et qui ne l’est pas » 
(Platon, Gorgias, 472c  ; c’est nous qui soulignons). Les passages analysés sont des 
traductions du texte original. Notre approche n’étant pas philologique, notre lecture et 
notre compréhension du texte platonicien sont, plus simplement, celles de tout lecteur 
francophone.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 225

étalé, à travers les suites argumentatives que ces mots engendrent. 
Bref, il s’agit de déclarer (au sens de « rendre manifeste »), et ce faisant, 
d’assumer les conséquences (sémantiques et éthiques) de ce que l’on 
dit. Or, de toute évidence, Socrate et son interlocuteur ne disent pas 
les mêmes choses. Dans les termes de la sémantique argumentative, 
même s’ils emploient les mêmes mots, les locuteurs ne les associent 
pas dans les limites des mêmes blocs sémantiques.

Que dit Socrate ? 

Je prétends que quiconque est honnête, homme ou femme, est 
heureux, et quiconque est injuste et méchant, malheureux. (470e)

Dans la perspective de Socrate, le bonheur est dans la justice : 
« Juste, donc heureux » est un enchaînement S-doxal (où S = Socrate).

Que croit Polos ?

socrate – […] tu [Polos] es d’avis qu’on peut être heureux quand on fait 
le mal et qu’on est injuste, puisque tu crois qu’Archélaos est heureux 
en dépit de ses crimes. Ne devons-nous pas croire que telle est ta 
manière de voir ? 
polos – Si, absolument. (472c)

La croyance de Polos se laisse capter au moyen d’un 
enchaînement en pourtant  : «  Injuste, pourtant heureux  » est un 
enchaînement transgressif, mais tout à fait doxal. Appelons-le P-doxal 
(où P = Polos). Les deux aspects mobilisés dans l’expression de ces 
enchaînements s’inscrivent dans les limites du même bloc sémantique, 
i.e., du même schéma de pensée, l’un, de façon normative (aux yeux 
de Socrate, l’homme injuste est fondamentalement malheureux), 
l’autre, de façon exceptive (pour le jeune Polos, l’injustice n’est pas 
nécessairement incompatible avec le bonheur) :

bien agir DC heureux
mal agir PT heureux

Si les deux interlocuteurs sont en désaccord, ils partagent 
néanmoins la même idéologie. 

Un aspect plus radical du désaccord opposant Socrate et Polos 
est relatif au bloc sémantique associant bonheur et punition. Si l’on 
se fie au dictionnaire, punir signifie « 1. frapper d’une peine pour avoir 
commis un délit ou un crime. 2. Atteindre d’un mal constituant une 
sanction  »41. On comprend dès lors la réaction de Polos qui associe 
le bonheur à l’absence de punition (non puni DC heureux), plus 
précisément, à l’évitement de l’inconfort («  frapper  », «  atteindre  ») 
généré par son application. Tout comme le bon sens commun refuse 

41 Le Petit Robert, 1999. C’est nous qui soulignons.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu226

d’associer, dans les limites du même bloc sémantique, crime et 
normalité sociale, de la même façon Polos, représentant de la pensée 
doxale, ne conçoit pas de rapport entre bonheur et punition.

Ce qui semble échapper à Polos, c’est la dimension éthique du 
verbe punir (« délit », « crime »), dimension intrinsèque à son sémantisme, 
descriptible à travers un enchaînement du type  : « X a mal agi, DC 
X subit les conséquences de son action  ». Or, cet enchaînement est 
linguistiquement doxal, dans la mesure où l’aspect mal agir DC pâtir 
est inscrit dans la signification même de punir. Que signifie punir, 
sinon subir les conséquences d’une action blâmable ?

L’argumentation externe à travers laquelle Socrate associe, 
discursivement, bonheur et punition demeure, néanmoins, paradoxale 
(tout comme chez Durkheim, l’argumentation associant crime et 
normalité sociale). Si l’argumentation interne de crime et punir est 
indiscutable – les débatteurs comprennent la définition des deux 
termes de la même façon –, la controverse s’installe au moment de leur 
utilisation effective : dans les deux cas, un terme connoté négativement 
(respectivement, crime et punir) est discursivement rattaché à un terme 
positif (normalité et bonheur). Les blocs sémantiques ainsi obtenus 
sont des blocs normatifs (en DONC) – crime DC normalité sociale vs 
puni DC heureux : les locuteurs qui les assument n’argumentent pas 
de façon transgressive ou exceptive, mais se situent, délibérément, en 
dehors de la doxa.

Socrate et Polos ne « pensent » donc pas le bonheur de la même 
façon : Polos affirme que l’impunité est source de bonheur (NEG puni 
DC heureux), tout comme Socrate affirme que l’impunité est source 
de malheur (NEG puni DC NEG heureux). L’aspect puni DC heureux, 
paradoxal dans la perspective de Polos, est tout à fait doxal dans celle 
de Socrate. Corrélativement, l’aspect impuni DC heureux, paradoxal 
dans la perspective de Socrate, est, par contre, tout à fait doxal dans 
celle de Polos.

Nous obtenons ainsi deux définitions contradictoires du 
bonheur, à travers le fait de relier bonheur et impunité (Polos) vs 
bonheur et châtiment (Socrate) à l’intérieur de deux blocs sémantiques 
distincts. Le bonheur du deuxième bloc n’est pas identique au bonheur 
du premier. Les deux locuteurs ne parlent pas de la même « chose », 
ou, en d’autres termes, ne partagent pas le même concept de bonheur.

La réaction de Calliclès ne tarde pas à signaler le caractère 
« déplacé », « excentrique » des opinions défendues par Socrate :

(21)	 calliclès  : …Dis-moi, Socrate, faut-il croire que tu parles 
sérieusement en ce moment, ou que tu badines ? Car, si tu parles 
sérieusement et si ce que tu dis est vrai, c’est de quoi renverser 
notre vie sociale, et nous faisons, ce me semble, tout le contraire 
de ce qu’il faudrait. (481b)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 227

Le discours de Socrate est-il aussi paradoxal qu’il en a l’air ? 
Si tel est le cas, comment expliquer le ravisement de Polos, qui à 
la fin de l’entretien change d’opinion et finit par donner raison à 
Socrate ?

Dans la perspective de Socrate, expier, c’est pâtir, i.e. subir 
l’action d’un agent qui châtie (le juge). Or, celui qui châtie justement 
agit justement, tout comme celui qui est puni avec justice pâtit une 
action juste. Mais ce qui est juste est également beau. Donc si l’action 
du juge est belle, elle est également bonne, puisqu’elle est utile 
(kalokagathôn). Ce que souffre celui qui est puni est bon et utile, vu 
que le résultat visé est la guérison de son âme.

Socrate utilise ainsi le bloc malade DC guérir pour assurer 
l’interprétation de cet autre bloc  : puni DC heureux42. Pareils aux 
médecins qui guérissent les maladies du corps, les juges sont appelés 
à guérir les maladies de l’âme : « c’est qu’en effet la punition assagit 
et rend plus juste, et que la justice est comme la médecine de la 
méchanceté  » (478c). Envisagée dans une perspective éthique, qui 
est précisément celle de Socrate, l’AE de punir s’enrichit de l’aspect 
punir DC guérir. Dans la conception de Socrate, un homme guéri de 
ses fautes retrouve sa condition d’homme moralement sain (= juste), 
source et garantie du bonheur. À l’opposé, l’homme qui mène la vie la 
plus malheureuse est celui qui, refusant d’expier ses fautes, refuse de 
guérir son âme. 

Ainsi déployé, le sens des affirmations socratiques cesse d’être 
paradoxal. Croire que celui qui est guéri est heureux (puni/guéri DC 
heureux), tandis que celui qui est malade est malheureux (impuni/
malade DC malheureux), sont deux attitudes tout à fait doxales. Le 
renversement de perspective opéré par Socrate oblige Polos à renoncer 
à ses opinions initiales.

Comme chez Durkheim, le paradoxe initial se résout finalement 
dans un pseudo-paradoxe :

puni DC guéri DC heureux

5. Conclusion

Quels sont donc les points de rapprochement entre Socrate et 
Durkheim ? 

Comme nous l’avons précisé, dans les deux cas nous avons 
affaire à des pratiques discursives sans commune mesure avec le 
discours ordinaire, quotidien. Nous avons rattaché ces «  façons de 
42 La maladie devient ainsi un « concept clé » (le terme appartient à Lescano 2015) pour 
l’interprétation du bonheur, tout comme chez Durkheim, le concept de douleur est la 
clé d’interprétation du bloc associant crime et santé sociale. Tout comme la douleur est 
un phénomène physiologique normal, le crime (et les réactions punitives qu’il suscite) 
est un signe de santé du corps social.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu228

parler  » à ce que Maingueneau & Cossutta (1995) appellent des 
« discours constituants ». Discours premiers, les discours constituants 
sont voués « à servir de norme et de garant aux comportements d’une 
collectivité, à délimiter le “lieu commun” des paroles qui peuvent y être 
tenues » (Maingueneau & Philippe 2002 : 352-353). Les énoncés font 
sens à l’intérieur d’une scène générique qui les consacre en tant que 
discours de la science. En tant que tels, les énoncés du philosophe et 
du sociologue émergent en se délimitant de l’usage institué, à force 
d’habitude, par le bon sens commun.43 

Plutôt que de réutiliser les mots de la langue, le discours 
scientifique érige la notion vulgaire au rang de concept. Or, définir, 
première opération du discours scientifique, c’est tracer les limites 
du dicible, i.e. du cadre discursif dans lequel s’inscrivent et dont 
s’autorisent les énoncés de la Science : 

Sur toute question […] il y a un unique point de départ pour 
quiconque veut bien en délibérer : c’est de savoir quel est […] l’objet 
de la délibération ; sinon, l’échec est inévitable. Or un fait qui échappe 
à la plupart, c’est qu’ils ne connaissent pas l’essence [la définition, 
n.n.] de chaque chose ; aussi, croyant la connaître, ils négligent de se 
mettre d’accord au début de la recherche, mais, en avançant, ils en 
payent le prix, car ils ne s’accordent ni avec eux-mêmes ni avec les 
autres.44 (Platon, Phèdre, 237b)

Toute investigation scientifique porte sur un groupe déterminé de 
phénomènes qui répondent à une même définition. La première 
démarche du sociologue doit donc être de définir les choses dont il 
traite, afin que l’on sache et qu’il sache bien de quoi il est question. 
[…] De plus, […] c’est par cette définition initiale qu’est constitué 
l’objet même de la science. (Durkheim, Les Règles..., op. cit. : 32)

Tout comme Socrate, Durkheim avertit ses lecteurs sur la 
nécessité de s’affranchir de toute notion préconçue, en échappant 
« à l’empire des notions vulgaires » (ibid.). Contrairement à l’homme 
de la rue, le scientifique se doit de n’employer que des concepts 
rigoureusement élaborés. C’est là également ce qui justifie la visée 
explicative du texte de Durkheim  : étant donné un certain bloc 
sémantique, déplier, exposer le potentiel argumentatif des mots 
qui le composent, i.e. rendre manifestes les aspects (normatifs 
vs transgressifs) exprimés à travers les enchaînements discursifs 

43 Durkheim et Socrate utilisent, de ce point de vue, la même scénographie : le discours 
scientifique prend la forme d’une confrontation dialogique – explicite chez Socrate, 
implicite chez Durkheim – avec ON, la voix de l’opinion commune. 
44  Socrate se limite méthodiquement à une seule question : « Qu’est-ce que x ? » (où x 
est une notion morale : la piété, la vertu, etc.). Le questionnement socratique, en même 
temps qu’il donne au problème sa dimension philosophique, le transforme en problème 
de langue : « Quel est le sens de x ? », demande Socrate, avant de franchir le pas vers un 
raisonnement ou même un dialogue valables.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Socrate et Durkheim : paradoxe et logique du bon sens commun 229

mobilisés par le locuteur. Or, c’est justement la façon dont le locuteur 
choisit d’actualiser ces potentialités qui explique le passage du 
paradoxe apparent au pseudo-paradoxe. En effet, ces potentialités ne 
deviennent manifestes qu’au fur et à mesure que le lecteur avance 
dans le texte. De façon similaire, le paradoxe socratique, contenu dans 
les plis d’une prédication brute, comme enroulée sur elle-même, se 
déplie progressivement, au rythme de sa pensée, étalée devant ses 
contradicteurs. Dans les deux cas, le sens de ce qui est dit est contenu 
en puissance, et ne devient évident qu’à la fin.

La fonction du pseudo-paradoxe est, dans les deux cas, la 
même, au sens où tant le discours de Socrate que celui de Durkheim 
s’opposent à la pensée normée, stéréotypée du bon sens commun. 
Le discours philosophique et le discours sociologique constituent des 
sous-genres du discours scientifique, ce qui explique leur aptitude 
à nier, sinon à transcender la doxa. Or, modifier les stéréotypes 
socialement ou culturellement associés à un mot, c’est en même 
temps modifier son potentiel argumentatif, i.e. ses déploiements 
discursifs possibles. Ainsi, l’argumentation externe du mot crime lui 
associe, d’emblée, un sémantisme négatif : « Le crime est une maladie 
sociale / un comportement pathologique / un fléau social ». Ceci étant, 
la surprise provoquée par le texte de Durkheim réside non pas tant 
dans l’inversion du stéréotype – pour Durkheim, le crime continue 
d’être un acte socialement intolérable, et, en tant que tel, punissable – 
mais dans sa reconstruction à travers la mise en place d’un nouveau 
rapport sémantique : celui entre crime et normalité sociale. Le discours 
socratique opère le même déplacement des stéréotypes à travers la 
mise en place d’une argumentation associant, de façon paradoxale, 
bonheur et châtiment. 

On assiste ainsi, à côté des relations inscrites dans la 
signification même des mots, à une fabrication discursive du sens 
(à travers le fait de poser des rapports sémantiques insolites, non 
prévus dans les limites du système de la langue). Ces nouveaux 
rapports ménagent le passage progressif des suites argumentatives 
doxales (normatives vs transgressives) à des suites initialement 
perçues comme paradoxales. La force persuasive des énoncés 
(pseudo-)paradoxaux réside ainsi dans leur aptitude à se placer, 
argumentativement, à côté de la doxa  : loin d’exprimer des lieux 
communs, et ce faisant, de développer, sous divers aspects, des 
évidences déjà cristallisées dans la signification des mots, ces 
énoncés instituent de nouvelles évidences et ouvrent la voie à de 
nouvelles formes de rationalité. Or c’est justement là, nous semble-
t-il, le mécanisme propre de génération du discours scientifique qui 
ne se limite pas à ressasser du déjà-dit, mais réorganise le domaine 
du dicible par le fait de créer de nouveaux blocs de sens, et donc, 
implicitement, de nouvelles habitudes de pensée.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Marina-Oltea Păunescu230

Références bibliographiques

Carel, M. (1994), « L’argumentation dans le discours : argumenter n’est pas 
justifier », Langage et société, 70, p. 61-81.

Carel, M. (2001), «  Argumentation interne et argumentation externe au 
lexique : des propriétés différentes », Langages, 142, p. 10-21.

Carel, M., Ducrot, O. (1999), « Le problème du paradoxe dans une sémantique 
argumentative », Langue Française, 123, p. 6-26.

Ducrot, O. (2001), « Critères argumentatifs et analyse lexicale  », Langages, 
142, p. 22-40.

Ducrot, O. (2009), « Argumentation rhétorique et argumentation linguistique », 
in Jales Ribeiro, H. (ed.), Rhetoric and Argumentation in the Beginning of 
the XXIst Century, Coimbra University Press, Coimbra, p. 143-152. 

Ducrot, O., Carel, M. (1999), «  Les propriétés linguistiques du paradoxe  : 
paradoxe et négation », Langue Française, 123, p. 27-40.

Durkheim, É. (1894a), «  Le crime, phénomène normal  », in Déviance et 
criminalité, textes réunis par D. Szabo, avec la collaboration d’A. 
Normandeau, Armand Colin, Paris, 1970  ; édition électronique réalisée 
par J.-M. Tremblay, Chicoutimi, Québec, 2006, p. 76-82.

Durkheim, É. (1894b), Les règles de la méthode sociologique, édition 
électronique réalisée par J.-M. Tremblay, Chicoutimi, Québec, 2002.

Durkheim, É. (1895), «  Crime et santé sociale  », Revue Philosophique, 39, 
édition électronique réalisée par J.-M. Tremblay, Chicoutimi, Québec, 
2002, p. 518-523.

Kida, K. (2014), « Des paradoxaux aux schémas argumentatifs », Corela, 12/2 
(en ligne  : http://corela.revues.org/3630; dernière consultation  : le 18 
juillet 2017).

Lescano, A. (2011), La Théorie des Blocs Sémantiques. Somme des notions, 
document de travail téléchargé à partir de http://alfredo.lescano.free.fr/
tbs.pdf; dernière consultation : le 18 juillet 2017.

Lescano, A. (2013), «  Stéréotypes, représentations sociales et blocs 
conceptuels  », Semen, 35 (en ligne  : http://semen.revues.org/9835; 
dernière consultation : le 7 septembre 2017).

Lescano, A. (2015), « Sémantique de la controverse : analyse d’un fragment du 
discours de Simone Veil à l’Assemblée nationale en 1974 », Argumentation 
et Analyse du Discours, 15 (en ligne : http://aad.revues.org/2048; dernière 
consultation : le 2 août 2017).

Maingueneau, D. (1995), «  L’énonciation philosophique comme institution 
discursive », Langages, 119, p. 40-62.

Maingueneau, D., Cossutta, F. (1995), « L’analyse des discours constituants », 
Langages, 117, p. 112-125.

Maingueneau, D., Philippe, G. (2002), « Les conditions d’exercice du discours 
littéraire », in Roulet, E., Burger, M. (éds), Les modèles du discours au défi 
d’un « dialogue romanesque  »  : l’incipit du roman de R. Pinget Le Libera, 
Presses Universitaires de Nancy.

Păunescu, M.-O. (2015), « Les excentricités de la raison – essai sur le Gorgias », 
Studia Universitatis Babes-Bolyai. Philosophia, 60/2, p. 77-101.

Platon (1967), Gorgias, Garnier-Flammarion, Paris, trad. Émile Chambry.
Platon (2006), Phèdre, Garnier-Flammarion, Paris, trad. Luc Brisson.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:11 UTC)
BDD-A30241 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

