
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 32) 2019 
 

 
 
 

Teoria maioresciană asupra culturii. O recitire 
 
 
 

Mircea A. DIACONU 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

mircea_a_diaconu@hotmail.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: What else does Maiorescu’s 1868 study entitled În contra direcţiei de azi în cultura 
română [Against Today’s Direction in the Romanian Culture] manage to impart to Romania’s 
present-day readers? Is his theory of culture, known as the theory of forms without substance, still 
valid today? The present study questions the posterity of Maiorescu’s theory, equally 
embraced and continued by the advocates of the Europeanization of Romanian Culture 
and its integration into the European system of values, and by the supporters of 
Nationalism and local ethic values. In fact, we reconsider the concept of truth, which needs 
to be understood within the context of all rhetorical strategies employed to make a change 
in the Romanian society. We argue that the changes envisaged by Maiorescu were meant to 
foster the adherence of the Romanian society to the European values. 
Key words: Maiorescu, the theory of forms without substance, Europeanism, Romanian identity. 

 
 
Paginile de faţă îşi propun să recontextualizeze teoria maioresciană asupra culturii 

fundamentată în studiul În contra direcţiei de astăzi în cultura română [1868]. Dar este În contra 
direcţiei de astăzi în cultura română cu adevărat un studiu!? Astăzi i-am spune, simplu şi neutru, 
text, pentru a depăşi dificultatea de a alege între pamflet, eseu, eventual studiu de caz, 
intervenţie polemică, pledoarie de la tribună sau o demonstraţie de logică etc. (să ne amintim: 
Titu Maiorescu era avocat şi profesor de logică), în fine, de ce nu diagnostic? – un diagnostic 
urmat de o propunere de tratament. În fond, textul acesta ar putea fi analizat de logicieni, de 
specialiştii în drept ori în retorică, dar şi de filosofi, de politicieni, de sociologi, de semioticieni 
şi, cel mai puţin legitim probabil, de critici literari – de cei puţini interesaţi de o iluzie: 
adevăratul Maiorescu (acel Maiorescu la care am ajunge eventual prin psihocritică?). 

În tot cazul, a reciti În contra direcţiei de astăzi în cultura română ar trebui să însemne 
înainte de toate şi o recitire a receptării acestui text care a căpătat în timp (o va fi avut-o în 
mod real?) o valoare, şi în bine, şi în rău, întemeietoare. Instrumentat în fel şi chip, a ajuns 
să legitimeze multe în chestiuni de identitate românească. Tocmai pentru că este el însuşi 
un construct mental, o ipoteză livrată ca adevăr, textul a putut fi sursa de legitimare a unor 
teorii (ideologii chiar) dintre cele mai diferite. Îşi găsesc aici rădăcinile şi cei care vorbesc 
despre imperativul european al culturii române, al adevărului1 (Maiorescu era, fără îndoială, 

                                                           
1 Aşa îl înţelege şi Eminescu, atunci când scrie „Principiul fundamental al tuturor lucrărilor d-lui Maiorescu este 
după cât ştim noi naţionalitatea în marginile adevărului. Mai concret: Ceea ce-i neadevărat nu devine adevărat prin 
împrejurarea că-i naţional, ceea ce-i injust nu devine just prin aceea că-i naţional, ceea ce-i urât nu devine 
frumos prin aceea că-i naţional; ceea ce-i rău nu devine bun prin aceea că-i naţional” [Eminescu, 1980: 457]. Aş 
asocia acestei idei o alta, referitoare la posibilitatea recunoaşterii patriotismului: „măsura patriotismului nostru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

26 

un european2), şi susţinătorii naţionalismului, etnicităţii, ai extremei drepte chiar. Să nu 
uităm că Maiorescu e acuzat de cosmopolitism, azi ni se pare paradoxal: acuzaţia vine din 
tabăra liberalilor (şi ascunde o doză mare de diversionism), şi e considerat, deopotrivă, 
părintele naţionalismului.  

 
Eu însumi, în căutarea „adevăratului” Maiorescu, am propus ani la rând 

studenţilor, cu un fel de radicalism angajant, o lectură „pozitivă”. Mi se părea că existenţa 
lui era rodul propriei voinţe, mai mult, că strategiile de retorică folosite deliberat avuseseră 
consecinţe semnificative la nivelul existenţei concrete a lumii româneşti. Un raţionalist, om 
al voinţei, cu o exigenţă dusă la extrem, Maiorescu s-ar fi construit pe sine, iar acest fapt ar 
fi fost suficient pentru a impune, într-o lume balcanică, poate prea contemplativă şi 
vorbăreaţă, leneşă şi entuziastă, un model. E posibil, îmi spuneam, să devenim altceva 
decât suntem, şi credeam că acest mesaj poate fi stimulativ pentru nişte tineri în formare.  

Dacă aş fi sincer până la capăt, ar trebui să spun că era la mijloc mai degrabă o 
chestiune personală. Fascinat de ceea ce nu puteam fi, fiind doar ceea ce eram în mod 
natural, visam la voinţa maioresciană, la exerciţiul lui de auto-întemeiere. Azi sunt mai 
degrabă sceptic: poţi deveni altceva decât eşti deja? Pe de altă parte, voinţa maioresciană 
este şi o dorinţă de ceva: cuvintele lui Călinescu, conform cărora Maiorescu ar fi un Tănase 
Scatiu superior, nu-s doar injuste, neînţelegătoare şi mai degrabă un reflex de autodefinire 
(cum ai înţelege mai bine decât ştiind din propria experienţă?3), ci şi, cu toată exagerare, o 
aproximare a adevărului. Oricât de riscantă, ipoteza va fi având sâmburele ei de adevăr.  

În tot cazul, graba lui Maiorescu de a-şi da doctoratul, opţiunea pentru periferica 
universitate din Giessen, şi atâtea şi atâtea fapte, le asociam nu vreunor interese personale, 
ci dorinţei lui de a reveni în ţară, unde simţea că era nevoie de iniţiativele, de mintea lui 
întemeietoare. În fond, ajuns la Iaşi, şi-a pus amprenta asupra întregii societăţii româneşti. 
Fără el, spuneam, am fi fost cu siguranţă alţii.  

Aşadar, Maiorescu nu s-ar fi construit doar pe sine, ci ar fi construit societatea 
românească: cu toate excesele uşor de identificat, publicarea, peste doar patru ani, a Direcţiei 
noi…, instituia o schimbare. Şi dacă schimbarea încă nu se produsese, prin numirea ei, 
Maiorescu o şi instituia. În fond – un iluminist, cu toată perspectiva lui restauratoare –, el 
simţea că lumea poate fi consecinţa unui proiect. Negoiţescu l-ar fi putut numi prea bine, 
cum face cu alţi câţiva scriitori, din epoca anterioară însă, un orfic, adică cineva care cu 
verbul lui schimbă lumea. De pe alte poziţii decât Cioran, el propunea schimbarea la faţă a 
României. Nu era, însă, o mistică la mijloc (cuvintele devin lume pare un principiu cu rădăcini 
mistice), sau, dacă era una, era a voinţei pragmatice care întemeiază. Fireşte că radicalismul 
lui Maiorescu neagă totul pentru a porni de la zero. În Jurnalul său, afirmaţiile par ale unui 
anarhist care dorea să elimine toate formele fără fond; în discursurile sale politice, par ale 
cuiva care, în locul frazeologiei goale, caută soluţii practice. În tot cazul, te poate fascina o 
astfel de convingere că existenţa noastră, individuală sau colectivă, e rodul voinţei noastre.  

Acesta era mesajul pe care îl identificam în existenţa lui Maiorescu. Astăzi, aş 
echilibra mult balanţa, căci dorinţa de a întemeia şi de a se întemeia – atât pentru ceilalţi, 
cât şi pentru sine – nu pot fi uşor disociate. În fond, nu s-a luptat Maiorescu mereu să 

                                                                                                                                                            
va fi dată de faptele pe cari vom avea ocaziunea de-a le împlini în viitor, iar nu profesarea nimic costisitoare a 
unor idei pe care individul şi le-alege după plac” [Eminescu, 1980: 456].   
2 Ce păcat în, fond, că un studiu precum cel semnat de Bogdan Mihai Dascălu-Crişu [Titu Maiorescu şi descoperirea 
Europei, Editura Muzeului Naţional al Literaturii Române, 2013], deşi finanţat chiar din fonduri europene, 
ratează tocmai tema europenităţii lui Maiorescu. 
3 Să fie la mijloc şi reacţia unui „plebeu” faţă de un aristocrat? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Teoria maioresciană asupra culturii. O recitire 
 

27 

argumenteze impersonalitatea oricărui act întemeietor, nu s-a mişcat el continuu între 
teoretic şi practic, între concret şi principiu? Cred că sublimul el îl identifica în posibilitatea 
omului de a se dărui total, de a face saltul din personal în impersonal.  

Aşadar, le propuneam studenţilor mesajul meu constructiv. Nu mă descumpăneau 
afirmaţiile lui Iorga, ale lui Călinescu, nici analizele lui Al. Dobrescu din Introducere în opera 
lui Titu Maiorescu [Minerva, 1988] (citite la Odorheiul Secuiesc, imediat după ce terminasem 
eu însumi facultatea), care conchidea că „singura formă fără fond în epocă era Maiorescu 
însuşi”4, nici acelea ale lui Sorin Alexandrescu, pentru care discursul junimist fusese unul de 
legitimare şi de instituire a puterii. Nu mă descumpănea nici că, revenind la textul propriu-
zis, Direcţia nouă se concretiza în discuţii despre poezie şi proză, domenii, în fond, periferice 
şi fără legătură esenţială cu În contra direcţiei de azi în cultura română, nici faptul că Maiorescu îi 
lăsa pe dinafara canonului său pe Odobescu, pe Filimon, pe Hasdeu, ori că, la doar 23 de 
ani, el însuşi ajunsese rectorul unei Universităţi care ilustra cel mai bine, în diagnosticul 
propriu, forma fără fond.  

Mai mult, citeam şi eu finalul din Direcţia nouă… cum se citeşte îndeobşte, ca o 
înţelegere a fatalităţii formelor de a-şi crea fondul, fapt la care el însuşi, inclusiv prin acest 
articol, ar fi contribuit. Dar se citeşte Direcţia nouă... cu adevărat aşa? Lovinescu trece peste 
aceste cuvinte, aproape ca şi cum n-ar exista – şi, pentru a-şi putea întemeia mai pregnant 
propria teorie, a sincronismului, vede doar poziţia tare a lui Maiorescu, de negare (de 
eliminare chiar) a formelor de civilizaţie împrumutate. Fapt explicabil, pe lângă altele, şi 
pentru că discipolii declaraţi ai lui Maiorescu dintre războaie (de la Constantin Rădulescu-
Motru la Simion Mehedinţi), apărători ai direcţiei naţionale, glisaseră periculos spre extrema 
dreaptă şi propuneau modelul unei culturi locale, izolate, anti-europene. Se mai găsea aici 
Maiorescu?! În fond, discipolii aceştia se tot luptă pentru cultura română – cumva izolată, 
bazată pe valori arhaice şi imuabile, o lume închisă etc. –, în vreme ce, pe urmele, de 
asemenea, ale lui Maiorescu, Lovinescu vizează funcţionarea la noi a unei civilizaţii de tip 
european. Doar că Lovinescu, interpretare care s-a perpetuat şi după el, reţine din Maiorescu 
doar atacul lui iniţial împotriva formelor fără fond. 

 
Să revenim la finalul din Direcţia nouă în poezia şi proza română. Când spune  
 

Şi fiindcă a da înapoi e cu neputinţă, nouă nu ne rămâne pentru existenţa noastră 
naţională altă alternativă decât de a cere de la clasele noastre culte atâta conştiinţă câtă 
trebuie să o aibă şi atâta ştiinţă câtă o pot avea. [Maiorescu 1967: 213] 

 
Maiorescu renunţă parcă la orice putere a voinţei; a cere claselor culte în maniera 

aceasta vagă „atâta conştiinţă câtă trebuie să o aibă şi atâta ştiinţă câtă o pot avea” seamănă 
mai degrabă cu un abandon. Apelul e de la început cenzurat de scepticism sau de o utopie 
politică – şi eşecul lui se va vedea deseori în bătăliile ulterioare ale lui Maiorescu din Cameră.  

Aşa încât, cuvintele finale („Critica, fie şi amară, numai să fie dreaptă, este un 
element neapărat al susţinerii şi propăşirii noastre, şi cu orice jertfe şi în mijlocul a orcâtor 
ruine trebuie împlântat semnul adevărului!” [Maiorescu 1967: 213]), aforism imbatabil într-un 
scenariu impecabil, nu-i decât un instrument retoric. Cine-ar putea să-l contrazică pe 
Maiorescu, fără să se auto-excludă din orice comunitate care se respectă şi vrea să fie 
respectată? Tocmai pe asta mizează şi el; la mijloc nu-i decât o stratagemă.  

                                                           
4 „Aripioară a naţionalismului care încălecase pe calul lui Mihai Viteazul”, îl numeşte Nicolae Manolescu într-un 
loc pe Al. Dobrescu [Manolescu, 2017: 3]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

28 

Doar că Maiorescu însuşi, aşa cum am spus-o deja, nu mai vorbise în articolul său 
despre cultura română, ci doar despre poezie şi proză; apoi, el însuşi acceptase că a da înapoi 
e cu neputinţă, el însuşi apelase, concesiv şi defetist, la conştiinţa pe care clasele culte ar 
trebui s-o aibă. Lansase, totuşi, şi aici ipoteza aproape fatalistă a ameninţării care pândeşte 
societate românească. După ce rezumase ideea formelor fără fond în următorii termeni:  

 
Pe noi, românii, ne-au scos soarta fără de veste din întunericul Turciei şi ne-a pus 

în faţa Europei. O dată cu gurile Dunării ni s-au deschis şi porţile Carpaţilor, şi prin ale au 
intrat formele civilizaţiei din Franţa şi din Germania şi au învălit viaţa publică a poporului 
nostru. Din acest moment am pierdut folosul stării de barbarie fără a ne bucura însă de 
binefacerea stării civilizate” [Maiorescu, 1967: 212] 

 
Maiorescu reia, ca indubitabilă, ipoteza pierderii identităţii noastre:  
 

Când am fi singuri într-o insulă, când ne-ar fi dat să trecem prin orce schimbare a 
vieţii publice fără a fi ameninţaţi dinafară în chiar existenţa noastră, am putea aştepta în 
linişte dezlegarea problemelor, lăsând timpului viitor sarcina de a ridica încetul cu încetul 
greutăţile de astăzi. [Maiorescu, 1967: 212] 

 
Ce să reţinem? Că exista un folos al stării de barbarie pe care Maiorescu îl regretă? Că 

prin popor (poporul a cărui viaţă publică ar fi învelită cu civilizaţia occidentală) el înţelege 
exclusiv ţărănimea? Că prin împrumutarea formelor de civilizaţie e ameninţată însăşi existenţa 
neamului? Cu toate acestea, după tonul acesta panicat în faţa unei crize care ar ameninţa 
naţiunea, el însuşi vorbeşte dezaprobator despre „apucăturile barbariei” şi acceptă că 
impunerea fondului trebuie făcută de sus în jos. Iar ceea ce critică nu sunt principiile, ci o 
moralitate îndoielnică (care are legătură cu teoria formelor fără fond doar în măsura în care 
bugetul statului trebuie să întreţină un aparat administrativ care face ca statul să funcţioneze):  

 
Pentru aceasta se cere mai întâi o cultură solidă a claselor de sus, de unde 

porneşte mişcarea intelectuală // Aici însă este greutatea! A vota, a guverna, a scrie jurnale, 
a ţinea prelecţii necontrolate, a fi membru de academii şi profesor de universitate, această 
formă a culturei apusene convine anteluptătorilor noştri mai ales când forma se întâlneşte 
şi cu un § (venit, n.n.) corespunzător din bugetul statului. Dar a îndeplini cu aceeaş 
seriozitate sarcina ei intelectuală, aceasta nu le convine; şi când îi critici în această parte a 
vieţii lor publice, atunci se indignează, spun că suntem încă într-o stare nepregătită, ca noi 
să ne asemănăm cu Franţa de acum 300 de ani, că meritele lui Şincai, Asachi, Bariţ, Tăutu, 
Laurian trebuie privite dintr-o perspectivă istorică seculară! [Maiorescu, 1967: 212]  

 
Să deducem că acest aparat administrativ ar trebui eliminat? Să deducem că despre 

el e vorba atunci când Maiorescu vorbeşte despre conştiinţa claselor noastre culte? Şi ce 
legătură este, în fond, între această clasă, posibil coruptă sau i/amorală şi teoriile latiniste 
ale lui Şincai, Laurian ş.a.m.d., atacate în textul din 1868?   

 
Câteva paranteze aici. Una se referă la adevărurile maioresciene. În discursul lui 

Maiorescu, cuvântul adevăr e folosit pentru încărcătura sa strategică: inatacabil, i se dă o 
semnificaţie grea, tare, trans-istorică şi supra-individuală, adică impersonală. Prin el, 
Maiorescu nu mai trebuie să demonstreze nimic: demonstraţiile sunt substituite de teze, ba 
chiar de cuvinte care trimit la ritualuri păgâne: „cu orice jertfe şi în mijlocul a orcâtor ruine 
trebuie împlântat semnul adevărului!” [Maiorescu, 1967: 213]. În contra direcţiei de azi... are în 
centru tocmai conceptul de adevăr, prin care Maiorescu înţelege evoluţie bazată pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Teoria maioresciană asupra culturii. O recitire 
 

29 

cauzalităţi interne: cum avea să spună mai târziu, „englezeşte evoluţionar” şi nu 
„franţuzeşte revoluţionar” [Maiorescu, 1994: 33].  

Nu voi insista asupra acestei chestiuni, căci mă interesează deocamdată contextele 
mai blânde. Astfel, adevăr înseamnă şi idee în absolut justă, care nu acceptă niciun fel de 
contestare. Prin urmare,  

 
O primă greşală, de care trebuie astăzi ferită tinerimea noastră, este încurajarea 

blândă a mediocrităţilor. [...] De aci să învăţăm marele adevăr că mediocrităţile trebuiesc 
descurajate de la viaţa publică a unui popor. [Maiorescu, 1967: 152];  

 
mai apoi,  
 

Al doilea adevăr şi cel mai însemnat, de care trebuie să ne pătrundem, este acesta: 
Forma fără fond nu numai că nu aduce niciun folos, dar este de-a dreptul stricăcioasă, 
fiindcă nimiceşte un mijloc puternic de cultură. [Maiorescu, 1967: 152] 

 
Textul lui Maiorescu e plin de astfel de afirmaţii care intră sub incidenţa abaterii de 

la ceea ce am putea numi dacă nu corectitudine politică, atunci corectitudine publică şi 
morală: căci a îndrăzni să spui altfel înseamnă a te compromite. Adeziunea morală e, prin 
urmare, obţinută din start. Fireşte, intră în această categorie afirmaţiile „ce are a face în 
asemenea discuţii (discuţii de principii, n.n.) persoana scriitorului!” [Maiorescu, 1967: 145], 
sau întrebarea retorică 

 
Dacă o foaie literară nu este în stare să scrie după gramatică, dacă se declară 

incapabilă de a avea ortografie şi stil bun, atunci de unde a luat curajul de a se mai prezenta 
pe arena publicităţii? [Maiorescu, 1967: 146] 

 
Maiorescu apelează astfel la complicitatea cititorului care, prezent în text, devine 

implicit un aliat, hrănit cu teze şi adesea cu sofisme. Totul pare logic, impecabil, iar 
formulările, absconse, aforistice, ermetice, fascinează şi subjugă, mai ales când raţiunea 
impecabilă e dublată de o undă de patetism, de afectare umanitarist solidară. Iată:  

 
Avem politică şi ştiinţă, avem jurnale şi academii, avem şcoli şi literatură, avem muzee, 

conservatorii, avem teatru, avem chiar o constituţiune. Dar în realitate toate acestea sunt 
producţiuni moarte, pretenţii fără fundament, stafii fără trup, iluzii fără adevăr, şi astfel cultura 
claselor mai înalte ale românilor este nulă şi fără valoare, şi abisul ce ne desparte de poporul de 
jos devine din zi în zi mai adânc. Singura clasă reală la noi este ţăranul român, şi realitatea lui este 
suferinţa, sub care suspină de fantasmagoriile claselor superioare. [Maiorescu, 1967: 151] 

 
Exemplară e afirmaţia din finalul textului, lovitura decisivă:  
 

Căci fără cultură poate încă trăi un popor cu nădejdea că la momentul firesc al 
dezvoltării sale se va ivi şi această formă binefăcătoare a vieţii omeneşti; dar cu o cultură 
falsă nu poate trăi un popor, şi dacă stăruieşte în ea, atunci dă un exemplu mai mult pentru 
vechea lege a istoriei: că în lupta între civilizarea adevărată şi între o naţiune rezistentă se 
nimiceşte naţiunea, dar niciodată adevărul. [Maiorescu, 1967: 154] 

 
Apoteotic, această frază ne plasează în plin sofism echivoc şi neclar. Să susţii că un 

popor poate trăi fără cultură, orică el ar putea să se dezvolte în mod firesc către cultură 
treacă-meargă;dar a folosi cuvântul fals pentru a defini formele de civilizaţie împrumutate ţine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

30 

de strategia lui Maiorescu de a convinge. Altfel, care e legea veche a istoriei conform căreia 
„în lupta între civilizarea adevărată şi între o naţiune rezistentă se nimiceşte naţiunea, dar 
niciodată adevărul”? Ce (mai) înseamnă aici adevăr? Ai crede că tocmai soluţia propusă de el, 
rezistenţa naţiunii în faţa civilizaţiei apusene, e sinucigaşă, din moment ce în confruntarea 
dintre civilizarea adevărată şi naţiunea adevărata cea care moare e naţiunea. Dar ce înţelege 
Maiorescu prin civilizare adevărată? Civilizarea prin forme fără fond sau mai degrabă, 
dimpotrivă, civilizarea printr-o dezvoltarea naturală, firească? În acest caz, de ce ar fi 
antagonice naţiunea, adevărul şi civilizaţia? Simplu spus: mi-e greu să descifrez până la capăt 
sensul afirmaţiei maioresciene, altfel memorabilă prin caracterul apodictic, de sentinţă validată 
istoric (trimiterea la vechea lege a istoriei, rămasă însă necunoscută nu e întâmplătoare), 
enigmatică şi tocmai de aceea „adevărată”. Repet: cine l-ar putea contrazice pe Maiorescu, 
când afirmaţiile lui tăioase sunt de o raţionalitate rece, pură, atât de înşelătoare, însă?  

 
Altă paranteză se referă la ceea ce aş numi dialogul la distanţă dintre „singura clasă 

reală la noi” şi modernizarea României nu doar la nivel instituţional, ci şi sub aspect tehnic. 
Să reluăm:  

 
Singura clasă reală la noi este ţăranul român, şi realitatea lui este suferinţa, sub care 

suspină fantasmagoriile claselor superioare. Căci din sudoarea lui zilnică se scot mijloacele 
materiale pentru susţinerea edificiului fictiv, ce-l numim cultura română, şi cu obolul cel din 
urmă îl silim să ne plătească pictorii şi muzicanţii noştri, academicii şi atenianii din Bucureşti, 
şi din recunoştinţă cel puţin nu-i producem nici o singură lucrare care să-i înalţe inima şi să-l 
facă să uite pentru un moment mizeri de toate zilele. [Maiorescu, 1967: 151] 

 
Astăzi – şi problema e cumva eternă, şi nu numai la noi – l-am acuza de populism. În 

fond, cu atât mai surprinzătoare lupta sa pentru ţărani (deşi îşi revendică de aici rădăcinile, cu 
orgoliu) cu cât, asociat conservatorilor, pare să se opună împroprietăririi şi altor idei 
democratice. Lucrurile sunt, însă, ceva mai complicate. Cert este că lupta pentru creşterea 
nivelului intelectual al ţăranilor mai mult decât liberalii, care vorbeau mult pe tema aceasta.  

În fine, acestea fiind faptele, fireşte că afirmaţiile lui Maiorescu, în patetismul lor, 
au hrănit puternic ideologia ruralist-etnică. Iar ea e susţinută la fel de puternic de atitudinea 
lui faţă de binefacerile tehnicii. Spune Maiorescu:  

 
Pe de altă parte, prin înlesnirea comunicărilor, vine acum însăş cultura occidentală 

la noi, fiindcă noi nu am ştiut să mergem înaintea ei. Sub a ei lumină biruitoare va deveni 
manifest tot artificiul şi toată caricatura «civilizaţiunii» noastre, şi formele deşerte cu care 
ne-am îngâmfat până acum îşi vor răzbuna atrăgând cu lăcomie fondul solid din inima 
străină. [Maiorescu, 1967: 151]  

 
E una din marotele de mai târziu ale naţionaliştilor. „Urmaşii romanilor” (aşa-i 

numeşte Maiorescu pe latiniştii ardeleni) şi-ar asuma sarcina „de a aşeza gintea română pe 
bazele civilizaţiunii”. Or, Maiorescu amestecă tot timpul dovezile şi nivelele de realitate. De 
ce să fie invocaţi latiniştii, cu erorile lor de filologie, într-un context care vizează preluarea 
formelor de civilizaţie occidentală? Şi Maiorescu apelează deliberat la dovezi care nu permit 
contestarea, extinzând apoi terenul de aplicaţie. Da, latiniştii sunt ridicoli. Dar sunt ridicole 
şi instituţiile civilizaţiei moderne?! E ridicolă şi dezvoltarea tehnică? Autohtoniştii – din 
orice epocă – vor demoniza orice progres tehnic:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Teoria maioresciană asupra culturii. O recitire 
 

31 

Avem de toate cu îmbelşugare […] şi când îi întrebi de literatură, îţi citează cifra 
coloanelor înnegrite pe fiecare an cu litere române şi numărul tipografiilor din Bucureşti. 
[Maiorescu, 1967: 148] 

 
Tipografiile, ştim, fac şi obiectul „criticii” caragialeene; tipografiile – din care, de 

altfel, Caragiale se hrăneşte şi se inspiră – sunt vinovate şi de creaţia proastă, de veleitarism 
şi impostură, ba chiar de articolele din Constituţie. Maiorescu tună şi fulgeră împotriva 
tehnicii pe care, însă, o foloseşte din plin. Raţionalistul apelează la un frison de panică şi 
transmite un S.O.S. disperat: „Fondul solid din inimă străină” va locui sufletul românilor. 
Ce legătură era între sufletul etnic al francezilor, al germanilor, al străinilor, pe care 
Maiorescu îl acuză aici, şi formele de civilizaţie, de la presă, justiţie, teatru, la constituţie? 
Dacă panica era reală sau jucată (un acces de junventute teribilă pusă sau nu în slujba 
devenirii proprii sau a impunerii propriilor teorii), ea hrăneşte, oricum, un verb al disperării:  

 
Mai este oare timp de scăpare? Mai este oare cu putinţă ca o energică reacţiune să 

se producă în capetele tinerimii române şi, o dată cu despreţul neadevărului, să deştepte 
voinţa de a pune fundamentul adevărat acolo unde se află astăzi numai pretenţii iluzorii? 
Poate soarta ne va acorda timp pentru această regenerare a spiritului public şi, înainte de a 
lăsa să se strecoare în inimă nepăsarea de moarte, este încă de datoria fiecărei inteligenţe ce 
vede pericolul de a se lupta până în ultimul moment contra lui. [Maiorescu, 1967: 151-152]  

 
Finalmente, acesta este sensul teoriei maioresciene, a sistematicii sale? De-a lungul 

istoriei, el a fost continuat, din nefericire, de diferitele ipostaze ale direcţiei naţionaliste, care-i 
recuză pe paşoptişti pentru adeziunile lor europene. Cu toţii amintesc, ca de o fatalitate 
neagră, de formele fără fond. Dar nu era Maiorescu însuşi un aprig apărător de instituţii 
europene? Nu milita el tocmai pentru o existenţă demnă în Europa – ştiind, pe de altă parte, 
cât de precar e statutul nostru în plan internaţional? Problema nu era a instituţiilor, ci a 
transformării lor în entităţi viabile şi funcţionale, puse în slujba statului, în depăşirea vorbelor 
goale, a frazeologiei. Ca să dam un alt exemplu: ajuns revizor, Eminescu aplica în şcoala 
românească principii, comportament, o viziune de tip european – adică exigenţă, 
intransigenţă, corectitudine, refuzul improvizaţiei şi compromisului. Altfel spus, ieşirea din 
starea de barbarie, de balcanism, de complicitate în rău şi racordarea la un spirit european. Că 
modelul era germanic, ce relevanţă are? Din acest punct de vedere, putea fi şi francez. De 
fapt, Maiorescu nu contestă nevoia de „libertate într-un stat modern” [Maiorescu, 1967: 147] 
– pentru asta se luptă el însuşi –, ci frazeologia, entuziasmul gol, frivolitatea fantasmatică. 

 
Să revenim, însă, la problema noastră, cu plusul de informaţie şi de context 

obţinute deja. Aşadar, de-o parte „barbaria orientală”, de cealaltă, „civilizaţia occidentală” – 
la mijloc, un popor care e ameninţat să-şi piardă identitatea, căci formele de civilizaţie nu 
găsesc un sol adecvat, iar aparatul de stat care-l implementează e, în cel mai rău caz, o 
armată de imorali, în cel mai bun, nişte amatori animaţi de idei nobile, cu prea puţin simţ 
practic. Nu tocmai printr-un act de voinţă propune Maiorescu schimbarea imoralilor în 
morali, sau saltul de la inocenţă la pragmatism? Nu e tocmai moralitatea o formă fără fond 
care ar trebui impusă nu prin apelul la conştiinţă, ci prin legi? Chestiuni, toate acestea, de 
actualitate. Şi nu numai la noi, o ţară care ar fi împrumutat, în 1848, în 1866, ş.a.m.d. până 
în prezent formele civilizaţiei europene, ci în toată lumea civilizată. Nu de pierderea 
identităţii e vorba, ci de aplicarea blamatului „regim constituţional”. Nu de adecvarea 
formelor la fond, ci despre existenţa unor legi şi despre aplicarea lor consecventă, cu 
consecinţa chiar a civilizării. De fapt, cu consecinţa realizării unui stat modern.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

32 

În fond, ce face Maiorescu? Identifică o situaţie de criză, de fractură între idei şi 
viaţa concretă, dă un diagnostic şi propune nişte soluţii. Problema nu e atât a 
reacţionarismului soluţiilor propuse (în Cameră, nu mai e vorba deloc de reacţionarism – 
acuzaţie gratuită, clişeu aproape diversionist), ci a carierei pe care ideea formelor fără fond 
(rămasă în punctul ei de pornire)o face în societatea românească. La cumpăna secolelor 
trecute, în perioada interbelică, în deceniile dogmatismului comunist, imediat după 1989 şi, 
de asemenea, odată cu intrarea noastră în UE, de fiecare dată când instituţii europene 
impun şi verifică aplicarea unor legi sau ne obligă să instituim legi, se apelează, ca apărare, 
soluţie de reacţiune, la modelul mental propus de Maiorescu: formele fără fond, care 
ameninţă să ne distrugă identitatea, o tristă carieră, în fond. Dar nu e nevoie tocmai de 
aceste forme pentru a spera că se va crea, odată şi-odată, fondul? În aşa fel încât nu poţi să 
nu te întrebi dacă nu cumva Maiorescu însuşi e vinovat de faptul că nici azi nu ieşim din  
acest complex al formelor fără fond. Se perpetuează şi se exploatează politic tocmai spaima 
pierderii identităţii. Nu cred că ne vom vindeca vreodată de acest simulacru de problemă – 
diversionist folosit – care se traduce în ideea că vinovaţii, ca şi ameninţarea, sunt mereu în 
altă parte, în afară. E un avantaj pus în mişcare de două instincte, de apărare şi conservare, 
semn, pe lângă altele, şi al unei culturi fie începătoare (care va rămâne tipologic aşa), fie 
minore (tocmai pentru că îşi caută salvarea în ficţiuni ideologice). Dacă a devenit „un brand 
românesc” (C. Schifirneţ), cum s-a spus, acest lucru, dacă nu i se datorează lui Maiorescu 
(de-a lungul timpului l-au folosit intelectuali care îl citiseră, azi e aplicat mecanic de oricine), 
atunci el i-a dat consistenţă paradigmatică.   

 
În acest context, a discuta despre „actualitatea lui Maiorescu” acum, în 2017 sau 

2018, înseamnă să sugerezi că se resimte nevoia de a apela din nou la el, nu numai la 
diagnosticul lui, ci mai ales la tratamentul pe care el l-a propus şi l-a aplicat lumii româneşti în 
ansamblul ei. Dacă vorbim de „actualitate”, pornim cel puţin de la premisa că timpul e iarăşi 
un organism bolnav; dacă nu cumva, la noi, orice timp e bolnav (cum ştim, Maiorescu 
depăşeşte adesea cazurile concrete pentru a le proiecta în paradigme5), orice timp are bolile 
lui, încadrabile celor identificate de Maiorescu, şi, prin urmare, ar avea nevoie de verdictele 
lui, devenite cumva trans-contextuale. A spus-o şi Lovinescu. Invocând disputa dintre 
barbarie şi civilizaţie de care vorbise Maiorescu, criticul din interbelic, el însuşi un optimist, 
vorbeşte despre cauzele actualităţii maioresciene:  

 
Dacă optimismul necesar existenţei ne obligă să credem că «mai puţin adevărat că 

biruinţa ei nu e dreaptă, ci ia forma unei linii frânte, cu reîntoarceri adesea mai puternice 
decât progresul real; problemele, pe care le rezolva Maiorescu cu atâta vehemenţă acum 
şaptezeci de ani, sunt astăzi şi mai actuale. [Lovinescu, 1978: 195] 

 
Acum, după atâţia ani de comunism, după ezitările revenirii la normalitate, 

afirmaţia lui e la fel de valabilă. Dacă vorbim de actualitatea lui Maiorescu, mesajul pe care 
trebuie să-l avem în vedere trebuie privit în acest context: cum gândim relaţia noastră cu 
Europa, cu valorile civilizaţiei moderne, cum asigurăm o funcţionare eficientă a statului, 
cum facem ca statul să fie un angrenaj modern?  

 

                                                           
5 La drept vorbind, Maiorescu însuşi foloseşte cazurile (sau se foloseşte de ele) pentru a ajunge la modele 
teoretice de-contextualizate; pare mai preocupat de paradigma abstractă decât de situaţiile concrete, deşi, 
evident, cu simţul său pragmatic, dorea de fapt să legitimeze felul de a trata un caz prin greutatea dată de 
modelul teoretic căruia acesta i se includea. Pentru a da un singur exemplu, de aceea estetica lui e una aplicată: 
pentru a alcătui o antologie de poezie de uz didactic, are nevoie de o definiţie a poeziei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Teoria maioresciană asupra culturii. O recitire 
 

33 

Şi aici aş face o nouă paranteză. În ultimul număr din „România Literară” din anul 
centenarului Maiorescu [nr. 52/2017], Nicolae Manolescu invocă, într-un editorial de 
sinteză, faptul că studiile lui Lovinescu despre Maiorescu, Junimea şi junimişti din anii '40 
se datorează tocmai „actualităţii” sale politice:  

 
În 1940, E. Lovinescu a publicat monografia cunoscută şi studiile despre Junimea 

şi despre posteritatea criticii lui Maiorescu. N-a fost un gest întâmplător, ci unul deliberat, 
ca o provocare la adresa înclinaţiilor tot mai puternice spre obscurantism din viaţa politică 
şi culturală. Am remarcat nu o dată că Maiorescu pare să redevină actual de câte ori apar 
astfel de tendinţe. [Manolescu, 2017: 3] 

 
Ce este surprinzător este că Nicolae Manolescu nu vorbeşte în continuare despre 

această actualitatea lui Maiorescu, ci deplânge faptul că tinerii critici – cu care are războiul 
lui – n-au scris un rând despre cel sărbătorit de-a lungul anului, părând să-i ignore lecţia, 
creditându-l mai degrabă pe Gherea. De fapt, când s-a vorbit de câteva ori în „România 
Literară” în 2017 de actualitatea lui Maiorescu, în discuţie a fost adusă ideea autonomiei 
esteticului, pe terenul acesta purtându-se şi bătălia lui Manolescu cu critica tânără. Or, mie 
mi se pare că, adusă în discuţie mult în 2017, la o sută de ani de la moartea criticului, 
această problemă, a autonomiei esteticului, pe care o sugerează şi Manolescu, e superfluă şi 
falsă. Legitimă în vremea sămănătorismului, a tradiţionalismului gândirist ori a anilor '40, de 
asemenea, în perioada 1960-1989, când bătălia pentru estetic era o bătălie politică – lucrul 
acesta trebuie spus răspicat! –, ea poate azi eventual să mai constituie un criteriu de recitire 
a literaturii din perioada comunistă. Nu e de actualitate – din fericire! 

Dacă am concluziona, am spune că obsesia autonomiei sau angajării literaturii, pe care 
cultura română, se vede, o mai are încă, n-ar fi decât o dovadă în plus de imaturitate. Speranţa 
noastră este că ne putem elibera de sub tutela crizei pe care o releva Maiorescu, în condiţiile în 
care, fatalitate a istoriei, studiile literare au intrat oricum sub dominaţia celor culturale. E cu 
putinţă să dăm înapoi? Sau: e cu putinţă, cu toată revolta lui Harold Bloom, să ne sustragem 
spiritului secolului? Dar se află cu adevărat aici actualitatea lui Maiorescu? Nu, cum sugera 
Manolescu însuşi în fragmentul citat, în recrudescenţa tendinţelor anti-europene, de mistificare 
a sensului Europei, nu în violenţa tendinţelor i-liberale? Cuvântul obscurantism, folosit de 
Manolescu, mi se pare, pentru epoca noastră, prea blând. De altfel, ca şi pentru altele. 

Două comentarii sunt necesare aici. Canonul autonomiei esteticului angaja o poziţie 
politică (teoretic: europeană, modernă, sincronizantă); pe baricadele esteticului, bătălia se 
purta cu ceea ce era (nu numai prezentat) drept un anti-canon (în realitate, un canon 
dogmatic – sau ideologic, dacă dăm cuvântului conotaţia sa originară). O recitire a literaturii 
din anii comunismului din perspectiva influenţelor ideologizante, cu toate încercările 
existente, izolate şi particulare, rămâne încă un deziderat, dacă nu cumva este, din varii 
motive (printre ele, şi condiţia criticii după 1989), o imposibilitate. Revizuirea pentru care s-au 
rupt spade după 1989 n-a mai avut loc. Aici poate fi adusă în discuţie poziţia criticii practicate 
de Monica Lovinescu. Plasată la antipodul criticii lovinesciene (îl avem în vedere, fireşte, pe 
E. Lovinescu), critica ei est-etică (angajând, astfel, eticul) e mai degrabă o situare în 
descendenţă lovinesciană. Doar prin asumare contextuală în anii comunismului (recuperarea 
lui Lovinescu s-a făcut din perspectiva autonomiei esteticului tocmai pentru că, în apărarea 
canonului europenizant, era nevoie de legitimarea pe care o oferea un astfel de precursor) şi 
prin diversiune după 1989, E. Lovinescu a fost prezentat drept apărător al autonomiei 
esteticului, al estetismului, atribuindu-i-se o candoare pe care Lovinescu, un militant, n-o 
avea. După mine, Monica şi Eugen Lovinescu nu-s adversari, ci se află în aceeaşi tabără. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

34 

Şi astfel, parafrazând cuvintele lui Maiorescu din Direcţia noua…, vom reveni către 
problema cu adevărat de actualitate, aceea a teoriei formelor fără fond, care vizează relaţia 
dintre identitatea noastră, aflată într-o posibilă criză, eventual din nou ameninţată, din cauza 
instituţiilor administrative europene, implicit a valorilor europene. De fapt, problema cu 
care se confruntă Europa la ora de faţă (şi tot ce înseamnă Vest) are în vedere exact 
legitimitatea modelului europenităţii moderne, instituit odată cu Revoluţia franceză. Mai 
sunt valorile europene legitime? Nu cumva au eşuat, dacă nu la nivelul principiilor, la acela 
al aplicării lor? Democraţia (mai ales dacă e specifică) e o formă goală, autonomia puterilor în 
stat, de asemenea, clasa politică visează doar la paradise fiscale; iar din contextul mai larg, 
care favorizează perspectivele reacţionare, nu pot lipsi migraţia, Brexit-ul, mişcările 
naţionaliste şi izolaţioniste etc. Voci cu greutate vorbesc despre eşecul democraţiei, despre 
asasinate economice, se profilează un nou Declin al Occidentului, toate acestea generând un 
sentiment de insecuritate individuală şi, dacă nu etnică, naţională. În învăţământul superior 
ca să ne uităm în curtea noastră), Europa a venit nu doar cu bursele Erasmus, ci şi cu 
sistemul Bologna, cu indicele Hirsch, cu revistele ISI:ordinii, pe care o mai păstram din anii 
comunismului, pare să-i fi urmat haosul.  

În fine, noi am intrat în Europa, dar Europa, iată, nu mai este ea însăşi. Dacă am 
putea glumi, am spune: Reacţiunea la putere! Această Reacţiune izolaţionistă, care militează 
pentru păstrarea „adevăratei” identităţi, neafectate de contactul cu civilizaţia, care aruncă 
apa din albie cu copil cu tot. Nu-i vorbă, Reacţiunea a fost activă în toată Europa şi după 
Primul Război Mondial, fapt care l-a generat pe al doilea. Marotele acestui nou ev mediu sunt 
globalismul, informatizarea, conspiraţia universală, eventual Soros, FMI, multinaţionalele, 
poate diaspora etc. Demonstrează istoria că există o alternativă la capitalism? E posibilă, cu 
toate carenţele constatate, o altă formă de organizare a societăţii decât democraţia? În fine, 
spaima pierderii identităţii e un bun mijloc de manipulare a maselor şi nu o dată mişcările 
reacţionare au apelat la speranţa recuperării ei, pe fondul activării complexelor de 
superioritate/inferioritate şi a unei condiţii sociale precare. 

Şi ce legătură au toate acestea cu poziţia maioresciană, cu Maiorescu? Teoria 
formelor fără fond e invocată, indiferent dacă Maiorescu este o referinţă sau nu, de toţi cei 
care acuză Europa de intruziuni în firescul, în naturelul vieţii publice româneşti; este soluţia 
cea mai la îndemână pentru a proteja imoralitatea. Dar pot valorile societăţii moderne, de tip 
european, deci democratic, să ameninţe identitatea – chiar dacă ea ar exista ca realitate 
transcendentă şi trans-istorică? Ar putea, de fapt, s-o edifice. Este, de fapt, dacă o pătrundem 
cu adevărat, lecţia lui Maiorescu. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 

Eminescu, 1980: M. Eminescu, „Din şedinţele Societăţii «România Jună». Naţionalii şi 
cosmopoliţii”, în Opere IX, Publicistică 1870-1877, Studiu introductiv de Al. Oprea, Editura 
Academiei Republicii Socialiste România.  

Lovinescu, 1978: E. Lovinescu, Scrieri 7. T. Maiorescu, Ediţie şi postfaţă de Eugen Simion, Editura 
Minerva.  

Maiorescu, 1967: Titu Maiorescu, Critice I, Prefaţă de Paul Georgescu, text stabilit, tabel cronologic, 
indice şi bibliografie de Domnica Filimon-Stoicescu.  

Maiorescu, 1944: Titu Maiorescu, Istoria politică a României sub domnia lui Carol I, Ediţie, postfaţă şi 
indice de Stelian Neagoe, Humanitas. 

Manolescu, 2017: Nicolae Manolescu, Tânărul Maiorescu, în „România Literară”, nr. 52, p. 3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)
BDD-A30183 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

