
18 

 

DINSPRE CERCHIŞTI SPRE OPTZECIŞTI, CU CORNEL REGMAN 

 

Alexandru CISTELECAN 
 

Abstract  

The literary critic Al. Cistelecan doesn’t share the opinion most critics do, when discussing the “critical spirit” 
of the members of the Sibiu Literary Circle. He certainly “swims against the tide” when asserting that the most 
prominent figures of the Literary Circle, from Şt. Aug. Doinaş, Eugen Tudoran and Nicolae Balotă to Ion Negoiţescu 
don’t have “critical spirit”, in the most orthodox meaning of the concept. The arguments don’t fail to sustain the critic’s 
main statement. From the very beginning, more precisely The Manifesto of the Literary Circle, the critics named above 
proved to have more “visionary spirit” than “critical spirit”, which means that their projects were quite ambitious and 
aimed to change the face of the Romanian culture, not only that of the critical discourse. Although they believed in the 
necessity to give Romanian culture an axiological profile, the literary criticism they professed was more hermeneutic than 
axiological. The only critic who didn’t fall in the trap of excessive hermeneutic criticism, according to Al. Cistelecan, is 
Cornel Regman who fits in this “enthusiastic and pathetic” family picture as well as “the nut in the wall’.   

 

Keywords: Sibiu, literary circle, criticism, visionarism, aesthetism 

 

Spiritul critic şi cerchiştii 

Nu sînt, fireşte, singurul care va fi remarcat delicateţea prepoziţiei din titlul 
colocviului nostru, suavitatea neutră a acelui la prin care Cercul literar intră în relaţie cu 
spiritul critic. Acest la din „Spiritul critic la Cercul literar de la Sibiu” e destul de îngăduitor, 
întrucît nici nu postulează existenţa acestui spirit, nici nu impune vreo cotă anume, ci-i 
permite doar posibilitatea de existenţă şi manifestare. Vine de la sine că respectul faţă de 
tema colocviului a orientat opţiunile participanţilor (totuşi, doar în majoritate, nu în 
unanimitate, căci s-a vorbit şi de poetul Doinaş şi de I.D. Sîrbu) înspre partea exegetică a 
cerchiştilor şi înspre activitatea teoretică şi critică a acestora. S-ar putea chiar spune că 
opţiunile s-au focalizat asupra lui Ion Negoiţescu, simţit, desigur, ca principal purtător al 
acestui spirit, de nu ca simbol al criticismului cerchist. Se-nţelege că spiritul critic al 
cerchiştilor a fost găsit, a fost identificat în cîteva din ipostazele sale şi descris în cîteva din 
acţiunile sale. Tocmai de aceea îmi vine greu să enunţ fără ezitări şi mustrări (de conştiinţă 
critică) observaţia principală de la care voi porni. Dar cum n-am încotro, dacă tot am ajuns 
aici, voi spune din capul locului că, în realitate, Cercul literar n-a avut spirit critic; mă grăbesc 
să adaug, ca să nu pară un simplu afront, că a avut, în schimb, ceea ce aş numi spirit vizionar 
(şi toată lumea ştie – şi e şi de acord – că nu există spirit vizionar fără spirit critic). Concluzia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



19 

 

pe care o voi trage chiar de pe acum e că tocmai ceea ce păreau să aibă mai mult – adică 
spirit critic -, cerchiştii nu au prea avut.  

Desigur, voi lua acest concept (dacă e) – de „spirit critic” – într-un sens mai tare, 
mizînd pe un miez ireductibil negator. Nu voi identifica (nu îndrăznesc) spiritul critic cu 
spiritul de negaţie, dar îl voi aşeza pe acesta din urmă în miezul celui dintîi. Măcar ca 
dialectică: întîi negaţia şi apoi construcţia. N-am făcut cu asta nici o vitejie în contra spiritului 
critic cerchist; dimpotrivă, abia dacă l-am descris, caricatural, în mecanismul lui de acţiune, 
aşa cum se vede el din actul de naştere al Cercului. Manifestul... cerchist are o structură clasică 
de manifest: întîi neagă (vechile valori sau realităţile prezente) şi apoi afirmă (noile intenţii de 
valori). Emfaza lui e maioresciană, căci manifestul se angajează de-a dreptul în bătălia pentru 
„sensul în care trebuie îndreptată tînăra noastră cultură”. [Ion Negoiţescu, În cunoştinţă de cauză, 

Editura Dacia, Cluj, 1990, p. 6] E vorba, prin urmare, de o critică de direcţie, de un proiect 
„maiorescian” în care e implicată necesar şi partea negatoare, cea „în contra direcţiei de azi”. 
Şi desigur că ea există, cu o retorică nu chiar atît de fulminantă ca a lui Maiorescu, dar nici cu 
mult mai blîndă. Dar ce ţinte îşi aleg cerchiştii pentru a le da jos? Căci eroismul unei 
schimbări a sensului culturii române presupune bravura unei negaţii substanţiale. Or, aici, 
eroismul cerchist trage, de fapt, asupra unor ţinte gata căzute – şi căzute de destulă vreme. El 
e un eroism de paradă, de vorbe, simplă retorică de revoluţie. Prima ţintă e 
„sămănătorismul” şi recrudescenţa sa din anii războiului, văzută ca adevărat cataclism: 
„suntem în plin paroxism al acestei crize şi opinia publică pare contaminată”, [Idem, p. 9] 
clamează Manifestul. Sămănătorismul, har Domnului, îşi dăduse duhul şi a mobiliza contra lui 
la 1943 era mai degrabă act de vitejie gratuită, fără riscuri (altele decît cele derivate din 
eroismul consumat pe mai nimic). Că-n chiar acei ani el trecea printr-o recrudescenţă, se 
poate înţelege de ce. Jalea de plai şi exaltarea de meleag puteau fi teme şi atitudini motivate 
de situaţia în care se găsea ţara (ar fi fost, pentru literatură, o pată de conştiinţă să nu 
participe la drama generală; că n-a făcut-o pe placul junilor cerchişti poate fi o ruşine, dar 
mult mai mică decît dacă n-ar fi jelit deloc). Mult mai excentrică putea părea în context – şi a 
şi părut – ocupaţia de artă pură, „studiul estetic” sau cel „aplicat fenomenului artistic”, „cu 
specialitate în literatură”. [Ibidem, p. 8] Nu-i de mirare că vor fi numiţi „estetişti”, căci chiar 
asemenea paradă făceau. Discipolii ardeleni ar fi putut auzi chiar de la maestrul lor că-n 
vremuri de acest fel muzele trebuie să tacă; e ceea ce a făcut chiar Lovinescu în timpul 
primului război, îndemnînd şi pe alţii. Dar dincolo de izbucnirea sa conjuncturală, cu 
motivaţii ce pot fi admise şi cu rezultate ce pot fi judecate şi fără şi cu clemenţă, 
sămănătorismul nu mai era o ţintă demnă de a fi doborîtă din nou. A trage cu toată 
convingerea şi cu toată setea asupra ei însemna a da glas unei simple exaltări fără riscuri. 
Ţinta era de multă vreme la pămînt.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



20 

 

Şi mai puţin eroism se cuvenea subspeciei ardelene a sămănătorismului, păşunismul 
(cum zice Doinaş că l-ar fi botezat Radu Stanca). [Ştefan Aug. Doinaş, Poezie şi modă poetică, Editura 

Eminescu, Bucureşti, 1972, pp. 107-108]. Că ardelenii jeleau de plai şi cultivau iredenta lirică e 
numaidecît de acceptat; ar fi fost de mirare să n-o facă. Dar şi ei se mai emancipaseră de 
sămănătorism (dovezi erau măcar Blaga, Rebreanu, dar şi alţii) şi scăpaseră de obsesia 
literaturii „regionale şi specifice”, de care manifestul îi acuza scurt. [Ion Negoiţescu, op. cit., p. 9] 
„Noul val de sămănătorism care pîrjoleşte ţara întreagă” [Idem, ibidem] (de fapt, doar 
provincia) era spaimă dilatată catastrofic, iar primejdia de a deveni „o permanenţă” [Idem, p. 

10] era invenţie de angoasă. În cel mai bun caz, aşadar, revoluţia „maioresciană” pornită de 
cerchişti era o adaptare locală, întîrziată, a luptei „istorice” duse de Lovinescu în contra 
sămănătorismului (pe care el, totuşi, îl îngăduise la ardeleni). Dar localizarea anti-
sămănătorismului şi „o cît mai grabnică liberare din crusta anacronică a sămănătorismului 
specifist” [Ibid, p. 11] a literaturii ardelene nu reprezentau cauză de revoluţie. Implicit, desigur, 
trebuia să se revină la principiile disociate de pe vremea lui Maiorescu şi să se treacă la 
urbanizarea literară, amîndouă idei active cu ceva ani în urmă, cînd le mînuia Lovinescu. 
Proiectarea ca „ramură tînără a spiritualităţii continentale” [Ibid., p. 12] relua şi ea o exigenţă 
maioresciană, dar, ce-i drept, dusă mai departe, spre radicalitatea antilocalistă. Una peste alta 
însă, ţintele erau căzute cu toatele şi doar retorica pornită contra lor mai putea părea 
vitejească; nu şi acţiunea critică. Din această perspectivă, aşadar, spiritul critic cerchist se 
luptă cu fantome reanimate chiar de el şi ad hoc; iar cum fantomele sînt, de regulă, din trecut, 
şi cerchiştii se străduiesc să refacă o luptă deja dată, hotărîţi s-o mai cîştige o dată. Exaltarea 
critică e mult mai mare decît acţiunea critică în sine. Fireşte că exaltarea critică presupune ca 
materie de exaltat spiritul critic, dar cum acesta şi-a inventat la cerchişti ţinte facile nu rămîne 
decît că el a ales să se exercite ca retorică. 

Se vede şi din Manifest – şi se va vedea pe parcurs tot mai pregnant – că cerchiştii 
năzuiau la o reorientare nu doar a literaturii, ci chiar a culturii, ca ansamblu, ba chiar a 
spiritualităţii româneşti. Dar miezul acestei porniri reformiste (implicit, desigur, critice) îl 
constituie întotdeauna literatura. Proiectul cerchist de la literatură porneşte şi se extinde apoi 
spre cultural şi spiritual. Tocmai de aceea e important de văzut, mai întîi, partea literară a 
proiectului. Pe această parte, cerchiştii aveau – zice Doinaş [În studiul Radu Stanca şi spiritul baladesc, 
din vol. Poezie şi modă poetică, pp. 106-112] într-o recapitulare de mai tîrziu – două obiective de 
lichidat: pe de o parte, „păşunismul”, pe de alta – „purismul”. Păşunismul lui Doinaş e mai 
extins, conceptual, decît sămănătorismul din Manifest, incluzînd şi „trăirismul”, adică „acel 
gen de lirism care-şi face un titlu de nobleţe din strigătul necontrolat, din materia unei 
afectivităţi directe, neprelucrate artistic, în numele unei sincerităţi care nu putea să fie – şi n-a 
fost niciodată – criteriul de evaluare a unei poezii”. [Idem, p. 107]. E o nuanţă importantă – şi 
o extensie semnificativă – întrucît mută obiectivul de pe o manifestare circumstanţială şi 
locală de artă, pe o dispută tipologică a discursurilor. Victima acestui refuz devine toată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



21 

 

poezia de spontaneitate, tot „primitivismul” liric, tot „autenticismul” brut. Nu e, însă, sigur 
că Doinaş avea mandat pentru această extindere şi că ea nu reprezintă un abuz în cauză 
personală. În orice caz, poetica cerchistă e contra chiotelor şi lacrimogeniei, optînd pentru 
corelativ şi pentru dimensiunea reflexivă a stărilor. În rest însă, chiar şi în viziunea lui Doinaş 
cerchiştii se luptau cu două fantome, întrucît nu doar „păşunismul” devenise un revenant, ci şi 
„poezia pură”. Mai reală – în sensul că putea fi efectivă – rămîne confruntarea tipologică şi 
„resurecţia baladescă” în calitatea ei de răspuns specific. Resurecţia ducea poezia nu doar la 
revificarea unei forme „istorice”, ci şi la recondiţionarea sincretismului de fundament al 
literaturii. Dar oricîtă „actualizare” ar fi propus renaşterea baladei, rămîne fapt că proiectul e 
o întoarcere în timp, o „retro-revoluţie”. Demonstraţia de virtuozitate în domeniul baladesc 
a cerchiştilor nu scoate balada din condiţia ei muzeală. Nici poezia cerchistă nu înfruntă 
istoria poeziei cu spirit critic – înţeles ca „sinteză generală în atac”; şi ea se mulţumeşte cu 
ajustări de conjunctură şi cu proiecte de restauraţie. A flutura flamura baladei ca noutate de 
artă a fost, desigur, o excentricitate, dar nu mai mult. Asta în privinţa negărilor de artă ale 
cerchiştilor, toate exersate asupra unor ţinte deja destrămate. 

Partea „pozitivă”, partea de propunere constructivă, e mult mai substanţială decît cea 
negativă în morfologia combativă a cerchiştilor. Fireşte că fiece propunere „constructivă” se 
revendica de la constatarea unei carenţe, deci de la o sancţiune critică. Dar ce propun – cine 
ştie cît de serios?! – cerchiştii sînt simple himere. Rechimizarea spirtualităţii româneşti, astfel 
încît aceasta să se deschidă spre tragic, şi „neo-clasicizarea” culturii româneşti, astfel încît 
aceasta să acceadă la o structură – prevederi ale proiectului euphorionist -, nu sînt obiective, ci 
pure fantasme ale nostalgiei de mare cultură. Cum ar veni, utopii de cabinet, dar nu acţiuni 
de pus în lucru.  

Asta se petrece, pe scurt, în planul mare al proiectelor cerchiste: ţinte căzute asupra 
cărora se trage din nou şi himere care animă nostalgia. La acest palier, spiritul critic cerchist e 
curată iluzie de sine. 

Rămîne, însă, şansa manifestării lui în domeniul strict al literaturii, unde cerchiştii s-au 
şi ilustrat, nu numai în primul, dar şi în al doilea rînd.  

În orice caz, producţia de comentarii literare e impresionantă; la ea au contribuit nu 
doar exegeţii, ci şi poeţii. Doinaş în primul rînd, unul din cei mai substanţiali şi subtili experţi 
în arta poetică. Critica lui Doinaş, foarte aplicată interpretativ, foarte „hermeneută”, se bizuie 
pe principiul solidarităţii dintre poet şi cititor. În cazul său, e vorba însă de o solidaritate 
aparte. Pentru Doinaş, o poezie îşi arată complexitatea şi profunzimea în funcţie de cultura 
cititorului. Desigur că aşa e. Şi desigur că Doinaş a fost cel mai cult cititor de poezie din 
ultima jumătate de veac (cel puţin). Numai că Doinaş se folosea, de fiecare dată, de toată 
cultura lui pentru a descifra complexitatea unei poezii. Or, de aici derivă întotdeauna la el un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



22 

 

proces de „suprainterpretare”, de natură să facă obeză complexitatea poeziei. Interpretul, de 
fapt, trebuie să fie exact atît de cult cît e poezia; nu mai mult, dar nici mai puţin. Doinaş fiind 
întotdeauna mai mult, a introdus o generozitate hermeneutică şi unde nu era cazul. Dacă nu 
lipsă (sigur nu), măcar limită a spiritului critic (limită înspre generozitate) se vede aici.  

Spirit mai degrabă „hermeneutic” decît strict „critic” relevă atît Eugen Todoran cît şi 
Nicolae Balotă. Cel dintîi s-a şi dedicat, aproape exclusiv, hermeneuticii literare, cu rezultate 
impresionante (şi pe o parte şi pe alta, calitativ şi cantitativ). Nu-ncape vorbă că interpretările 
lui resping alte interpretări, dar mai niciodată nu avem de-a face cu o expertiză axiologică 
diferită. Dacă nu există interpretare fără spirit critic, ba nici fără evaluare, nu-i mai puţin 
adevărat că judecăţile de valoare ale lui Eugen Todoran sînt deja făcute; ele sînt doar 
reconfirmate, re-demonstrate, ceea ce, orişicîtuşi, reduce din impactul spiritului critic; 
exerciţiul interpretării scapă de o grijă şi poate deveni pură euforie hermeneutică. 

Lucrul e valabil şi pentru Nicolae Balotă, deşi nu fără nuanţe. Nicolae Balotă a făcut 
critică literară directă, chiar critică de întîmpinare. Dar chiar şi cronicile sale literare (nu 
lipsite de obiecţii), demarează aproape imediat spre operaţii hermeneutice. Şi Nicolae Balotă 
sare spre a doua instanţă a criticii, adesea peste cea dintîi, care implică judecata operei. 
Oricum, se simte în largul său abia acolo, abia în cîmpul vast al hermeneuticii, unde legăturile 
operei se pot face de-a lungul şi de-a latul istoriei şi unde dimensiunile ascunse ale acesteia 
pot fi date în vileag prin asociaţii cît mai îndepărtate.  

Rămîne, desigur, să ilustreze spiritul critic (literar) al Cercului Ion Negoiţescu (Radu 
Enescu a scris incidental despre literatură, deşi a făcut teoria „spiritului critic”; dacă am 
scoate însă definiţia dată de el acestui spirit şi am confrunta-o cu „opera” critică a 
cerchiştilor, ne-ar rezulta prea repede că nu se armonizează. Ovidiu Cotruş e, şi el, în 
materie, un teoretician, dublat de un hermeneut, în cîmpul practic). În cazul său e limpede că 
s-ar putea vorbi mai degrabă de un exces de spirit critic (păstrînd miezul negator) decît de o 
debilitate a acestuia. Asta cel puţin luînd în calcul Istoria literaturii române [Editura Minerva, 

Bucureşti, 1991] şi Scriitori contemporani [Editura Dacia, Cluj, 1994], ambele opere care răresc cu 
severitate rîndurile valorilor româneşti. Judecăţile sînt aici drastice şi interpretarea merge în 
folosul lor (nu cred că şi invers, deşi ar fi mai potrivit). Şi totuşi... 

Am auzit şi din partea negologiei din zilele trecute că Negoiţescu practică un tip 
special de critică, numit în mai multe feluri. Cam toate felurile converg spre ceea ce aş numi 
o „critică orgasmică”. E o critică, în fond, de identificare, şi încă de tip beatitudinal; o critică 
de entuziasm interpretativ şi empatic, prin care Negoiţescu realizează, probabil, visul lui 
Susan Sontag de a trece de la simpla critică literară la „erotica” literară. E o critică 
„simţualistă”, senzuală, de voluptate (care nu se sfieşte, desigur, de extazele spirituale), o 
critică, pe scurt, de „momente” savuroase. La Ion Negoiţescu nu contează mai niciodată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



23 

 

opera ca întreg neamputabil, ci doar versul, expresia, sintagma fericită a acesteia, „accidentul” 
fericit; fragmentul de entuziasm creativ, fragmentul care incită la entuziasm empatic şi 
interpretativ. Nu e vorba de o critică richardiană, care explorează strict obsesiile ascunse în 
profunzimi şi dă pe faţă un alt poet, ci de o critică-fluture, care se opreşte doar asupra 
secvenţelor de voluptate. E, deci, o critică de fragment, care manipulează opera în folosul 
imediat al voluptăţii, al juisării. Ea atentează programatic la organismul operei, pe care-l 
tratează fără scrupule. În acest sens, fenomenele literare nu pot decît să scape iar 
„monografiile” să se eufemizeze. Judecăţile se scindează dramatic: cele care privesc 
ansamblul sînt de altă categorie decît cele care vizează fragmentul. Spiritul critic îşi permite, 
la Negoiţescu, prea multe libertăţi faţă cu opera. Şi în primul rînd libertatea de a o fragmenta. 
Nu cred că e o libertate permisă. În orice caz, nu cînd e metodică, excesivă. Şi nu cînd 
inversează relaţiile din interiorul operei, punînd ansamblul în subsidiaritatea fragmentului.  

 

Neamţul în Bulgaria 

Cam ca neamţul în Bulgaria se potriveşte Cornel Regman, cu spiritul său de zeflemist, 
între ceilalţi cerchişti, cu toţii, în fond, nişte patetici (cu toţii, dar cu mari excepţii, fireşte: 
măcar I. D. Sîrbu). Patetici chiar şi în partiturile funambuleşti, interpretate nu doar cu 
rigoare, dar şi pe un fond de tragism calculat, astfel încît jocul de artă să nu atingă niciodată 
chiar pura gratuitate şi să iasă din circuitul de responsabilitate. E vorba, desigur, de un 
patetism structural, de o substanţă romantică asumată, dar de unul ferit, în cele mai multe 
cazuri, de retorismul care duce spre pozele patetice (altminteri decît caricate cu ştiinţă). Chiar 
şi cînd e jucăuşă, poezia lor se joacă în interiorul gravităţii. Ludica sibiană e solemnă, 
articulată, cu reguli drastice şi scrupulos îndreptată spre finalitatea simbolică. Ea nu e atît o 
formă de joc, indiferent de ce tip, cît o formă de reflecţie, o modalitate a meditaţiei cu 
răspundere, nu deresponsabilizată. Cerchiştii, oricît de „esteţi”, nu fac artă pentru artă, ci artă 
cu deschidere spre existenţial, spre participare. Jocul cerchist nu e decît o bonomie a 
gravităţii, o deritualizare aparentă a solemnităţii şi o decomprimare a patetismului; dar 
lucrurile cu care el se joacă sînt „fundamentale” (e vorba, în fond, de un joc de 
fundamentalişti) iar ţinta lui nu e mai prejos – şi nici mai mică - decît cea a seriozităţii. Ironia 
cerchistă, mereu în pereche cu patetismul, e iremediabil ambiguă, fiind simultan de ambele 
feluri calificate de Radu Enescu în Critică şi valoare. Ea e şi ironie socratică (adică, „axiologică”, 
îndeplinind „o funcţie etică”) şi ironie romantică (adică, „în mod nepermis, ontologică” şi 
degenerînd astfel „într-un estetism libertin care fuge de angajare şi răspundere”). [Radu Enescu, 

Critică şi valoare, Editura Dacia, Cluj, 1973, p. 127]. Estetismul cerchist nu fuge de misiune; din 
contră; ceea ce rezultă e, probabil, un fel de estetizare a responsabilităţii, dar nicidecum o 
dezangajare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



24 

 

Nici propriii lor exegeţi, de altminteri, nu i-ar fi lăsat să consume rezervele de artă 
pentru gratuitate; toţi cerchiştii exegeţi pretind artei să treacă dincolo de artă, să satisfacă 
valenţe mai complexe şi exigenţe mai profunde decît cele strict reductibile la estetică. Această 
supra – sau extra-literalitate e ceea ce a mai rămas din misionarismul ardelenesc al artei. Iar 
cum comandamentele de artă sînt undeva mult deasupra, curgînd din misiunea spirituală, şi 
criteriile de judecată şi interpretare se vor revendica de mai sus, făcînd din critica literară 
propriu-zisă doar un moment al desfăşurătorului hermeneutic. Într-un fel, arta – literatura, în 
speţă – le foloseşte cerchiştilor doar de pretext, căci ei nu fac critică literară, ci un fel (mai 
multe feluri, de fapt) de critică trans-literară. Cu excepţia lui Cornel Regman, nu numai 
singurul critic (literar) dintre cerchişti, dar şi singurul cu strict spirit critic şi nimic mai mult.  

Gelu Ionescu îl consideră, în Dicţionarul esenţial al literaturii române, [Editura Albatros, 

Bucureşti, 2000, pp. 719-721] „cronicar prin excelenţă”, cu „alergie la teoretizare” şi predispus 
mai curînd la o critică „descriptivă decît analitică”. Un „umorist al criticii” care transformă 
„operele în păpuşile unui teatru critic de marionete” îi rezultă el lui Nicolae Manolescu 
[Literatura română postbelică, III, Editura Aula, Braşov, 2001, p. 111], în vreme ce Gheorghe Grigurcu îl 
vede ca pe „o conştiinţă satirică”. [Critici români de azi, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1981, p. 

290] Destul să mai consemnăm că în Dicţionarul general [Dicţionarul general al literaturii române, P-R, 
Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2006, pp, 577-580] Mihai Iovănel îi consideră critica 
apreciabilă mai degrabă ca „spectacol literar”, dar nu uită să o acuze de o permutare 
perversă, în cadrul căreia „esenţialul /.../ ţine de accidental”. Oricît de diferite, sînt opinii 
convergente, toate apropiindu-se de portretul unui cîrcotaş rezolut, al unei leliţe iremediabile. 
Şi ce e, mă rog, spiritul critic, în forma lui pură, altceva decît spirit de leliţă?! Bîrfă 
permanentă, negaţie la orice, dacă nu la „esenţial” măcar la „accidental”?! Departe de orice 
entuziasm spontan specific tuturor celorlalţi experţi în litere de la Cerc, la Regman 
spontaneitatea (absolut irepresibilă) se manifestă ca strîmbătură, ca obiecţie imediată, 
instinctivă; ca maliţie care-şi inventează şi arta şi pretextele (acestea din urmă mai rar, căci nu 
e nevoie). Regman nu poate fi „generos” decît dacă se chinuie anume pentru asta; şi nici 
atunci, de fapt, nu reuşeşte. Las’că stilistica pozitivului e pentru el un handicap aproape 
insurmontabil, dar şi laudele cele mai patente sînt simple aparenţe. Chiar dacă ele sînt 
profesate, aproape exclusiv, pe seama cerchiştilor (sau afinilor). În cazul lor, Regman 
practică, prea evident chiar, ceea ce Zarifopol numea „critica mamiţelor”, trecînd cu vederea 
– sau minimalizînd – scăderile şi exaltînd orice posibilă – fie cît de virtuală – calitate. Asta în 
vreme ce, pe seama altora, e destul să dea peste cine ştie ce detaliu nepotrivit ca să facă din el 
o catastrofă decisivă. Dar spiritul de maliţie abuzivă răzbate şi de sub laudele cele mai 
intenţionate. 

Iată, bunăoară, cum primeşte Regman Istoria literaturii române a lui Ion Negoiţescu. Să 
notăm mai întii că e foarte nemulţumit de primirea făcută de restul criticilor, sub mîna cărora 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



25 

 

Istoria... „a fost discutată chiţibuşăreşte, în loc să i se vadă noutatea cu care vine, bogăţia de 
sugestii cu care contribuie la înnoirea perspectivelor”. [Dinspre „Cercul Literar” spre „optzecişti”, 
Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1997, p. 84] Dacă era cineva care n-avea drept să facă 
asemenea întîmpinare cu reproş celorlalţi critici, atunci acesta era chiar Cornel Regman. 
Pentru că Regman chiar acest tip de critică, strict chiţibuşărească, îl cultivă. Nu prea văd cum 
le-ar putea refuza altora să facă ceea ce el face cu admirabilă şi excesivă consecvenţă. Căci 
înainte de a apuca să atace frontal problematica unei opere (ceea ce adesea nici nu se mai 
întîmplă), fie că e vorba de sfera construcţiei, fie de cea a atitudinilor sau ideilor, Regman 
alcătuieşte un baroc dosar de mărunţişuri, tratînd opera ca un chiţibuşar atroce. Cel mai la 
îndemînă e să înceapă cu un ritual filologic (să zicem), cu o listă de cuvinte şi expresii care nu 
sînt în regulă. Acest ritual – de obicei saturat de artă corosivă – dă apoi tonul întregii 
interpretări, chiar dacă observaţiile „filologice” se dovedesc pure scăpări de atenţie. Să 
admitem însă că măsura de critică cu chiţibuşuri e potrivită în afara Cercului, înăuntrul lui 
operîndu-se cu altă măsură; o măsură mai substanţială, potrivit cu care lucrurile rezultă, 
regulat, mai bine făcute. Cu această măsură mare e judecată şi Istoria... lui Negoiţescu, operă 
ce reiese de îndată „paradoxală şi suprinzătoare” (ceea ce e bine); dar pentru ce reiese ea aşa? 
Deoarece „cele mai sesizante capitole nu sînt nici pe departe cele consacrate poeţilor (iar asta 
„la un critic împătimit de poezie, recunoscut pentru fineţea gustului şi harul nuanţării prin 
cuvînt”) ci prozatorilor în accepţia cea mai largă a termenului”. [Idem, p. 19]. Nu-mi pare a 
bună o asemenea observaţie, oricît ar fi ea dedicată unei calităţi-surpriză. Dacă nu de alta, 
măcar pentru că decade din rangul întîi al performanţelor Istoriei... tocmai prima calitate a lui 
Negoiţescu. Lucrurile au însă bună raţiune, fiind vorba de „un caz de consecvenţă”, „o 
consecvenţă de astă dată metodologică” („şi în acelaşi timp fatalitate”!). [Ibidem, p. 20]. Cum 
lucrează aici consecvenţa conjugată cu fatalitatea? Oarecum interesant, întrucît, zice Regman, 
„comentariul analitic la versuri şi tehnica fragmentarismului sunt, în sine, mai puţin propice 
sintezei, în timp ce proza /.../ înlesneşte şi chiar invită privirea sintetică să se fixeze”. [Ibid.] 
Să lăsăm virtuţile prozei să se dezvolte cum vor şi să vedem ce obiecţii se ascund sub lauda 
de consecvenţă cu fatalitate. Pe cît îmi pare Regman consideră critica lui Negoiţescu una de 
„versuri”, bazată de fragmente – şi are toată dreptatea. Or, fireşte că nu se poate scrie o 
„istorie” cu asemenea metodă, care scapă, dacă-i consecventă, cu sau fără fatalitate, toate 
fenomenele. E drept că nu-i o observaţie „chiţibuşărească”, dar nici la lauda Istoriei... nu 
poate contribui. Mai grave observaţii nici nu cred că i s-au adus acestei istorii – şi nici nu mai 
era cazul. Astea sînt, de fapt, cele mai clare dovezi ale spiritului critic maliţios în acţiune: 
tocmai cînd se străduieşte să fie mai binevoitor, Regman se dovedeşte mai sever. Nu doar că 
Regman are spirit critic, dar are unul mult mai puternic decît orice tentativă de a-l manipula 
prieteneşte.  

Ceea ce nu înseamnă, fireşte, că asemenea ispite absentează. În Dinspre „Cercul Literar” 
spre „optzecişti” ele sînt, dimpotrivă, chiar privilegiate. Cartea nu se bazează pe vreo filosofie a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior



26 

 

punţii dintre cele două nuclee (sau fenomene), şi nici pe una a transferului de valori ori 
simboluri structurante. E confecţionată pur şi simplu din comentarii dedicate cerchiştilor şi 
optzeciştilor, fără vreo cauzalitate de proiect. Dar cele două reprezintă, probabil, „insulele” 
de simpatie ale lui Regman. Simpatia e vădită şi în comentariile optzeciste, nu doar excesivă 
în cele cerchiste. Optzeciştii sînt trataţi cu simpatie, dar fără empatie, în vreme ce pentru 
cerchişti empatia funcţionează şi cînd lipseşte; optzeciştii sînt simpatizaţi cu condescendenţă, 
cerchiştii admiraţi fără limită. E mai bine, în critica lui Regman, să fii un cerchist mediocru 
decît un optzecist de prim rang. Cel mai grozav optzecist e mai neînsemnat decît cel mai 
neînsemnat cerchist. Sau, cum să zic, mai neîmplinit. Limita maximă la care pot ajunge 
optzeciştii e să manifeste „virtualităţi”, în vreme ce, evident, cerchiştii le-au actualizat pe 
toate cu onoare. Pînă şi la Cărtărescu, în Levantul – deşi carte admirată – se „dezvăluie 
potenţialităţi de expresivitate nebănuită” [Ibid., p. 112], nefiind de tot sigur dacă s-au şi 
actualizat. Ezitarea în faţa admiraţiei ţine, desigur, şi ea de excesul de spirit critic. Dacă 
celorlalţi cerchişti acesta le-a lipsit, lui Regman i-a prisosit.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:29 UTC)
BDD-A3013 © 2009 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

