
 

 321

Mistica viziunii în opera profetică a lui William Blake, 
între Imaginaţia divină şi Raţiunea ştiinţifică 

Mihai A. STROE 

No doubt, Blake created one of the most fascinating cosmo-philosophical 
systems in the history of thought. In the present paper we will focus on a 
fundamental element in this system: the mystical vision of the conflict/marriage 
between divine imagination and scientific reason. In this context, special attention 
will be paid to the ways in which Blake symbolically used  metals to describe the 
deep architecture of reality. Special reference will also be made to iron and its 
connection to Los (i.e. Time, the Prophet, the Artist, the Sun). Also, we analyse the 
significance of Urizen’s Book of Brass and Book of Iron, etc. As shall be seen, the 
systematic use of metals and other natural or supernatural materials renders 
possible the birth of one of the most impressive and fascinating metallomorphic 
worldviews in the history of literature and philosophy. We thus try to elucidate the 
reasons for which Blake laid stress with such power on the contrast/union between 
imagination and reason, as well as on the image of metals, and what their broader 
significance is in a system which proclaims prophecy as a sort of imaginative 
journey into the potential future floating somewhere in an adimensional space 
divine in nature and so paradoxically supported by the infinite axis of the world. 
Blake’s prophetic “processes” are thus equivalent to “unearthing” the infinite 
foundation of reality, which in its essence is a composite past-present-future 
“intercontinuum” – with imagination the binding, and reason the unbinding 
cosmic force. 

 
În poemul Ierusalim Blake asociază celor patru Zoa cîteva elemente cosmologice 

fundamentale: şi anume, Los, adică Imaginaţia divină, este asociat cu Soarele şi Fierul; 
Luvah, adică Iubirea-Emoţia, este asociat cu Luna şi Argintul; Urizen, adică Raţiunea 
ştiinţifică, este asociat cu Stelele şi Aurul; iar Tharmas, adică Simţirea, este asociat cu 
Pămîntul şi Arama.  

Începem analiza noastră cu Los, Imaginaţia divină: fierul asociat acestui personaj 
mitic-religios se referă la puterea virilă a inimii fizice: ciocanul de fier al lui Los 
semnifică astfel bătăile inimii, cele prin care transcendenţa pulsează viaţă în planul 
fizic de manifestare. Los-Imaginaţia mai semnifică pentru Blake însă şi Timpul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 322

însuşi: în Cei patru Zoa îl întîlnim astfel pe Los făurind verigile de fier şi aramă1, 
care semnifică momentele temporale ale lumii căzute din Eden. În lumea edenică, 
se subînţelege, curgerea temporală este din aur şi argint.  

Pe de altă parte, Urizen-Raţiunea ştiinţifică îşi descrie fosta sa lume edenică 
punînd accent în mod remarcabil pe metalul argint. Astfel, lumea edenică a 
Raţiunii ştiinţifice avea munţi de argint în care locuiau fiii înţelepciunii, iar la 
cădere argintul munţilor se transformă în piatră. Mai mult, Blake ne spune că în 
fîntînile de argint ale lui Urizen adăstau lebede, acestea fiind un bine-cunoscut 
simbol pentru iluminarea alchimică în interpretarea lui Evelyn Underhill. În starea 
edenică, Urizen-Raţiunea are harfişti şi grădini de încîntare şi înţelepciune, toate 
din argint; dar şi corturi de fildeş (material asupra căruia vom reveni) şi flori 
frumos mirositoare; patul lui Urizen este tot din argint; păşunile sale – din argint; 
sceptrul său de argint, coroana – de aur2.  

Astfel, în viziunea mistică transcendentă a lui Blake, aurul şi argintul au 
legătură cu lumea edenică necăzută din Spirit. Arama şi fierul au legătură cu sfera 
fizică, fiind în ipostaza fizică stări decăzute ale aurului şi, respectiv, argintului. Este 
crucial însă de remarcat că există şi ipostaze transcendente ale fierului şi aramei. 
Astfel, faptul că aceste patru metale fundamentale sînt folosite toate împreună de 
către toţi Zoa este încă un indiciu că Blake a creat un model cosmologic 
multisistemic compozit, fiind sugerat faptul că lumea fizică şi lumea spirituală sînt 
interconectate la toate nivelurile, transmutarea fierului şi aramei în aur semnificînd 
transmutarea sferei fizice temporale în sfera eternă, Raţiunea ştiinţifică convergînd, 
prin sublimare spirituală, cu Imaginaţia divină, ambele rămînînd însă distincte ca 
moduri ale intelecţiei spirituale.  

Zoa blakeeni au fiecare Cărţi din cele patru metale fundamentale. În acest sens, 
Cartea de Aramă a lui Urizen pare a fi cea mai proeminentă, cum sugerează 
cercetătorul S. Foster Damon: această Carte de Aramă conţine legile pentru 
organizarea societăţii omeneşti, fiind copiată de regii şi preoţii de pe Pămînt3. Este 
semnificativ de observat că atunci cînd Urizen deschide această carte, Eternii sînt 
înfuriaţi4, pesemne pentru că deschiderea acestei cărţi de aramă semnifică faptul că 
legile sociale profane înlocuiesc (sau se îndepărtează, prin conţinutul lor, tot mai 
mult de) legea sacră dumnezeiască, şi anume legea iubirii şi a libertăţii spirituale. 
Tot din acest important metal exemplar al lui Tharmas-Puterea Părinte, arama,  este 
făurit cuadrantul lui Urizen-Raţiunea, cu care acesta explorează Abisul5. Din aramă 
sînt făcute şi porţile din orice inimă omenească, aşa cum sugerează Blake în 
Milton6. Similar, zidurile fiecărei zile şi nopţi sînt din aramă7. În plus, Urizen-

                              
1 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, IV, 201, p. 246. 
2 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa V, 189-220, p. 269. 
3 Cf. Europe, 11, 4, apud S. Foster Damon, A Blake Dictionary, 1973, p. 58. 
4 Cf. Cartea lui Urizen, 4, 44, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 58. 
5 Cf. Cartea lui Urizen, 20, 38, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 58. 
6 Milton, 20, 34, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 58. 
7 Milton, 28, 52, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 323

Raţiunea este legat de Los-Imaginaţia cu verigi de fier şi aramă – numite „Verigile 
ursitei” („Links of fate”)8, adică lanţurile temporalităţii şi cauzalităţii fizice. La fel, 
Golgonooza lui Blake, adică cetatea cosmică integrală, este construită de Los din 
aramă şi fier fără încetare9.  

De altfel, toate instrumentele lui Los-Imaginaţia sînt de fier, el avînd şi o 
ghioagă de fier – „iron mace”, arcul lui Urthona fiind şi el tot din fier.  

Fierul este astfel un metal extrem de proeminent în viziunea cosmo-mistică a lui 
Blake. Este vorba însă de un metal dual, şi dual este şi ciocanul lui Los din fier: atît 
fierul, cît şi ciocanul pot fi folosite pentru construcţie (printr-un vector anagenetic), 
dar şi pentru distrugere-război (printr-un vector catagenetic, sugerat de armele de 
fier, gîrbaciul de fier, etc.), la fel cum în mitologia germanică ciocanul lui Thor, 
numit Miölnir putea construi sau distruge, avînd numeroare funcţii ritualice.  

Pe de altă parte, Cartea de Fier a lui Urizen-Raţiunea10 semnifică istoriile ce se 
desfăşoară sub semnul unui vector catagenetic, descensiv: războiul-distrugerea (în 
general, Vîrsta de Fier din sistemele mitologice tradiţionale asociată cu nivelul 
maxim de distrugere şi cu nivelul de decădere spirituală maximă11). Tot din fier 
este făcut Plugul Neamurilor12 sau „plugul vremurilor”, despre care Blake vorbeşte 
în Vala („Plow of the Nations”; sau – „plow of ages”), menţionînd că este ţinut de 
mîna puternică a lui Urizen-Raţiunea13. În poemul Ierusalim acest Plug de fier este 
ţinut la un moment dat şi de Albion şi Spectrul lui Albion, semnificînd 
instrumentul pentru însămînţarea celestă-cosmică – amintind din nou de ciocanul 
lui Thor cu care era afînat pămîntul. Pentru Blake, însămînţarea celestă însă era 
legată pesemne, la nivel spiritual, şi de agricultura celestă, i.e. alchimia. Din fier 
sînt şi fusele pe care le folosesc Fiii lui Urizen (adică aştrii) cînd înalţă universul14. 
Totuşi, chiar şi fusele sînt duale, de vreme ce în poemul Ierusalim Blake 
pomeneşte de „Fusul de fier al distrugerii” („the iron Spindle of destruction”), pe 
care Vala, adică Natura, îl trage din cer pe pămînt15, semnificînd probabil ţeserea 
evenimentelor legate de război. Tot un vector catagenetic-distructiv este şi cel 
asociat Lanţului de fier al Geloziei despre care vorbeşte Blake în Cărţile Profetice, 
şi care creşte din sînul lui Los cînd acesta este gelos pe Orc-Revoluţia, fiul său, pe 
care i l-a născut Enitharmon (aceasta din urmă semnificînd Spaţiul).  

                              
8 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, IV, 199-207, p. 247. 
9 Jerusalem, 10, 63, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 58. 
10 Cf. Cartea Ahaniei, 3, 64, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 198. 
11 De exemplu, Hesiod în Munci şi zile consideră „vîrsta de fier” (prezentul vieţii decăzute fizic şi 

moral) drept cea mai rea perioadă a omenirii, munca fiind o pedeapsă trimisă de zei (apud Victor 
Kernbach, Dicţionar de mitologie generală, 1989, p. 187). Similar, Kaliyuga („vîrsta de fier” în 
miturile hinduse) este guvernată de răutate şi opresiune (ceea ce în dialectica universală a lui Blake 
duce cu necesitate la naşterea revoluţiei, alias Orc). 

12 Cf. Cei patru Zoa, II, 70, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 198. 
13 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, II, 119, p. 186. 
14 Cf. ibid., II, 148, p. 189. 
15 Jerusalem, 66, 10, apud S. Foster Damon, op. cit., p. 198. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 324

Fierul este aşadar un metal ambivalent, controversat, la fel ca şi protagonistul 
care se foloseşte de fier în toate lucrările sale, Los ca Soare, Timp, Artifex alchimic 
şi Imaginaţie divină.  

Fundamental însă este faptul că fierul este un metal universal, de vreme ce Los 
îl foloseşte la zidirea Golgonoozei, adică la crearea oraşului cosmic integral, 
împreună cu arama, care este metalul exemplar al lui Tharmas, cum am arătat.  

Din acest motiv, cum sugeram, este posibil ca Blake să se fi gîndit şi la 
existenţa unui fier transcendent, care ar constitui unul dintre blocurile de 
construcţie de nesfărîmat ale realităţii.  

În acest sens, Blake vorbeşte despre stîlpii de fier, aramă, argint şi aur pe care 
Los îi construieşte în jurul lui Enitharmon-Spaţiul cînd începe zidirea Golgonoozei, 
cetatea cosmică-spirituală.16 În viziunea mistico-religioasă imaginativă a lui Blake, 
lumea se sprijină astfel pe patru Stîlpi cosmici infiniţi, care conţin cele patru metale 
fundamentale, fierul, arama, argintul şi aurul: aceste metale sînt însă aspectele celor 
patru Zoa, ceea ce înseamnă că cei patru Stîlpi şi cei patru Zoa sînt Axa lumii, axis 
mundi, ce ţine realitatea în „ţîţîni”, în ordine, deci previn alunecarea cosmosului în 
haos, haosul fiind echivalent cu lacul Udan Adan, vidul cosmic, zeroul substanţial, 
„Lacul de Spaţii” lipsit de substanţă, pe care Los de altfel chiar zideşte cetatea 
cosmică a Golgonoozei. Prin faptul că Stîlpii cosmici sînt infiniţi şi se „sprijină” pe 
lacul Udan Adan care este vid, zero substanţial, Blake pare a sugera că întreaga 
realitate creată ex nihilo, din nimic, nu ar putea exista decît prin existenţa axei 
cuaternare infinite ce contracarează acţiunea devoratoare a vidului/zeroului cosmic 
(Udan Adan). Altfel spus, ecuaţia genetică blakeană pune faţă în faţă două principii 
universale ce se exclud reciproc: 1. infinitul ca principiu al libertăţii absolute; şi 2. 
zero ca principiu al limitei absolute. Aşadar, aceste două principii sînt echivalente 
cu cele postulate anterior de Philolaos: principiul nelimitatului (apeiron) şi 
principiul limitei (peras). 

În religiile asiatice – între care şamanismul ocupă un loc esenţial – se ştie că 
Universul avea trei etaje sau niveluri suprapuse: Cerul, Pămîntul, Infernul, unite 
între ele printr-un ax central. Acest ansamblu cosmic era sprijinit de un animal – o 
broască ţestoasă sau un peşte – care împiedica scufundarea lumii înapoi în ocean17. 

Ideea că lumea / pămîntul sau bolta cerească se sprijină pe stîlpi cosmici evident 
nu este nouă. Astfel:  

1. hinduşii, de exemplu, credeau că acoperişul lumii (bolta cerească) este 
sprijinit pe o mie de stîlpi de neclintit;  

2. chinezii îşi închipuiau că vasta cupolă a cerului este rezemată pe „Coloana 
Cerească”, adică un stîlp de aramă (metalul exemplar al lui Tharmas), sau pe patru 
stîlpi cardinali, unul dintre aceşti stîlpi fiind izbit la un moment dat cu capul de zeul 
Gong Gong, fiind astfel frînt, ceea ce a dus la înclinarea cerului spre nord-vest;  

                              
16 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, V, 73-78. 
17 Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, 1999, pp. 479-480. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 325

3. în Biblie se spune că tăria cerurilor se sprijină pe pilaştrii munţilor (vezi 
Iov, 26, 11: „Stîlpii cerului se clatină”)18.  

4. unele popoare altaice îşi imaginează cerul ca fiind un Cort. Cortul 
altaicilor, care reprezintă cerul, avea în mijlocul său Steaua Polară despre care se 
credea că susţine cortul, de aceea ea se chema „Stîlpul de Aur” (la mongoli şi la 
buriaţi), „Stîlpul de Fier” (la tătarii siberieni), „Stîlpul Soarelui” (la teleuţi)19, etc. 

Blake menţionează într-adevăr o dată „cortinele universale”20, şi foloseşte 
termenul „cortul cel Universal” – „Universal tent” – de trei ori în scrierile sale21, 
unde identifică acest cort cu Universul mental ce se află în sînul oricărui om. 
Corelaţia dintre universul mental şi cel fizic fiind integrală, deducem lesne că acest 
„cort universal” semnifică Universul cosmic. 

Fierul transcendent din sistemul lui Blake, aşadar, nu este inferior în sine, ci, 
dimpotrivă, poate semnifica una dintre forţele compozite imbatabile ale materiei-
energiei transcendente din care este construită lumea Eternilor, de la care derivă, în 
sens platonic, lumea materială-fizică. Acest interesant concept blakean profund de 
metal transcendent – asupra căruia Prof. Ioan Aurel Preda mi-a atras atenţia – 
sugerează la nivel microfizic conceptul cuantic de interacţie tare, adică forţa 
nucleară tare a gluonilor, liantul energetic neobişnuit de puternic, forţa misterioasă 
ce leagă irezistibil particulele subatomice între ele. Conceptul de metal 
transcendent, însă, este posibil să îi fi fost inspirat lui Blake din viziunea lui 
Swedenborg, misticul suedez, privind opoziţia dintre soarele spiritual şi soarele 
material.  

Similar, este posibil ca din motive speciale Blake să fi atribuit fierul lui Los-
Urthona-Fiul. Acest metal pare să aibă o funcţie crucială, şi anume s-ar putea ca el 
să reprezinte în Biblie substanţa din care este făcută bolta cerească: cuvîntul 
ambiguu raqiah din Biblie, care desemnează cerul / bolta cerească, a fost tradus 
prin „întindere solidă” sau „cerul de fier”22.  

În versiunea românească autorizată a Bibliei termenul acesta a fost tradus prin 
„întindere” sau „tărie”, iar în versiunea autorizată din limba engleză prin 
„firmament” = sfera solidă în care sînt fixate stelele. Termenul englezesc provine 
din latinescul firmamentum = întărire, sprijin; şi firmus = tare, puternic, solid; ferm, 
statornic. Aceasta este tăria pusă de Dumnezeu „prin mijlocul apelor” / „între ape”, 
care „să despartă apele de ape” (cf. Geneză, 1,6).  

Ideea de boltă cerească în calitate de „cer de fier” nu este însă întîlnită numai în 
Biblie. Astfel:  
                              

18 Apud Victor Kernbach, op. cit., p. 106. 
19 Cf. Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, p. 480; vezi şi Mircea Eliade, 

Şamanismul, 1997, pp. 243-249. Această cosmologie îşi găseşte corelaţia în universul microcosmic: 
axa lumii a devenit stîlpii ce susţin locuinţa omului, sau ţăruşi izolaţi simbolici, numiţi „Stîlpi ai 
Lumii”. 

20 Cf. William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa II, 153, p. 189. 
21 În William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa I, 543 (p. 173) şi VIII, 386 (p. 399), şi în 

Jerusalem 38 [34], 50, Blake Complete Writings, p. 665. 
22 Victor Kernbach, op. cit., p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 326

1. în Egipt bolta cerească era văzută ca fiind un „zid de fier al cerului”, 
construit de Ammon-Ra;  

2. în Grecia, Homer a folosit în Odisseia (XV, 437) expresia sidereon 
ouranon, care se traduce prin „pînă la cerul de fier”. În acest sens, cercetătorul 
Victor Kernbach indică şi o traducere alternativă: „pînă la cerul înstelat”23. Totuşi, 
în greceşte termenul sideros înseamnă „fier / fier topit”, în vreme ce în latină există 
un termen fonetic similar, sidereus = „stelar” (prin transfer semantic, „ceresc / 
divin”, „strălucitor”), provenind din latinescul sidus (pl. sideris) = „stea” sau „grup 
de stele”.  

Traducerea alternativă indicată de Kernbach se referă probabil la o contaminare 
interculturală subtilă între termenul grecesc sideros = „fier / fier topit” şi cel latin 
sidereus = „stelar”, de vreme ce latinescul sidus („stele unite într-o figură”, 
„constelaţie”), la plural, sideris, pare să fi fost derivat tocmai din grecescul sideros 
(„fier” sau „fier topit”), aşa cum sugerează monumentala lucrare A Latin 
Dictionary founded on Andrews’ Edition of Freund’s Latin Dictionary.  

Mai mult, latinescul sidus derivă şi din sanscritul svid, „a transpira / a topi”. Se 
pare astfel că gr. sideros („fier”), lat. sudo („transpiraţie”) şi lat. sidus 
(„constelaţie”) au fost toate derivate din sanscr. svid („a transpira” sau „a topi”)24. 
Că Blake a fost conştient de această conexiune pare să fie demonstrat de faptul că 
acesta menţionează „sudoarea de fier”25 a lui Los în trei locuri, şi anume în Cartea 
lui Urizen, 10, 9 şi 10, 3026, precum şi în Vala, sau Cei patru Zoa, IV, 21427.  

                              
23 Apud Victor Kernbach, op. cit., p. 106. 
24 Charlton T. Lewis & Charles Short, A Latin Dictionary founded on Andrews’ Edition of 

Freund’s Latin Dictionary revised, enlarged, and in great part rewritten by Charlton T. Lewis, Ph.D., 
1998, p. 1695.  

25 sodor of iron; termenul sodor folosit de Blake nu este atestat ca atare în engleză, dar se referă 
evident la engl. „sudor” sau „sweat”, i.e. „transpiraţie”; engl. sudor derivă direct din lat. sudor, 
sudoris, i.e. „transpiraţie”. 

26 The First Book of Urizen, 10, 6-10: „în juru-i în vîrtejuri / De-ntuneric veşnicul Profet urla, / 
Bătînd piroanele-i de fier întruna, / Turnînd de fier sudoare; împărţind / Noaptea cea grozavă-n străji.” 
(„around him in whirlwinds / Of darkness the eternal Prophet howl’d, / Beating still on his rivets of 
iron, / Pouring sodor of iron; dividing / The horrible night into watches.”) Aşadar, ca în relatarea 
biblică în care Dumnezeu desparte apele de ape prin firmament sau tărie (ebr. raqiah, i.e. bolta / tăria 
cerească, tradus prin „întindere solidă” sau „cerul de fier”), şi Blake asociază elementul fier unui 
proces de separare. The First Book of Urizen, 10, 24-30: „Uitare, amuţire, trebuinţă, / Închise-n lanţuri 
ale minţii, / Precum de gheaţă fiare laolaltă micşorîndu-se, / Răvăşit, rupt de Vecie, / Los fiarele şi le 
bătu, / Cuptoarele-şi încinse, şi a vărsat / De fier sudoare, sudoare de aramă.” („Forgetfulness, 
dumbness, necessity, / In chains of the mind locked up, / Like fetters of ice shrinking together, / 
Disorganiz’d, rent from Eternity, / Los beat on his fetters of iron, / And heated his furnaces, & pour’d 
/ Iron sodor and sodor of brass.”). (Cf. Blake Complete Writings, pp. 227-228). 

27 Aici Blake reia tema din Cartea lui Urizen citată mai sus: William Blake, Cărţile profetice, Cei 
patru Zoa IV, 214, p. 246-247: „Uitare, amuţire, trebuinţă, închise-n lanţuri ale minţii, / În fiarele de 
gheaţă micşorîndu-se, răvăşit, rupt de vecie, / Los fiarele şi le bătu, cuptoarele-şi încinse / Şi a vărsat 
de fier sudoare, sudoare de aramă.” („Forgetfulness, dumbness, necessity, in chains of the mind 
lock’d up, / In fetters of ice shrinking, disorganiz’d, rent from Eternity, / Los beat on his fetters & 
heated his furnaces, / And pour’d iron sodor & sodor of brass.”) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 327

Pare evident că, la un nivel semantic, „sudoarea de fier” a lui Los-Imaginaţia 
(sodor of iron) semnifică „fierul topit”, aşa cum putea fi el obţinut din meteoriţii 
care loveau pămîntul după ce erau produşi – adică „eliminaţi” ca prin 
„transpiraţie”, ca forje (forges) de către cuptoarele înalte (furnaces) ale sorilor 
(cum este Los-Soarele) sau ale stelelor (cum sînt Fiii lui Urizen-Raţiunea).  

Aşadar, corespondenţa sideros-sudo-sidus, care trimite la conexiunea dintre fier, 
transpiraţie şi, respectiv, constelaţie, pare să implice faptul că Blake a privit fierul 
ca fiind „transpiraţia” creativă a sorilor / stelelor, folosită la zidirea universului, a 
structurilor sale temporale şi spaţiale. Acest proces de construire este astfel în mod 
esenţial o trudă (toil) gigantică a cuptoarelor (furnaces) cosmice, i.e., la un nivel de 
interpretare, truda sorilor / stelelor, şi, la alt nivel, truda stomacului, în care sînt 
generate şi rafinate energiile „fiziologice” ale omului şi ale cosmosului în 
ansamblu, astfel încît echilibrul organic dinamic învinge pretutindeni în realitate. 

Sumerul a dat însă vocabula cea mai veche care desemnează fierul: şi anume 
„AN. BAR”. Acest cuvînt conţine semnele „cer” şi „foc”, fiind tradus prin „metal 
celest” sau „metal-stea”28.  

Echivalarea fierului cu cerul se pare că se datorează tocmai faptului că acest 
metal provine literalmente din cer, adică a fost primit de oameni prin ploile de 
meteoriţi. De aceea, de exemplu, atunci cînd Cortez a întrebat căpeteniile aztecilor 
de unde au făcut rost de cuţite, aceştia au arătat spre cer.  

Fierul lui Los pare astfel să facă referire tocmai la „mitologia fierului”, adică 
cea mai bogată şi mai caracteristică dintre „mitologiile metalelor”.  

Fierul meteoritic mineral era folosit de primitivi ca pietre, i.e. material brut 
pentru fabricarea de unelte litice29. Fierul, aşadar, a venit din cer, lucru de care 
primitivii par să fi fost conştienţi, şi a fost primul metal „civilizatoriu”, ajutîndu-i 
pe oameni să se dezvolte sub toate aspectele. Faptul că provenienţa fierului este 
„cerească” este întărit de descoperirile arheologice: săpăturile nu au scos la iveală 
nici o urmă de fier terestru în zăcămintele preistorice ale Lumii Noi30; în plus, se 
ştie că egiptenii vreme îndelungată nu au cunoscut decît fierul meteoritic, iar hittiţii 
utilizau „fierul negru din cer”, cum se arată într-un text din secolul al 14-lea31.  

Fierul era în consecinţă în epocile arhaice rar, la fel de preţios ca aurul.  
Abia după descoperirea topirii minereurilor, fierul a putut fi procurat în cantităţi 

mari, acum fierul meteoritic ceresc intrînd în concurenţă cu minereurile de fier 
terestre. Fierul meteoritic şi cel terestru au cîştigat supremaţia după descoperirea 
cuptoarelor şi a tehnicii prin care fierul incandescent era întărit. Aşa s-a născut o 

                              
28 Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, p. 44. 
29 Id. 
30 R. Forbes, Metallurgy in Antiquity, 1950, p. 401, apud Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi 

ideilor religioase, p. 44. 
31 T. A. Rickard, Man and Metals. A History of mining in relation to the development of 

civilization, New York, 1932, I, p. 149, apud Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, 
pp. 44-45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 328

dublă sacralitate a fierului: una cerească, una pămîntească. Blake uneşte în 
personajul Urthona în mod straniu tocmai ideea de Soare, fier ceresc, fier terestru şi 
Pămînt.  

Fierul ceresc vine din zona uraniană, în care se află şi Soarele, iar fierul terestru 
vine din peşteri şi mine. În caverne, arată Blake32, sînt închise „Războaiele de 
Ţesut”, care sînt asociate tuturor emanaţiilor celor patru Zoa, şi în special sînt 
asociate cu Enitharmon-Spaţiul, soţia Timpului (Los): în caverne sînt ţesute 
„Atmosferele”, care formează „cortinele universale”, i.e. ansamblul cosmic.  

Cavernele sînt „hrubele adînci ale lui Urthona”33, pe care le explorează Urizen-
Raţiunea34: aceste hrube reprezintă mai multe lucruri, şi anume: 1. cămările 
inconştientului la care Soarele transcendent, adică Urthona-Los-Imaginaţia divină, 
are acces oricînd; 2. matricea planetei Pămînt, i.e. matricea lui Enion, emanaţia lui 
Tharmas (de aceea şi Tharmas are legătură cu aceste peşteri, ca de altfel toţi Zoa), 
în care Los, ca fierar-metalurg, făureşte metalele transcendente şi fizice; şi 3. trupul 
omenesc în calitate de formă materială sau temniţă (cf. sema platonician) în care 
locuieşte sufletul, şi din care acesta priveşte spre lumea fizică sau, dacă „topeşte 
suprafeţele aparente” prin arta compozită poetico-mistică, spre cea spirituală.  

Într-adevăr, în concepţiile religioase tradiţionale peşterile şi minele au fost 
asimilate matricei Mamei-Pămînt, în întunecimile telurice ale căreia „cresc” lent 
metalele, astfel că minereurile extrase erau privite ca fiind „embrioni”, care ar fi 
putut ajunge metale perfecte dacă li s-ar fi dat răgazul să crească în lumea 
subterană.  

Extragerea metalului din adîncul pămîntului implica astfel intrarea în zonele 
subterane, sacre, şi totodată periculoase; era de aceea necesară purificarea 
prealabilă prin post, meditaţie şi rugăciuni, pentru ca întreprinderea să aibă succes. 
Cum arată Eliade, în „toate mitologiile minelor şi munţilor, nenumăratele zîne, 
genii, elfi, fantome şi spirite sînt epifaniile multiple ale prezenţei sacre pe care 
omul o înfruntă pătrunzînd în nivelurile geologice ale Vieţii.”  

Fierul a devenit astfel mijlocul de „a face mai repede” şi de a face altceva decît 
ceea ce se afla deja în natură35.  

Această stare de fapte a metalurgiei arhaice a fost preluată de alchimişti. Aceştia 
pot fi consideraţi, cum sugerează Eliade, ca fiind, ca fierarii primitivi, „stăpîni ai 
focului”: aşa cum fierarii operau prin intermediul focului din cuptoare trecerea de 
la o stare la alta a materiei, tot astfel alchimiştii transformau substanţa materială în 
substanţă spirituală şi metalele în aur, prin intermediul virtuţilor Sulfului alchimic, 
adică ale Soarelui alchimic, focul sau principiul solar, în conlucrare cu Luna 
alchimică.  

                              
32 William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, II, 145-155, p. 189. 
33 Cf. ibid., V, 189, p. 269. 
34 Cf. ibid., V, 238, p. 273. 
35 Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 329

În Cuptoarele lui Los (adică în focul intern din Soare, în focul-energia timpului 
şi în focul-energia trupului omenesc şi al Imaginaţiei divine şi umane) sînt 
prelucrate metalele topite-energiile cosmice. Fierul lui Los-Soarele este astfel, ca în 
ecuaţia sugerată de Eliade, „mijlocul de a face mai repede” şi „de a face altceva 
decît ceea ce se afla deja” în univers.  

(Vom deschide aici o paranteză pentru a spune că din astrofizică se ştie de 
relativ recent că Soarele, ca orice altă stea, este un reactor cuantic de materie 
cosmică: în interiorul soarelui se elaborează prin fuziune nucleară materia cosmică, 
produs natural al evoluţiei stelelor. Astfel, fizicianul german Carl Friedrich von 
Weizsäcker (n. 1912) a propus în secolul al XX-lea o teorie conform căreia 
sistemele planetare s-au format prin condensarea unor vîrtejuri de gaz cosmic, 
proces considerat de el ca rezultat natural al evoluţiei stelare, ce ne aminteşte de 
lumea de vortexuri cosmice a lui William Blake, idee preluată de Blake din teoria 
vortexurilor a lui Descartes, dar articulată într-un sistem cosmologic complex. Pe 
de altă parte, fizicianul american de origine germană Hans Albrecht Bethe a fost 
primul care, în 1938, a elaborat detaliile privind modul în care procesele nucleare 
constituie sursa de energie a Soarelui şi stelelor. Bethe a sugerat că energia 
Soarelui şi a celorlalte stele rezultă în mare parte din reacţiile de fuziune în timpul 
cărora este eliberată energie36. Independent de Bethe, Weizsäcker a propus aceeaşi 
teorie (în 1937) privind evoluţia stelară37, iar Robert Atkinson propusese acest tip 
de reacţie cu cîţiva ani înainte. Posibilitatea unei reacţii nucleare în lanţ fusese 
postulată în 1932 de către fizicianul Leo Szilard. Reacţiile în lanţ din fuziunea 
nucleară stelară explicau astfel temperatura imensă din miezul stelelor, precum şi 
marea cantitate de radiaţie luminoasă emisă în proces38). 

Atribuirea fierului lui Los nu ar trebui astfel să pară surprinzătoare, deşi poate 
ne-am fi aşteptat ca Blake să atribuie lui Los aurul.  

În sistemul lui Blake, aşa cum observă Foster Damon, aurul în general are 
legătură cu dimensiunea intelectuală39, aşadar cu Urizen-Raţiunea. Apocalipsa este 
simbolic descrisă şi ea ca fiind din aur, şi anume recolta de aur (golden harvest), 
oamenii mîntuiţi fiind grînele strînse, sau hrana de aur (golden food), sau strugurii 
copţi. În fine, Viaţa de apoi este descrisă ca fiind sărbătoarea de aur (golden feast), 
care face referire probabil la Cina din Împărăţia veşnică a Tatălui, rînduită încă de 
la începutul lumii, despre care le vorbeşte Iisus Hristos Apostolilor. Mai mult, 

                              
36 Reacţia de bază implica patru atomi de hidrogen (fiecare cu masa 1,008) care se unesc spre a 

forma un atom de heliu (cu masa 4,0039). 
37 Potrivit căreia stelele se încălzesc prin fuziuni termonuclere în lanţ (Weizsäcker a discutat 

reacţia proton-proton care duce la formarea unui nucleu de deuteriu (izotop al hidrogenului care are 
un neutron – în hidrogenul obişnuit nu există nici un neutron) cunoscut şi ca hidrogen greu. 

38 Cf. The Hutchinson Dictionary of Scientists, 1997, pp. 22, 50, 505; The New Encyclopaedia 
Britannica, 1992; George Ochoa & Melinda Corey, Ghidul cronologic al ştiinţei, 2000, pp. 271, 280; 
cf. şi Amelia Dragotă Chirca, Mihai Ştefan Chirca, Premiile Nobel, 2002, pp. 232-234.  

39 S. Foster Damon, op. cit., p. 162. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 330

Urthona-Imaginaţia formează armura de aur a ştiinţei (golden armour of science). 
Aurul este astfel asociat nu numai cu Urizen, ci şi cu ceilalţi protagonişti, şi în 
special cu Los-Soarele. Aurul este asociat în sistemul lui Blake entităţilor 
purtătoare ale luminii, fie fizice, fie intelectuale, fie imaginative. În plus, tot ce este 
etern este asociat cu aurul; în Eden, de exemplu, există profeţii înscrise în aur. Mai 
mult, în jurul Teascului vinului (adică războiul) se află cărăbuşul de aur (gold 
Beetle), probabil un simbol împrumutat de Blake din mitologia egipteană: 
scarabeul ca simbol al vieţii eterne.  

Este remarcabil în acest sens faptul că în Cîntecele Inocenţei, copia W, există 
cel puţin o placă al cărei text Blake pesemne l-a alcătuit în aşa fel încît să pară a fi 
un fragment hieroglific, înscris pe un papirus egiptean (este vorba de placa 19 în 
care este ilustrat poemul „Holy Thursday”40).  

Pe de altă parte, Ierusalim (libertatea spirituală, emanaţia lui Albion) este 
descrisă ca avînd Stîlpi de aur şi fildeş (Pillars of ivory & gold): fildeşul este 
materialul din care este făcut patul Ahaniei (emanaţia lui Urizen) şi pavilioanele lui 
Urizen, foarte preţuit în textul Bibliei. Pentru Blake, fildeşul are o semnificaţie 
aparte deoarece, spre deosebire de metale, acesta a fost substanţă vie41, şi în plus a 
fost creat de elefanţi, adică animalele exemplare ale lui Tharmas-Puterea Părinte. 
Astfel, cînd Blake spune că ceva este din fildeş, el accentuează în fapt dimensiunea 
viului şi a forţei părinte generatoare imbatabile (Tharmas). În cazul lui Ierusalim, 
faptul că are pilaştrii de aur şi fildeş sugerează că libertatea spirituală este libertatea 
vieţii, a minţii-intelectului, a înţelepciunii, care însă este zidită pe ceva ferm: legea 
viguroasă, imbatabilă, a vieţii (Stîlpii de fildeş), dată de Puterea Părinte, şi legea 
veşniciei-înţelepciunii, Stîlpii de aur.  

În fine, prin conceptul său de cărţi făcute din metale, Blake a făcut referire la un 
fenomen pe care cercetătorii moderni îl evaluează ca fiind foarte rar în istoria 
omului: extrem de dificila tehnică de scriere pe metale se întîlneşte rar în istorie, iar 
descoperirea enigmaticelor suluri de aramă (scrise în ebraică) de la Qumran III (în 
martie 1952)42, care au fost parţial traduse în engleză de J. T. Milik în 195643, a 
provocat mare senzaţie în comunitatea ştiinţifică tocmai pentru că aceasta este o 
descoperire istorică ciudată, neobişnuită, rară.  

În acest sens, este important să evidenţiem că în viziunea lui Blake „cărţile lui 
Urizen se desfăşoară” (the books of Urizen unroll)44, aşadar sînt tocmai deopotrivă 
„suluri” (scrolls) de metal  (fier, aramă, argint şi aur). 

                              
40 William Blake, The Complete Illuminated Books, 2000, p. 61. 
41 S. Foster Damon, op. cit., p. 202. 
42 I. D. Amusin, Manuscrisele de la Marea Moartă, 1963, pp. 121-123. 
43 J. T. Milik, The Cooper Documents from Cave III Qumran, BA, no. 3, 19, 1956. Milik a 

publicat acest document în întregime în franceză: J. T. Milik, Le rouleau de cuivre de Qumran 
(3Q15). Traduction et commentaire topographique, RB, no. 3, 66, 1959. 

44 William Blake, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, IX, 33, p. 420. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 331

Există cel puţin două exemple ale acestei tehnici de scriere pe metal atestate 
istoric: astfel: 

1. egiptenii au folosit foiţe subţiri de metal pentru a scrie pe ele, acestea fiind 
ulterior înfăşurate (erau astfel tot suluri – scrolls);  

2. membrii cultelor orfice utilizau foiţe de aur pentru a scrie pe ele, apoi acestea 
fiind aşezate în morminte, astfel devenind un fel de paşaport pentru lumea de 
dincolo45.  

Mai mult, şi nu din întîmplare, Blake a folosit plăci de metal (mai exact, plăci 
de cupru!) ca ingredient principal pentru faimoasele sale metode de gravare 
(gravură în relief sau în adîncime – intaglio) prin intermediul cărora înregistra 
simultan reprezentări atît „vizuale”, cît şi „verbale”, formînd laolaltă o totalitate a 
viziunii şi realităţii romantice.  

Prin analogie, este posibil ca Blake să îşi fi privit produsele artistice, rezulatate 
prin convergenţa Imaginaţiei divine şi a Raţiunii ştiinţifice, ca un fel de „paşaport 
pentru lumea de dincolo”, dat fiind că ceea ce s-a străduit întotdeauna să realizeze 
este topirea „suprafeţelor aparente” (apparent surfaces), pentru ca astfel să permită 
infinitului spiritual ascuns să apară în toată amplitudinea sa.  

În fapt, cărţile de metal ale lui Urizen se topesc ele înseşi (vezi The Song of Los 
/ Cîntul lui Los), ca şi cînd pentru a evidenţia că, indiferent unde se află, cuvintele 
au puterea de a topi „suprafeţele aparente” ale finitudinii şi materialităţii şi de a 
dezgropa, prin cunoaştere şi lumina revelaţiei, infinitatea ascunsă a realităţii 
spirituale. 

Cărţile de metale ale lui Blake sînt astfel puternic înrudite cu culturile egipteană 
şi orfică (în care metalele erau folosite ca mediu pentru logos, pentru scriere), şi în 
mod straniu (şi poate profetic) anticipează descoperirea senzaţională tocmai 
menţionată, făcută în anul 1952, a misterioaselor suluri de aramă ebraice de la 
Qumran III.  

Evident că legătura lui Blake cu cultura ebraică nu este deloc singulară sau 
întîmplătoare: un exemplu mai puţin observat este chiar faimoasa placă întîi din 
The Book of Urizen / Cartea lui Urizen, care conţine o imagine – reprezentînd două 
table ale legii, cu colţuri rotunjite în arcadă, avînd forma a două uşi plasate în 
spatele figurii lui Urizen cufundat în meditaţie – care imită foarte bine structuri 
similare ce pot fi văzute în părţile central-superioare ale faţadelor de sinagogi, de 
asemenea simbolizînd Tablele Legii sau ale Unirii46. 

Pentru Blake metalele, care sînt materialele exemplare pentru ceea ce Urizen a 
numit „cărţile formate din metale” (books form’d of metals) ce conţin „secretele 
înţelepciunii” (the secrets of wisdom) (referindu-se la Cartea de aur a lui Urizen) şi 

                              
45 Athanase Negoiţă, Manuscrisele eseniene de la Marea Moartă, 1993, pp. 35-37 (citează din D. 

Howlet, Les esséniens et le christianisme, Trad. fr. S. M. Guillemin, Paris, 1958, p. 42). 
46 Acestea sînt astfel asociate cu compoziţia axială a faţadei sau a interiorului (cf. Lya Benjamin, 

Irina Cajal-Marin, Hary Kuller, Mituri, rituri şi obiecte rituale iudaice, 1994, p. 140). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 332

ale „contemplării întunecate” (of dark contemplation)47 (referindu-se la Cartea de 
fier a lui Urizen, deoarece întunericul este asociat cu războiul), se referă astfel la 
elemente ale realităţii atît sacre, cît şi profane, la forţe şi energii – aflate în ciocnire 
sau în armonie – ale planurilor de existenţă atît imanent, cît şi transcendent, la 
vectori dinamici ce constituie textura spaţiului şi timpului, a materiei şi a energiei, 
a mentalului conştient şi inconştient, a timpului şi eternităţii, a limbajului uman şi a 
limbajului angelic, a fenomenului şi numen-ului.  

 
Bibliografie 
 
Amusin, I. D., 1963, Manuscrisele de la Marea Moartă, Editura Ştiinţifică, Bucureşti 
Benjamin, Lya, Irina Cajal-Marin, Hary Kuller, 1994, Mituri, rituri şi obiecte rituale 

iudaice, Editura Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti 
The Holy Bible (the version set forth A. D. 1611), Thomas Nelson & Sons, International 

Council of Religious  Education, New York, 1929 
Biblia sau Sfânta Scriptură, cu aprobarea Sfântului Sinod, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti (Biblia de la Bucureşti) 
Biblia sau Sfânta Scriptură A Vechiului şi Noului Testament, cu trimiteri, United Bible 

Societies, 1992 
Blake, William, 1998, Cărţile profetice, Cei patru Zoa, traducere de Mihai A. Stroe, 

Institutul European, Iaşi 
Blake, William, 2000, The Complete Illuminated Books, Thames & Hudson in association 

with The William Blake Trust, London (With an introduction by David Bindman) 
Blake Complete Writings with variant readings, Geoffrey Keynes (editor), 1979, Oxford 

University Press, Oxford, New York: Visions of the Daughters of Albion, 1793 (or 
1794) (pp. 189-195); Europe a Prophecy, 1794 (pp. 237-245); The First Book of Urizen, 
1794 (pp. 222-237); The Song of Los, 1795 (pp. 245-248); The Book of Ahania, 1795 
(pp. 249-255); Milton a Poem, 1804-1808 (printed: 1810-1811) (pp. 480-535); 
Jerusalem The Emanation of the Giant Albion, 1804-1820 (pp. 620-747); Epigrams, 
Verses, and Fragments from the Note-Book, 1808-1811 (pp. 536-559) 

Chirca, Amelia Dragotă, Mihai Ştefan Chirca, 2002, Premiile Nobel, Fizică Chimie 
Medicină, 1901-2002, Editura Tehnică, Bucureşti 

Damon, S. Foster, 1973, A Blake Dictionary, Thames and Hudson Ltd., London 
Description de l’Egypte, publiée par les ordres de Napoléon Bonaparte, Taschen, Köln, 

2002 [Description de l’Égypte ou Recueil des observations et des recherches qui ont été 
faites en Égypte pendant l’expédition de l’Armée Française, publié par les ordres de sa 
Majesté l’Empereur Napoléon Le Grand. A Paris, De L’Imprimerie Impériale. M. 
DCCC. IX., 1809] 

Eliade, Mircea, 1999, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Univers Enciclopedic, 
Editura Ştiinţifică, Bucureşti [Histoire des croyances et des idées religieuses, Payot, 
Paris, vol. 1, 1976, vol. 2, 1978, vol. 3, 1983] 

                              
47 Blake Complete Writings, „The First Book of Urizen”, II, 4, 6-7, p. 224.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 333

Eliade, Mircea, 1997, Şamanismul şi tehnicile arhaice ale extazului, Humanitas, Bucureşti 
[Le Chamanisme et les techniques archaïques de l’extase, Editions Payot, Paris, 1951] 

Forbes, R., 1950, Metallurgy in Antiquity, Leiden 
Hesiod, 1978, Works and Days, Oxford University Press 
Howlet, D., 1958, Les esséniens et le christianisme, Fr. transl. S. M. Guillemin, Paris 
Jenkins-Jones, Sara, (managing editor), 1997, The Hutchinson Dictionary of Scientists, 

Helicon Publishing Ltd., Oxford 
Kernbach, Victor, 1989, Dicţionar de mitologie generală, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti 
Lewis, Charlton T., Charles Short, 1998, A Latin Dictionary founded on Andrews’ Edition 

of Freund’s Latin Dictionary revised, enlarged, and in great part rewritten by Charlton 
T. Lewis, Ph.D., Oxford University Press, Oxford 

Milik, J. T., 1956, The Cooper Documents from Cave III Qumran, BA, no. 3, 19, pp. 60-64 
Milik, J. T., 1959, Le rouleau de cuivre de Qumrân (3Q15). Traduction et commentaire 

topographique, RB, no. 3, 66, pp. 321-357 
Negoiţă, Athanase, 1993, Manuscrisele eseniene de la Marea Moartă, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti 
The New Encyclopaedia Britannica, Chicago University Press, 1992 
Ochoa, George, Melinda Corey, 2000, Ghidul cronologic al ştiinţei, Editura All 

Educational, Bucureşti [The Timeline Book of Science, The Stonesong Press, 1995] 
Rickard, T. A., 1932, Man and Metals. A History of mining in relation to the development 

of civilization, New York 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:17:36 UTC)
BDD-A30 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

