
 72 

TEXTUALISM & EXPERIMENTISM 

sau DESPRE OPŢIUNEA LA ONTOS 

 

 

Luminiţa CHIOREAN 

 

Abstract 

 
The paper entitled "Textualism and Experimentalism..." is a theoretical approach to textualism as a 

signifying practice of the writing. We intend to concliate the two terms by their common target: the textual meaning, 
metaforically called "iceberg text" by Carmen Vlad. In Nichita Stanescu's essays, the textualization of reality is based 
on the positioning of the poetic act into the "metalinguistic" space, therefore installing the tragical vision of a 
speaking voice crossing the significant which is uttered in the pre-verbal pulsion given by feelings turned into words. 
The word is imposed as a narrative entity, fabulating over the reality, attracted and eventually modified in accordance 
with the matrix of feelings. 

 
 

Pentru a fi în spiritul „literei” stănesciene şi pentru a nu ne abate de la sugestia 
poetului, optăm pentru analiza textualistă, orientare primită dinspre poet, odată ce: 

„Lingvistica textuală serveşte fenomenul estetic, în care 
vorbirea este şi sensul literaturii”(s.n.)  

                             [Stănescu, 1990] 
... E avertismentul poetului asupra literalităţii care exclude orice act de ambiguizare! 

„Tendinţa literaturii este de a opta şi acorda tensiune emoţională legilor, de a 
repreznta legile prin sentimente.”                                [Stănescu, 1990: 54] 
 

În alegerea metodei de interpretare a discursului eseistic, se cuvine să facem o incursiune 
teoretică - susţinută prin duct estetic stănescian - în lingvistica textuală, de unde 
textualismul şi experimentismul se impun ca modalităţi de receptare a realului. Dacă 
primul concept este fundamental ăn teoria comunicării, cel de-al doilea, experimentismul, 
în neomodernism, este atitudine estetică! 

Dinspre paradigma coşeriană a limbajului1, prin pătrunderea în documentul scris / 
vorbit, la nivelul individual2, discursul (indiferent de tipul lingvistic) oferă informaţii 
despre sens şi mecanism, metodă. Astfel construcţia de text / discurs, document pentru 
competenţa expresivă tehnică, vizează matricea de comunicare a sensului care reflectă  
toposuri3 necesare în comprehensiunea discursului.  

În cazul nostru, eseul stănescian propune câmpuri semantice („respirări”): termeni 
şi concepte estetice, imagini, argumente şi contraargumente, pricini şi teze, principii, 
sensuri care angajează discursul într-un proces cognitiv dinamic, pe mai multe planuri, 
simultan. 

                                                
1 Limbajul universal: elocuţional (vorbirea în general), istoric (vorbirea unui idiom) individual(texte) 
2 Nivelul individual este structurat pe triada: designaţie, semnificaţie şi discurs. 
3 Simţim nevoia acută a narativului în apropierea trăirilor lirice: toposul surprinde contextul în care fiinţează  factorii 
ce influenţează comportamentul liric. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 73 

 
„A fi scriitor înseamnă să-ţi însuşeşti mai multe puncte de vedere deodată, mai 
multe soiuri de existenţă simultan”                             [Stănescu, 1990: 52] 
 

Prin statutul complex de enunţare, modalizare şi argumentare, discursul eseistic 
este absorbit de text, participând în revelarea sensurilor poetice. Textul / discursul4 literar 
(poetic sau eseistic) este, în primul rând, categorie lingvistică. Comunicarea literară îşi 
extinde aria de semnificaţii dincolo de propoziţie şi frază, spre un nivel transfrastic în care 
funcţionale sunt inferenţele. Conceptele fundamentale cu care operează transfrasticul 
sunt textul şi discursul. În analiza textologică, „textul” este folosit pentru nivelul 
„constructelor”5, definindu-se ca „secvenţă [s.a.] structurată de expresii lingvistice”, iar 
„discursul” corespunde nivelului realizărilor concrete, al actualizărilor, fiind „un 
eveniment [s.a] structurat, manifestat printr-un comportament lingvistic”[cf Edmonson, apud 
Ionescu-Ruxăndoiu, 1995: 27].  

Optând pentru statutul ontologic al textului definit printr-un „obiect eminamente 
verbal, parte a unui proces de comunicare, în şi prin care se dezvoltă el însuşi ca semn sau complex 
semnic şi ca purtător al sensului”6 [Vlad, 2000: 15, 22]”, Carmen Vlad numeşte 
complinirea conceptelor  
text şi discurs la nivelul sensului textual7, semnificativ sugerat prin metafora text-
aisberg8.  

Categoria de text-aisberg se referă deopotrivă la sfera textului (explicitul), cât şi la 
contextul său (implicitul) sau „implicaturile”, obiect de cercetare al teoriei  
conversaţionale. Prin conceptul de „implicatură” [cf Reboul, Moescheler, 2001: 52-55] – 
sens cu substrat pragmatic, comunicativ – acceptăm comunicativitatea ca principiu 
ordonator al textului conversaţional9, derivat prin inferenţă10 şi deschis receptării. 
Discursul eseistic stănescian este construit pe asemenea scheme inferenţiale valide la 
nivelul universului liric.  

Altfel spus, discursul eseistic devine „urma”, pattern-ul pentru textul-aisberg [cf 
Carmen Vlad]11: „martor” obiectiv al biografiei interioare a creatorului. Definiţia 
textului-aisberg corespunde fidel discursului eseistic care (oare să fie întâmplător?!) îşi 
însumează „respirările”12 - schemele inferenţiale sus-amintite - sub numele de Fiziologia 
poeziei! „Fiziologie” ca termen anatomic trimite spre „funcţii & funcţionare”: mecanisme 
poetice ale discursului. De aici, pledoaria noastră pentru discursul metapoetic valid(at) 
prin eseul stănescian! 
                                                
4 Vom folosi frecvent sintagma text / discurs, fiind de acord cu W.Edmonson: conceptele propoziţie - enunţ - text-
discurs disting obiectul a patru domenii de studiu: gramatica - teoria actelor verbale - lingvistica textuală - 
analiza discursului.  
5 Amintim echivalenţa „constructe” = „existente” = „transobiecte”  
6 Sensul: „reorientarea conţinutului deja exprimat spre o exprimare determinată; a arăta că semnificantului acestui 
macrosemn îi corespunde în text o expresie specifică” [Vlad, 2000: 10]. 
7 Prin extrapolare,  ne putem referi la sensul textual eseistic şi, respectiv, sensul poetic! 
8 Prin sintagma „text-aisberg”, autoarea propune prin „complex semnic dotat cu sens” o definire generoasă ce 
acoperă „sfera textului împreună cu contextul său”[Vlad, 2000: 9] 
9
 Trebuie neapărat să amintim plăcerea poetului de a dicta textele poetice unui locutor. Şi asta pledează pentru firea-i 
sociabilă, altruism. 
10 „Inferenţa este un proces logic care, pornind de la un anumit număr de informaţii cunoscute (premisele), derivă altele noi (concluzia / 
concluziile)”[Reboul, Moeschler, 2001: 54] 
11 Prin „textul-aisberg” se înţelege „partea explicită a textului împreună cu partea lui implicită”. [Vlad, 2000: 9]. 
12 Termeni corespondenţi în literatura română: „pseudokynegeticos” la Odobescu , „fiziologie” la Negruzzi, 
„fragmentarium” la Eminescu, „moft” la Caragiale, „tabletă” la Arghezi, „rem” la  Cărtărescu! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 74 

 Din tripartiţia coşeriană a limbajului, dimensiunii particulare a textului îi 
corespunde discursul ca serie de acte de vorbire - act al producerii sensului textual şi 
textul semiotic, cel ce înghite discursul, „depozit” al sensului „fiinţial” [cf Paul Ricœur] 
sau al „sensului textual” [cf Vlad, 1994].  

Din varietatea tipologică a discursului, poezia este („monada”) cea mai respirândă 
de sens fiinţial. Completăm afirmaţia cu observaţia lui Nichita Stănescu prin care discursul 
poetic umple cu sens umanitatea: 

„Poezia este câmpul gravitaţional al cunoaşterii”           [Stănescu, 1990: 61] 
 

Sensul fiinţial e un plus faţă de funcţia poetică remarcată de M. Rifaterre.  
„Orice text, graţie alterităţii (intersubiectivitatea limbajului), îşi încorporează 
valori la scară interindividuală, socio-istorică şi culturală”          

[apud Vlad, 2000: 20].  
 

Alteritatea ca dimensiune a limbajului [alături de omogeneitate, varietate, creativitate, 
poeticitate, ca dimensiuni ale limbajului] poate fi susţinută prin atitudinea lirică a 
autenticităţii:  

„Poetul autentic nu inventează; el exprimă poezia din oameni, îşi modifică 
destinul după destinul poeziei din oameni, ca să fie crezut şi eficient”   
                                                                           [Stănescu, 1990: 62] 
 

Este clar interesul faţă de competenţă13 ca proces performativ al naşterii şi, respectiv, al 
receptării unui text / discurs. Ne referim aşadar la competenţe  de comunicare şi totodată 
la cele de receptare, viitoarele competenţe critice.  

Nichita Stănescu se angajează într-un real dialog cu cititorul, exprimându-şi 
convingerea că limbajul poetic poate funcţiona prin conversaţie cu celălalt: cititorul 
implicit. Prin urmare, va adopta un comportament strategic declanşării modelului 
conversaţional14, iar codul retorico-lingvistic folosit va fi specific cuvântului ... vorbit. 

Operaţia de textualizare prezentă în opera stănesciană este motivată de trecerea 
obiectelor reale în semnul lor grafic – fie literă, silabă, cuvânt ori discurs. Realul se 
conturează în „existente” (sau „văzute”) antrenate la rândul lor în imaginare poetice ce 
propun dimensiunea arhitectonică a textului şi dau autenticitate scriiturii.  

În poezia română, acţiunea textualizantă ca practică semnificantă în scriitură a fost 
lansată de Ion Barbu. Prin Epica Magna[1978], Nichita Stănescu  impune interpretarea 
textului poetic ca semn (semioza textuală).  

Conform semiozei textuale peirceine, în interpretarea textului ca semn, acceptăm 
următoarea serie caracterologică tripartită:  

• natura semnică a unităţilor verbale de rang inferior (morfeme, cuvinte, propoziţii, 
fraze); un „metalingvism total”, sublinia Nichita Stănescu: „o poezie 
telepatică”[1990: 55];  

• funcţia comunicativă: este ştiut că orice evoluţie a gândirii e dialogică, presupune 
doi actanţi; de aici se impune modelul conversaţional;  

• relaţia cu universul semnificat; acompaniată de pian, vocea lirică va rosti un ultim 
poem:   

   „Acum, / voi îngropa în mine / cuvântul, eu îl voi îngropa, 
                                                
13 Etimonul pentru  „competenţă”: lat. com- „împreună, laolaltă” şi peto, -ere „a pune” 
14 Modelul conversaţional integrativ [Ruxăndoiu, 1995: 49-64] va fi va fi de referinţă în structura eseului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 75 

coroana înţelesului în înălţime, / de-acol’ voi trage-o-n mine  
şi-o voi îngropa![...] 
Eu sunt ce nu mai este nimeni,  
eu sunt al vostru de altcineva [...] 
Eu sunt mormântul vostru!”[Stănescu, Poem ... dintr-o înregistrare audio] 

 
Devorând universul, se lasă devorat de discurs, îşi este sieşi hrană, cuvântul fiind totuna 
cu stările eului liric... asemenea unui Nastratin Hogea dintr-un Isarlâk! 

Semioza textuală este aplicabilă şi textului eseistic ca discurs argumentativ prin 
efectul persuasiv pe care îl are asupra cititorului, propunând o gnoză sau  teză, mai bine-
zis asupra realelor, situaţie dinamică prin argument şi contraargumnet, discurs care se 
finalizează deseori printr-o concluzie (eseistică) ce angajează un epilog, ca o deschidere 
spre un alt eseu. 

Ţinem cont de asemenea de reprezentarea modelului textual printr-un dublu raport 
semiotic [cf Coşeriu], şi anume: într-un prim plan semiotic, semnele lingvistice semnifică 
şi desemnează „ceva” simplu, facil comprehensiunii receptoare; într-un al doilea plan, „ceea 
ce în realitate se interpretează, adică desemnarea şi semnificaţia, propun un nou semn cu un nou conţinut”  

[Vlad, 2000: 20]  
Dacă luăm, după sugestia poetului, de exemplu, „omul” şi îl aşezăm în vecinătatea 

unei roţi şi a unei aripi lăsate nu se ştie de cine peste el! Contemplat din afara lui, în 
discursul eseistic stănescian, omul poate primi drept simboluri „aripa şi roata”. Fireşte ne 
putem duce cu gândul la roata vieţii, dar şi roata de foc şi apă, care devine roata 
schingiuirii, ca la Borges [Scriptura zeilor15].  

În viziunea stănesciană, apare reprezentarea geniului renascentist al lui Leonardo 
da Vinci: apropiat de Briareu, omul este circumscris într-o roată şi are patru mâini, dintre 
care două-s aripi ... „urma” îngerească. De aici „urma” ca har divin de creator:  

„Omul e singura fiinţă care produce artă”!                   [Stănescu, 1990: 69] 
Dar se întâmplă un fenomen straniu: prin multiplicarea acestei fiinţe la ... indigo, se 
reinstaurează mitul. Bizarul este astfel dat de contradicţia locului comun definit de 
existentele aceleiaşi clase de obiecte, în cazul nostru ale antropos-ului. Paradoxul nu mai 
apelează la deixis ca marcă a solitudinii eului creator, ci numeşte arheitatea: 
 

„Fiecare om spune despre sine însuşi Eu. Acesta e un  miracol care refuză 
definiţia” [Stănescu, 1990:70] 

Revenind, omul este conectat la real prin adăugarea de către poet a trăsăturii de  percepţie 
conştientă de real: 

„Omul e agent de legătură între materie şi materie” 
[Stănescu, 1990: 69] 

Discursul gnomic stănescian îl aflăm şi în discursul filosofic:  
„Tot ce-i prezent în noi e o manifestare fenomenală a noastră. Ceea ce nu o 
împiedică să fie un fenomen din afara noastră.[ex. curcubeu, soare, ploaie!] 

[Peirce, 1990] 
Sensul fiinţial propune un inedit ontos, prin relaţia biunivocă cu materia, simultaneitatea 
dintre antropos şi cosmos. Altfel spus: 

                                                
15 Pe roata schingiuirii este chinuit Tzinacán, preotul lui Moctezuma, de către spaniolul Pedro de Alvarado înainte de 
a înţelege „scriitura tigrului” şi a descoperi cele paisprezece cuvinte magice ce l-ar fi putut face atotputernic, dar pe 
care nu le va articula niciodată, fiindcă, între timp, îşi uitase identitatea. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 76 

„Când materia vrea să se distrugă îşi inventează omul său.[....] Când omul vrea 
să se distrugă îşi inventează materia sa” [Stănescu, 1990: 71] 

În primul caz, poetic, este sugerată „conştiinţa de sine”, în al doilea, „sinea singură”. Iar 
manifestarea concretă a stărilor este cuvântul, „umbra de aur în conştiinţă a materiei”. 
Triada logos – antropos – cosmos este funcţională şi la nivelul discursului eseistic. 
 Mai mult: se instituie textualismul şi experimentismul, cale şi atitudine 
recuperatorie, prin care se caută şi se experimentează noi posibilităţi expresive ale 
limbajului. Acum artistul are în atenţie structura formală, în sensul că orice schimbare a 
semnificatului se răsfrânge în semnificant. 

„Experimentalismul este polivalent şi constructiv, inventând atâtea „estetici” 
câte posibilităţi noi de a defini discursul artistic.”              [Mincu, 1993: 13] 
 

Se subliniază astfel că experimentismul are mai ales statut estetic, faţă de 
textualism, concept lingvistic. Rezistenţa limbajului ca mijloc de comunicare, funcţiile 
artei, esenţa actului literar, existenţa unui cod poetic, sensul poetic, ontologia „obiectului” 
estetic, şi nu în ultimul rând emoţia şi plăcerea estetică, conştiinţa poetică sunt doar câteva 
din aspectele unei estetici a poeziei. Demersul estetic experimentist propune valori de 
sine-stătătoare, integrabile într-o axiologie transparentă receptării critice.  

În secolul XX, în rescrierea eminescianismului16 amintim poeţii Arghezi, Blaga, 
Barbu, Bacovia, Stănescu, care îl vor transforma în funcţie de cerinţele disjuncte ale 
manifestării discursului poetic modern şi neomodern. Ne permitem să completăm lista 
făcută de Marin Mincu[Textualism & Autenticitate, 1993] cu Mircea Cărtărescu, pentru 
discursul poetic postmodern! Fiecare dintre aceştia a propus o nume poetică, de pildă: 
Arghezi – exterioritate impură; Blaga - viziunea expresionistă;  Barbu – explorare 
textualistă şi textulizantă a discursului; Bacovia – „sfârşitul continuu”[Ion Caraion]; 
Stănescu – poetica postmodernă a necuvântului; Cărtărescu – poetica nostalgiei17. 

 
„Eminescianismul impune o viziune categorială şi un stil cu rădăcini specifice înfipte 
adânc în tot ce ţine de creativitatea culturii pre-eminesciene şi post-eminesciene” 

[Mincu, 1993: 27-28] 
  

Discursul poetic al secolului XX se raportează la starea eului liric, la precizarea 
instanţei enunţătoare, la relaţia de intercondiţionare între subiectul şi obiectul poeziei.  

Astfel, prin poetica argheziană, în dramatica încercare a constituirii eului poetic ca 
entitate autonomă, obiectul discursului este dincolo de text, în materie impură.  

La Lucian Blaga, metoda expresionistă este o ruptură faţă de poetica tradiţională: 
oscilaţia între eul stihial şi interiorizarea eului, între impersonalizare şi reducţia anonimă a 
instanţei enunţătoare ar duce la dispersia în supraindividual – o amplificare eului la refuz, 
la o plastică a strigătului. Dar printr-o corectare a retoricii expresioniste, Blaga susţine 
(afirmă) instanţa enunţătoare chiar în procesul constituirii tragice a conştiinţei unui eu 
                                                
16 În secolul XX, după cum demonstrează criticul Marin Mincu, are loc „un fenomen de infuzie şi transfuzie a 
eminescianismului în corpusul actual, trecut şi viitor al literaturii române”.[......] Interesantă este sinoptica propusă de 
critic pentru tipologia eminesciană înregistrată în literatura română, şi anume: Antim Ivireanul (eminescianism 
oracular), Dimitrie Cantemir (filosofic), Ion Heliade Rădulescu (sociogonic şi imnic), Vasile Cârlova (pre-romantic), 
Ion Creangă (paremiologic), Titu Maiorescu (ideologic), Al. Macedonski (anti-eminescian), Al. Vlahuţă (epigonic), 
Tudor Arghezi (pamfletar), Lucian Blaga (mitic şi folcloric ), Ion Barbu (germanic), George Bacovia (bacovian), 
Mihail Sadoveanu (vizionar), George Călinescu (elin), Nicolae Labiş (adolescent), Nichita Stănescu (elegiac), poet 
viitor (viitor)- încât pot fi „receptaţi” ca  ipostaze ale geniului eminescian. 
17 Carisma postmodernă: obiectul controlează universul! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 77 

poetic, ipostaze desfăşurate în contexte alienante simultan petrecute cu o realitate 
metafizică. 

La George Bacovia apare pentru prima oară eul poetic constituit! Bacovianismul e 
un modus vivendi: fiindu-ţi propria transcendenţă, instanţa enunţătoare îşi asumă integral 
discursul. De aici, starea agonală18, condiţie conservată a eului poetic bacovian situat 
simultan în existenţă şi scriitură, asumate coparticipativ19, eu liric la care se reduce obiectul 
poeziei: poetizarea la infinit a „existenţei ca experienţă scripturală”[Mincu, 1993: 32]! 

O brutală mutaţie anticipatoare are loc o dată cu Ion Barbu: eul poetic este 
substituit cu o instanţă textuală suverană - de exemplu, Nastratin Hogea! Nici o 
interpretare nu este acceptată dincolo de reflecţiile textului, de autoconştientizarea 
descoperită prin semnalele ascunse în propria prozodie a discursului poetic. Discursul 
rupe la modul nastratinesc din sine, se autodevorează, hrană fiindu-i propria realitate 
textuală.  

 
„Obiectul poeziei va fi acum metapoezia, iar procedeele discursului etalează  
practicile infinite ale unei intertextualizări inevitabile”     [Mincu, 1993: 30-31] 
 

Selectăm ca operaţii funcţionale ce îngăduie translaţia textuală: autospeculativitatea, 
autoreflexivitatea şi autoreferenţialiatatea20. Este un proces manifest prin figurarea unei 
corporalităţi ambigue, decodificabile de către o instanţă lectorială implicată egal în actul 
scriiturii. 

„Metoda stănesciană continuă vastul proces de interogare a geniului poetic prin 
operaţii de însumare şi desfăşurare a tuturor nivelurilor discursului, integrate 
tentativei de textualizare verbală a realului.”                  [Mincu, 1993: 27]  
 

Ne referim la metoda textualizantă a realului, atitudine estetică agreată de poet, 
care, în teoria lingvistică, corespunde existenţei a şapte standarde aflate în discursul „bine-
format” [cf Em Vasiliu], şi anume: coeziunea, informativitatea [deci succesivitate], 
coerenţă, intertextualitate [ce ţin de referenţialitate], intenţionalitate, acceptabilitate, 
situaţionalitate [echivalente ale comunicativităţii]. Vom combina acest model cu cel al 
semanticii logice [cf Em Vasiliu], care ni se pare a fi propriu stilului artistic al lui Nichita 
Stănescu. Este vorba de respectarea componentelor extensională, raportată la perspectivă, 
respectiv, intensională, necesară în prospecţiune21.  

În eseul stănescian, textualizarea realului constă în situarea actului poetic în 
interstiţiile spaţiului „metalingvistic”, instaurând viziunea tragică a traversării 
semnificantului de către o instanţă vorbitoare, ce se afirmă, nu în discursul încheiat, ci în 
pulsiunea preverbală dată de sentimente care devin cuvinte. 

Cuvântul se impune ca instanţă narativă, fabulează asupra realului atras şi apoi 
modificat conform grilei sentimentale:  

              „Poezia nu se face cu cuvinte, poezia se zice cu sentimente.”      [Stănescu, 1990:32] 
Sentimentul devine topoi [apud Aristotel] sau loc geometric:  
 

                                                
18 Starea agonală se referă la „de-gradarea” şi „de-compunera” ineluctabilă a eului şi a corpus-ului poetic! 
19 ... deci: ca existenţă a scriiturii şi ca scriitură a existenţei. 
20 Prefixoidul „auto-” pledează pentru nota autotelică – un eu interiorizat! 
21 Simbolic, poetul vehiculează simbolul lui Argus - zeitate cu mai mulţi ochi, replică la zeul indic cu mai multe braţe: 
Briareu. Criticul Corin Braga oferă cititorului poeziilor stănesciene interesante interpretări, paradigme, cele mai multe, 
mitice, construite pe modelul semanticii referenţiale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 78 

„Sfânt în om e sentimentul[...][Stănescu, 1990: 67]: tipul de codificare prin 
care cuvântul se schimbă perpetuu. Dar şi sentimentele au o istorie.” 

[Stănescu, 1990: 50] 
În litera stănesciană, istoria, secvenţa, evenimentul corespund „mutaţiilor”: viziuni de tip 
estetic sau rupturi ontologice, ce fac obiectul receptării critice22 a universului liric. 

Poetic, putem exprima „starea” descrisă prin foamea gnoseologică creatoare de 
ontos sau „existente”, cum le numeşte Nichita Stănescu, după modelul ontic hegelian!  

Se ajunge astfel la textul literar ca „semn al lumii”[Vlad, 2000:  20] - un existând 
dinamizat de atomica existentelor23 ca urmare a tensiunii semantice24,  sintagmă folosită în 
eseurile incluse sub genericul „Cuvinte şi necuvinte”, concept cumulativ al sensului la care 
se adaugă celelalte ansambluri ale textului: 

Dacă 11 Elegii, Epica Magna, Opere imperfecte, Noduri şi semne sunt mostre ale 
reformulării lirismului, în sensul definirii poeticului ca gen autonom printr-o „opţiune la 
real” de natură semiotică, reinvestit ca stare dinamică prin metafore şi metonimii verbale, 
discursul eseistic stănescian este mărturie a hiperconştientizării procesului semiozei ca 
proces de cunoaştere.  

Prin urmare, semnalăm ambivalenţa semnică25 a textului eseistic sau 
ambivalenţa constitutivă:  

„[...] din punct de vedere semiotic, textul se caracterizează printr-o ambivalenţă 
constitutivă. A ţine seama de această ambivalenţă semiotică a textului 
înseamnă a admite nu numai o focalizare asupra proceselor de natură sintactică, 
semantică şi pragmatică pe care le implică performarea unui text / discurs, în 
egală măsură consider necesare şi abordările destinate să urmărească 
funcţionarea textului (ca entitate globală) atât în reţeaua relaţiilor obligatorii ale 
procesului comunicativ (în care se validează ca obiect semnic de schimb), cât şi în 
aceea a unui proces de cunoaştere în care şi prin care textul se instituie ca semn”                           
                                                                                  [Vlad, 2000:22].  
 

În cazul nostru, este subliniată aşadar competenţa comunicativă a procesului 
textual ca acţiune în care sunt implicate gândirea eului enciclopedic - de tip eseistic- , 
semnul – text / discurs eseistic - şi lumea -  obiectul esteticii: o estetică a poeziei.  

Semioza textuală (semiosis) se referă la procesul de producere şi funcţionare 
semnică, un proces triadic, întocmai cum sublinia Ch. S. Peirce:  

 
„Un semn sau reprezentamen este un prim care întreţine cu un secund, numit 
obiectul său, o relaţie triadică atât de autentică, încât ea poate determina un 
terţă, numit interpretantul său, să întreţină cu obiectul său aceeaşi relaţie pe care 
o întreţine semnul însuşi cu acelaşi obiect” 

[Peirce, 1990: 2.274] 
 

                                                
22 Ion Pop, Ioana Em Petrescu, Corin Braga ş.a. 
23 „Existentele”, la care apelează  poetul,  sunt echivalentul „transobiectelor” din estetica lui Hartmann sau al 
„constructelor”  din semiotică. 
24 Tensiunea semantică mai este numită gest sau intenţie semantică! Conceptul este cunoscut în lingvistica textuală 
sub numele de „dinamica semantică”[cf Mukarovscky].  
25 Prin ambivalenţă semnică îi recunoaştem  textului dublul statut, şi anume: „atât valoarea de complex semnic verbal, cât şi 
pe cea de semn verbal complex”[Vlad, 2000: 22] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 79 

Semioza textuală devine posibilă prin specificarea celor trei subiecţi [schema Deledalle, 

apud Marcus,1985: 33-34]:    

obiect mediat  (Od) 

 obiect i-mediat (Oi) 

 

text (R)     interpretant (Ii) 

 

În accepţiunea lui Umberto Eco, interpretarea semantică sau semioza constă în rezultatul 
procesului prin care destinatarul, în prezentarea manifestării lineare a textului, adaugă sens 
prin semnele care circumscriu semnificaţii sau conţinuturi în „mod asimptotic”[ Vlad, 
2000: 41-42] 

Acţiunea simultană (şi nu independentă), respectiv resortul ce declanşează semioza 
de tip textual, le redăm prin schemele de mai jos propuse pentru cele două tipuri de 
discurs: poezie şi eseu poetic! 

Poezia ca semn 

 

Foame de Cunoaştere    „Scara lui Iacob”~metafizic~ 

Obiect dinamic ~Gnoze~    Obiect „i-mediat” ~reprezentamen~ 

 

 

 

 

Semnificaţii ale obiectului mediat    Ontos [treaptă] 

semnificatul reprezentamen-ului    Interpretant 

 tot ceea ce transmite 

semnul 

Eseul poetic stănescian ca semn26 

 

 

„existând” ~ obiect dinamic  „existente” ~ obiect „i- mediat[izat]” 

                                                
26 În receptarea discursului eseistic stănescian am apelat frecvent la analiza textologică 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 80 

„mijlocitul din afara semnului”  „nemijlocitul din interiorul semnului” 

 

 

perceperea în „trepte”    estetic + etic 

co-semne     Mundus Imaginalis 

 R[text]      Ii [interpretant] 

    

Trăirea eului artistic poate fi redată prin însumarea dintre emoţie, afect(e) şi 
sugestie. Nu este alta decât ecuaţia tensiunii semantice, sintagma stănesciană al „strigătului 
homeric”! 

Fiind pentru natura semnică a cuvântului, acceptăm mai mult decât echivalenţa 
dintre cuvânt şi semn. Prin funcţia semnică, cuvântul experimentează libera trecere între 
lumi pledând pentru un sistem deschis...de semne.  

Optăm pentru metoda de receptare şi interpretare textuală sau semioza de tip 
textual, luând drept cadru teoretic pentru o analiză semantico-textuală adecvată cel 
prezentat de Carmen Vlad în capitolele Tipuri de relaţii în dinamica sensului textual şi  Logica 
labirintică a sensului textual, din volumul „Textul aisberg. Elemente de teorie şi analiză” [2000: 87-
172] 

 
*** 
 

Mihai Eminescu şi Nichita Stănescu au impus prin operele lor modelul total: poetic 
– existenţial şi existenţial – poetic, în stare pură, eul liric ce angajează o conştiinţă poetică 
absolută. Prin „arhetipul poetului în absolut” [Mincu, 1993: 35], Nichita Stănescu realizează 
faptul originar al poeziei pe reversul neomodern al fenomenului: sensul „antimetafizicii” 
arhetipale a poeziei sale rezultă din contopirea, fuziunea sursei poetice originare – eul 
biografic -, sursă reală, istorie, cu sursa ei general-ontologică, paradigma stilistică a 
mitului transumanării ...  

 
... „La plume est l’interprète de l’âme : ce que l’une pense, l’autre l’exprime.  

[Miguel de Cervantès , Don Quichotte ]  
 

Prin accederea către angelitate[ vera imaginalis], lumile se unifică ...  
 
 

BIBLIOGRAFIA OPEREI & BIBLIOGRAFIE CRITICĂ 
 
Nichita Stănescu, Fiziologia poeziei, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1990 
Eugeniu Coşeriu, Omul şi limbajul său, în "Cronica", 5/1994, Iaşi 
Eugeniu Coşeriu, Prelegeri şi conferinţe, Iaşi, 1994, supliment al Anuarului de Lingvistică şi 
Istorie Literară 
Eugeniu Coşeriu, Introducere în lingvistică, Ed. Echinox, Cluj-Napoca, 1995 
Eugeniu Coşeriu, Lecţii de lingvistică, Chişinău, 2000 
Liliana Ionescu-Ruxăndoiu, Structuri şi strategii, Ed. All, Bucureşti, 1995 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior



 81 

Dominique Maingueneau, Initiation aux méthodes d'analyse du discours, Ed. Hachette, Paris, 
1976  
D. Maingueneau, Nouvelles tendances en analyse du discours, Ed. Hachette, Paris, 1987  
D. Maingueneau, L'analyse du discours, introduction aux lectures de l'archive, Ed. 
Hachette, Paris, 1991 
Marin Mincu, Textualism & Autenticitate, Ed Pontica, Constanţa, 1993 
Jaques Moeschler, Anne Reboul, Dicţionar enciclopedic de pragmatică, trad. de Elena Dragoş, 
Ligia Florea, Ştefan Oltean, Liana Pop, Dorina Roman, Carmen Vlad, Ed. Echinox, Cluj-
Napoca, 1999 
Charles Sanders Peirce, Semnificaţie şi acţiune, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1990  
Andrei Pleşu, Despre îngeri, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2003 
Paul Ricoeur, Metafora vie, Ed. Univers, Bucureşti, 1984 
Carmen Vlad, Sensul, dimensiune esenţială a textului,  Ed. Dacia, Cluj - Napoca, 1994 
Carmen Vlad, Textul aisberg, Ed. Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2000 
*** Semnificaţie şi comunicare în lumea contemporană. Prezentare, antologare şi îngrijire de 
Solomon Marcus, Ed. Politică, Bucureşti, 1985 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:22 UTC)
BDD-A2994 © 2006 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

