
 

805 

 

 

 

805 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

THE MYTH OF SALOME IN LITERATURE AND ART 
 

Sofia Lavinia Cercel 

PhD Student, University of Craiova 
 

 

Abstract: The dance of Salome constituted a source of inspiration for writers and artists since the biblical 
representation into the Gospels of Matthew and Mark, reaching its peak point in the nineteenth century, 

together with the development of the decadence. This myth of Salome has a multitude of representations 

in the visual (Gustave Moreau, Aubrey Beardsley), written (Gustave Flaubert, Oscar Wilde) and also 
musical arts (Jules Massenet, Richard Strauss), wich emphasises the diversity and creative power that the 

biblical figure exerted over the decades.   

 

Keywords: art, decadence, literature, music, Salome. 

 

 

Salomeea, una dintre cele mai enigmatice figuri biblice, a reprezentat o sursă continuă de 

inspirație pentru artiști și scriitori încă de la descrierea acesteia în Evanghelia după Matei (14: 3 - 

11) și în cea după Marcu (6: 17 - 28). Scena dansului Salomeei în textele biblice este scurtă, puțin 

descriptivă, personajului feminin nu îi este menționat numele, aceasta are rol decorativ, de 

entertainment pentru bărbații care ocupă locurile de conducere și îi este îngăduit să vorbească 

doar la cererea lui Irod. Tocmai lipsa detaliilor descriptive audio-vizuale în ceea ce privește 

seducătoarea fată și scena dansului lasă loc imaginației, transformând tema Salomeei, a femeii 

fatale, într-una populară.  

 

1. Descrierea Salomeei în Evanghelia după Marcu 

 

Versiunea din Evanghelia după Marcu este cea care a influențat cei mai mulți artiști, 

inclusiv Salomeea lui Oscar Wilde.  

Conform Evangheliei după Marcu, Irod Antipa a divorțat de prima soție și s-a căsătorit cu 

Irodiada, soția fratelui său, lucru nepermis de religia mozaică. Ioan Botezătorul l-a criticat 

public, motiv pentru care Irodiada cere asasinarea sa. Irod însă nu acceptă și îl întemnițează pe 

Ioan Botezătorul pentru a-l proteja, considerând că uciderea sa ar provoca tulburări sociale, Ioan 

bucurându-se de susținerea poporului.  

La ospățul ținut de Irod cu ocazia zilei sale de naștere, Salomeea, fiica Irodiadei din 

prima căsătorie, în vârstă de 18-20 de ani (Bădiliță 2015, 247) este chemată să danseze. La astfel 

de ospețe de obicei erau invitați dregători importanți de la curte, căpetenii militare, boieri, fiind 

desfășurate momente de divertisment precum scenete, jonglerii, dans, mimică sau întreceri 

sportive. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

806 

 

 

 

806 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Irod și cei care stăteau la masă cu el au fost impresionați de dansul fetei: „Și fiica 

Irodiadei, intrând și jucând, a plăcut lui Irod și celor ce ședeau cu el la masă. Iar regele a zis 

fetei: <<Cere de la mine orice vei voi și îți voi da [...] până la jumătate din regatul meu>>.ŗ Însă 

fata nu știe ce să ceară, îi cere sfatul mamei sale, care profită de momentul oportun planului ei de 

răzbunare, spunându-i fetei să ceară capul Sfântului Ioan Botezătorul. De aici reiese inocența și 

naivitatea fetei, care este manipulată de mama sa în luarea deciziei. Salomeea cere, deci, capul 

lui Ioan Botezătorul pe o tipsie, ca pe un trofeu. După ce îl primește, îl oferă mamei sale.  

În cadrul subtextual de fapt este descrisă relația dintre bărbați și cuvânt (cuvântul lui 

Dumnezeu și al legii în ceea ce privește interzicerea relațiilor incestuale este încălcat, 

promisiunea făcută fetei este păstrată) și puterea seductivă a tinerei fete care schimbă centrul 

puterii și reușește să îl facă pe Irod să își încalce cuvântul, adică să se răzgândească în ceea ce 

privește asasinarea lui Ioan Botezătorul.  

 

2. Reprezentări ale Salomeei în artă 

 

Scena a fost preluată și adaptată de numeroși artiști de-a lungul timpului, cu variații pe 

tema decapitării Sf. Ioan Botezătorul și aducerii capului pe o tavă. Ambii pictori italieni 

renascentiști Tițian și Cesare da Sesto creează propria viziune asupra temei. Salome, pictura în 

ulei a lui Tițian, datează aproximativ din anul 1515, figura centrală fiind personajul feminin 

menționat, care ține capul Sf. Ioan Botezătorul pe o tipsie, în stânga acesteia, în plan secund, 

apărând un alt personaj feminin care cel mai probabil este o servitoare. Pe chipul Salomeei cade 

o șuviță de păr, însemn provocator, asociat prostituatelor în perioada respectivă, ceea ce denotă, 

contrar portretului angelic realizat de Tițian, sugerarea senzualității asociate de obicei cu acest 

personaj feminin. Pictura în ulei pe lemn a lui Cesare da Sesto, ce datează de la începutul 

secolului al XVI-lea, o prezintă pe Salome în picioare, în partea dreaptă a imaginii, arătând cu 

mâna spre capul retezat al Sf. Ioan, care este ținut deasupra unui vas de către un călău. Călăul 

apare în partea stângă a picturii, în spatele mesei, ținând de păr capul retezat, în cealaltă mână 

având o sabie. Salome zâmbește triumfător, în timp ce călăul o privește hipnotizat, obsesiv. 

Un alt pictor renascentist care descrie scena Salomeei, de data aceasta german, este 

Luchas Cranach cel Bătrân. Dezvoltând o obsesie pentru tema decapitării, pe care o folosește în 

mod repetat, acesta descrie personajele feminine ca fiind femei reci, sadice. În Salome ținînd 

capul Sf. Ioan Botezătorul (Salome with the Head of Saint John the Baptist), personajul feminin 

ține capul Sf. Ioan pe o tipsie, în stânga putând fi observat un peisaj însorit, printr-o fereastră 

deschisă. Altă reprezentare a Salomeei, de același autor, datând din 1531, este o pictură în ulei pe 

lemn numită Sărbătoarea lui Herod (The Feast of Herod), personajul central fiind și de această 

dată Salome, care ține pe tavă capul retezat și privește spre stânga, cadru ce-l surprinde pe Herod 

și pe Irodiada. În partea dreaptă sunt surprinși alți invitați și un servitor ce duce un platou cu 

fructe. 

De departe o înflorire a preluării temei dansului Salomeei, atât în literatură cât și în artă, 

datează din perioada secolului al XIX-lea, odată cu apariția decadentismului și a simbolismului. 

Gustave Moreau (1826-1898), unul dintre cei mai importanți reprezentanți ai simbolismului în 

pictură, dezvoltă o tematică largă a operei sale, inspirându-se din literatura clasică. Pictorul își 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

807 

 

 

 

807 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

focusează atenția nu atât asupra scenei decapitării și personajelor, cât mai ales asupra 

personajului feminin, creând o Salomé senzuală, imagine a femeii fatale, surprinzând-o în 

mișcare, dansând lasciv.  

La celebrul Salon de la Paris Moreau prezintă două dintre numeroasele tablouri cu 

Salomé: Apariția(L'Apparition) în varianta de acuarelă pe hârtie și Salomé dansând în fața lui 

Irod, în ulei pe pânză.  

Apariția are mai multe reprezentări: ulei pe pânză, pe lemn, acuarelă pe hârtie și câteva 

studii ale personajului feminin în cărbune și cretă neagră pe hârtie. Deoarece prezintă o viziune 

aparte a artistului, neîntâlnită în descrierea biblică sau în reprezentări precedente, Apariția atrage 

atenția prin faptul că nu mai este adus capul Sf. Ioan pe o tipsie, ci levitează - așezat în aer, 

central, înconjurat de o aură strălucitoare și cu ochii deschiși fixând-o pe Salomé, care are brațul 

stâng întins spre el. Aici capul este așezat chiar în locul regelui Irod. Moreau inventează acest 

moment, ce a fost interpretat de-a lungul timpului ca fiind fie o halucinație, fie un fenomen 

paranormal (Facos 2009, 61). Întreaga scenă este de un exotism aparte, întrucât este amplasată în 

Alhambra din Granada, unul dintre cele mai importante monumente de arhitectură islamică, 

împodobit cu numeroase mozaicuri florale și geometrice. Apariția șochează și prin nuditatea 

personajului feminin, care lipsește în alte reprezentări.  

Cel de-al doilea tablou expus la Salon, Salomé dansând în fața lui Irod (Salomé dansant 

devant Hérode), în ulei pe pânză, este altă reprezentare celebră a scenei dansului. Aici Moreau a 

portretizat-o pe Salomé în partea stângă, purtând o rochie decorată cu bijuterii. Poartă, de 

asemenea, bijuterii și pe mâini, pe cap, sau în păr. Cel mai impresionant aspect al acestei lucrări 

este reprezentat de multitudinea de elemente din diverse culturi, elemente asociate cu Hagia 

Sophia din Istanbul, cu Alhambra din Granada sau cu Marea Moschee din Cñrdoba. Mai mult, în 

pictură au fost identificate motive egiptene, romane și indiene. Salomé ține o floare de lotus în 

mâna dreaptă iar mâna stângă este întinsă în față. Stă pe vârfuri precum balerinele, are capul 

plecat, privirea lăsată și pare nemișcată. Central este portretizat regele Irod pe tron, cu un călău 

cu fața acoperită- alături. În plan secund, în stânga imaginii, ascunse după un stâlp stau Irodiada 

și un muzician.  

Moreau este cel mai important pictor care a transformat tema Salomeei într-una populară, 

explorând-o în numeroase rânduri. La sfârșitul anului 2012, muzeul Hammer din Los Angeles a 

prezentat o expoziție dedicată acestei teme a lui Moreau, punând la dispoziția publicului 50 de 

lucrări: picturi, desene și studii. Lucrările au fost împrumutate din colecția permanentă a 

Muzeului Gustave Moreau din Paris, expoziția fiind numită O magie stranie: Salomeea lui 

Gustave Moreau (A Strange Magic: Gustave Moreau‘s Salomé). Pe lângă tablourile deja 

menționate ale acestui pictor, celebre sunt și Salomé dansând, cunoscut ca și Salomé tatuată, 

precum și Salomé cu capul lui Ioan Botezătorul. 

În romanul scriitorului francez Joris-Karl Huysmans, În răspăr (À rebours-fr., Against 

the Grain-engl.), apărut în 1884, sunt descrise detaliat, prin prisma personajului principal, două 

opere ale pictorului Gustave Moreau, ceea ce demonstrează adaptabilitatea temei Salomeei, cât și 

caracterul cameleonic al acesteia. 

Astfel aflăm din capitolul al cincelea că ducele Jean des Esseintes achiziționase cele două 

opere ale pictorului Gustave Moreau, despre care spunea că „dintre toți artiștii, [...] îl vrăjea prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

808 

 

 

 

808 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

talentul său, trezindu-i îndelung emoții.ŗ Urmează o descriere a celor mai cunoscute tablouri ale 

artistului, Salomé dansând în fața lui Irod și Apariția. Femeia seducătoare, fatală, caracteristică a 

secolului decadenței, impresionează prin: 

 
„lubricul său dans, menit să trezească simțurile amorțite ale bătrânului Irod; sânii 

i se leagănă și, frecându-se de colierele care se învârtejesc în jurul lor, sfârcurile se ridică; 
pe pielea umedă sclipesc diamantele; brățările, centurile, inelele sale împroșcă scântei; pe 

rochia pompoasă, acoperită de perle, de flori de argint și lamele de aur, orfevreria platoșei 

în care fiece ochi al țesăturii e o piatră scumpă, începe să arunce flăcări, încrucișează 
șerpi de foc, se agită pe carnea ei mată, pe pielea ei roză ca ceaiul, asemenea unor 

minunate insecte cu elitre fermecătoare, cu vinișoare de carmin, cu puncte de un galben 

auriu, împestrițate cu albastru de oțel, vărgate cu verde de păun.ŗ (Huysmans 1974, 60-

61) 

 

În descriere apar și pasaje din Evanghelia după Matei, urmate de un reproș în ceea ce 

privește descrierea succintă a personajului feminin și a dansului din evanghelii:  

 
„nici sfântul Matei, nici sfântul Marcu, nici Sfântul Luca, nici ceilalți evangheliști 

nu se opreau la farmecul ei delirant, la depravarea mereu dezlănțuită a dansatoarei. Ea 

rămânea estompată, se pierdea, misterioasă și eclipsată, în ceața îndepărtată a veacurilor, 
imperceptibilă pentru mințile exacte și de rând, accesibilă numai spiritelor zdruncinate, 

ascuțite, devenite parcă vizionare din pricina nevrozei; refractară pictorilor carnației 

bogate, a lui Rubens, care a deghizat-o într-o măcelăreasă din Flandra, de neînțeles pentru 

toți scriitorii, care nu au putut reda niciodată exaltarea tulburătoare a dansatoarei, 
grandoarea rafinată a asasinei.ŗ (Huysmans 1974, 62) 

 

Observăm că descrierea are caracteristici specifice decadentismului, femeia depravată Ŕ 

asasina Ŕ are o grandoare rafinată, autorul dând frâu liber imaginației prin schițarea unor 

descrieri olfactive („în aroma vicioasă a parfumurilorŗ, „ardeau miresmeŗ) și auditive 

(„acordurile unor ghitareŗ). Mai mult, întâlnim în acest capitol descrieri exacte ale tablourilor, 

ale decorului, personajelor, cât și interpretări ale simbolurilor prezente în picturi. Despre măreția 

aptitudinilor creatoare ale pictorului Moreau, Huysmans nota că: 

 

 „exista, în operele sale disperate și erudite, un farmec straniu, o vrajă care 

te răscolea până în adâncul măruntaielor, ca unele din poemele lui Baudelaire și 

rămâneai înmărmurit, visător, descumpănit de această artă, care depășea limitele 

picturii, împrumutând artei scrisului cele mai subtile evocări. [...] Cele două 

imagini ale Salomeei, care stârniseră admirația fără margini a lui des Esseintes, 

trăiau sub ochii săi, atârnate de pereții cabinetului de lucru, pe panouri rezervate 

între rafturile de cărți.ŗ (Huysmans 1974, 67) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

809 

 

 

 

809 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

În răspăr este considerat a fi întruparea esteticii decadente, sursă de inspirație pentru 

personajul Dorian Gray al lui Oscar Wilde, oferind o descriere impresionantă a unei părți a 

reprezentării Salomeei în artă. 

 În același secol, tema a fost explorată și de alți pictori, precum Henri Regnault (Salomé, 

ulei pe pânză, 1870) sau Armand Point (Dansul Salomeei/ Dansul celor șapte văluri, 1898). Mai 

târziu, în anul 1930, reprezentantul mișcării art-nouveau, Manuel Orazi, a portretizat-o pe 

Salomé în maniera asemănătoare lui Gustav Klimt.  

 Și în sculptură tema este explorată, încă din secolul al XII-lea întâlnim două reprezentări 

importante, care se află pe fundamentul coloanelor a două instituții monahale din Toulouse, 

Franța: la Mănăstirea Benedictină Notre-Dame de la Daurade și în sala de capitol atașată 

Catedralei Romano-Catolice Saint-Étienne. Impresionantă este și scena Salome primind capul 

Sf. Ioan Botezătorul (1648), din atelierul lui  Georg Schweigger  (1613-1690) sau una dintre 

numeroasele sculpturi ce o reprezintă pe Salomé, realizatedin diferite materiale (rășină, bronz), 

ale artistului mexican contemporan Sergio Bustamante. 

 

 

 

3. Oscar Wilde și Aubrey Beardsley 
 

Perioada Fin de siècle, asociată mișcărilor culturale și artistice de la sfârșitul secolului al 

XIX-lea (simbolismul, decadentismul, Art nouveau), ce pornește din Franța și influențează apoi 

întregul continent european, a dezoltat o estetică sexuală diferită, propunând subiecte tabu legate 

de sexualitate și identitate sexuală. În ceea ce privește figurile mistice, precum Salomeea, 

observăm o evidențiere a senzualității, dar mai ales o accentuare a folosirii atuurilor feminine 

pentru a primi diverse favoruri. În timp ce unii au considerat perioada ca fiind una a degenerării, 

artiștii, scriitorii, precum și susținătorii acestora au privit perioada ca pe una de redescoperire și 

schimbare, atât a artei cât și a modului de viață.  

Întreaga atitudine legată de sexualitate se schimbă. Spre exemplu în Anglia, în plină 

perioadă victoriană este cultivat rigorismul moral și „sănătatea igienicăŗ (activitatea sexuală 

excesivă este considerată un pericol pentru sănătatea individului și a societății), dominând 

utilitarismul. Nu este de mirare faptul că imaginea femeii fatale propusă de drama lui Oscar 

Wilde, Salomé, șochează și atrage numeroase critici.  

Wilde se dovedește a fi un bun cunoscător al reprezentărilor precedente ale Salomeei, 

inspirându-se atât din versiunea religioasă, cât mai ales din drama lirică Irodiada a simbolistului 

francez Stéphane Mallarmé (1869) și din pictura lui Moreau, Salomé dansând în fața lui Irod. Și 

simbolistul Maurice Maeterlinck a abordat tema Salomeei, altă scriere considerată a-l fi inspirat 

pe Wilde, pe lângă romanul lui Huysmans, din care Wilde cita adesea. Mai mult, atât Mallarmé 

cât și Maeterlinck l-au susținut pe Wilde, trimițându-i scrisori de apreciere imediat după 

publicarea dramei în limba franceză, precinzând că „tânăra prințesă pe care ai evocat-oŗ, 

„misterioasă, ciudată și admirabilăŗ, reprezintă „un cadouŗ, „inexprimabilul și visulŗ. (Neginsky 

2013, 167).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

810 

 

 

 

810 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Deși au existat multe reprezentări ale temei Salomeei, Wilde a impresionat prin 

originalitatea cu care a abordat tema. Drama este scrisă în franceză iar ediția din limba engleză 

este ilustrată de Aubrey Beardsley în celebra revistă The Yellow Book.  

În versiunea lui Wilde, Salomé nu este tânăra fată naivă, influențată de mama sa, ci este 

un personaj complex, este capabilă de a decide singură și conștientă de senzualitatea sa. 

Manipulatoare pentru a-și atinge scopul, Salomé dorește capul lui Ioan pentru a-l săruta. Aduce 

moarte, durere și confuzie tuturor celor care sunt atrași de ea sau pe care ea îi dorește. O 

adevărată femme fatale, aceasta dansează „dansul celor șapte văluriŗ, denumire creată de Wilde. 

Contrastând caracterului moral monstruos, trăsăturile fizice sunt percepute de cei care asistă la 

dans ca fiind cele ale unei fecioare: ea apare pură, castă, frumoasă, firavă. Folosind aceste tehnici 

descriptive, Wilde creează un personaj complex, alături de cel al lui Ioan, care prin antiteză 

reprezintă frumusețea morală.  

Unul dintre cele mai controversate personaje ale perioadei nu a fost un scriitor, ci un 

artist. Aubrey Beardsley (1872-1898), desenator, ilustrator și grafician englez, a făcut parte din 

gruparea artistică formată în jurul revistei The Yellow Book, dar și parte a esteticismului britanic, 

preluând și adaptând mișcările de decadență și simbolism francez. Lucrările sale sunt realizate în 

peniță, cu cerneală neagră, temele explorate fiind de natură istorică, mitologică și erotică. Prieten 

apropiat al lui Wilde, Beardsley ilustrează drama acestuia, Salomé, în anul 1894, în revista deja 

menționată.Într-o ediție ulterioară din anul 1907 apar 16 ilustrații complete, explicite, 

necenzurate. Șocând prin conținutul sexual și sadism, acestea reprezintă fie coperta, pagina de 

titlu, cu chenar ce încadrează pagina, fie ilustrații ale personajelor, celebre fiind: „The Peacock 

Skirtŗ, „Enter Herodiasŗ, „The Eyes of Herodŗ, „The Stomach Danceŗ, „The Woman in the 

Moonŗ sau „The Dancers Rewardŗ, unde Salomé este schițată alături de capul lui Ioan, pe o 

tipsie, scenă deja celebră, însă reinterpretată în stil caracteristic de Beardsley. 

Tehnica folosită de artist face ca ilustrațiile pentru Salomé să o transforme în singura 

operă simbolistă engleză completă și complexă, prin folosirea alternanței alb-negru și a artei 

decorative de inspirație japoneză.  

 

4. Salome în muzică 

 

Tema Salomeei nu a fost preluată doar de către scriitori, pictori și sculptori ci și de 

numeroși muzicieni care și-au impus viziunea într-un mod creativ.  

Compozitorul francez Jules Massenet a creat o operă în patru acte numită Hérodiade 

(Irodiada), după un libret în limba franceză de Paul Milliet și Henri Grémont, bazat pe romanul 

Hérodias, din anul 1877, de Gustave Flaubert. Mai puțin complexă și sadică față de opera lui 

Strauss (Salome), Hérodiade a avut premiera la Bruxelles, în anul 1881, deoarece la Paris a fost 

interzisă punerea în scenă de către managerul operei.  

Drama scriitorului Oscar Wilde a inspirat opera într-un singur act Salome, de Richard 

Strauss, după un libret tradus în limba germană de Hedwig Lachmann. Strauss a văzut o 

reprezentare a dramei lui Wilde în Berlin, în anul 1902, cu Gertrud Eysoldt în rolul principal, 

fiind atât de impresionat, încât a hotărât să compună o operă. Premiera a avut loc în Dresda, la 9 

decembrie1905, sub bagheta dirijorului Ernst von Schuch. În 1907, Strauss a creat și o versiune 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

811 

 

 

 

811 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

în limba franceză. Având o durată de aproximativ 90 de minute și peste 100 de muzicanți care să 

o pună în scenă, opera detaliază acțiunea de la palatul regelui Irod, din Ierusalim, principalele 

pesonaje fiind tenorul Irod Antipa, mezzo-soprana Irodiada, soprana Salomeea, baritonul Ioan 

Botezătorul și tenorul Naraboth, căpitan al gărzilor. Opera, care la început a șocat prin 

combinația temei biblice cu eroticul și crima, își datorează celebritatea tocmai „dansului celor 

șapte văluriŗ, pe care Salome îl execută în fața bătrânului rege. Până în anul 1907 opera a fost 

interzisă în Anglia, premiera având loc la Covent Garden abia la sfârșitul anul 1910, însă sub 

formă cenzurată.  

 În alt registru muzical se încadrează trupa germană de rock metal medieval Saltatio 

Mortis, înființată în anul 2000 în Germania, trupă care a lansat o piesă numită Salome în anul 

2009. Inspirate tot din textele biblice, versurile prezintă trei personaje: Irod, Salome și Ioan 

Botezătorul, însă unele modificări sunt aduse firului narativ: ospățul este ținut în cinstea 

Salomeei, nu a lui Irod, iar Salome dorește moartea lui Ioan Botezătorul deoarece acesta îi 

respinsese dragostea. Încă din prima strofă Salome este numită „cea mai frumoasă femeie din 

deșertŗ, „dansează precum vântul,/ precum spuma mării/ [...]/ dansează cu cele șapte văluri/ 

pielea [...] albă este precum zăpada,/ șapte păcate și un dans pentru mine, Salome!ŗ 

 

5. Reprezentări cinematografice 

 

Unele reprezentări cinematografice în care tema Salomeei este explorată sunt de-a dreptul 

surprinzătoare. Dacă la început sunt doar descrieri istorico-religioase, pe parcurs se transformă în 

documentare experimentale. Un prim exemplu ar fi drama King of Kings (Regele regilor), din 

anul 1961, regizat de Nicholas Ryan și distribuit de Metro-Goldwin-Mayer. Actrița Brigid 

Bazlen joacă rolul Salomeei, fiind considerat cel mai bun rol al său, dar și cel mai controversat.   

Surprinzătoare sunt două filme-documentar ale lui Al Pacino, care impresionează cu rolul 

dublu de actor și regizor. Wilde Salomé este o dramă-documentar scrisă și regizată în 2011 de 

către acesta, ce prezintă o viziune asupra piesei Salomé,de Oscar Wilde. În rolurile principale 

joacă Al Pacino și Jessica Chastain. Versiunea din 2013, Salomé, este o reeditare 

cinematografică a celei din 2011, un film experimental cu reprezentări teatrale în SUA, Anglia și 

Irlanda în anii 2013-2014. Filmul prezintă un documentar în care se împletesc interpretări 

dramatice.  

6. Concluzii 

 

Atât tema capului retezat, cât și tema dansului scandalos au reprezentat de-a lungul 

timpului o importantă sursă de inspirație pentru artiști, cu precădere către sfârșitul secolului al 

XIX-lea, când curente literare precum simbolismul și decadentismul au transformat mitul 

Salomeei într-o obsesie care s-a valorificat prin numeroase creații literare și artistice. Scriitoarea 

Rita Severi (1985, apud Brad Bucknell, 1993) susținea că 2.789 de poeți francezi au scris despre 

Salomé și că majoritatea artiștilor și-au creat operele după eroina conturată de Oscar Wilde. Este 

de necontestat fascinația pe care tema a exercitat-o asupra minților creatoare ale scriitorilor, 

pictorilor, muzicienilor, actorilor, scenografilor, etc., de-a lungul timpului, continuând și astăzi să 

fie la fel de actuală în abordare.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

812 

 

 

 

812 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Balakian, Anna. 1977. The Symbolist Movement: A Critical Appraisal. New York: New York 

University Press. 

Bădiliță, Cristian. 2015. Noul Testament. Evanghelia după Marcu. Traducere și comentariu de 

Cristian Bădiliță. București: Editura Vremea.  

Brodskaia, Nathalia. 2008. Simbolismul. Album de artă. Traducere de Ioan Danubiu. București: 

Editura Aquila. 

Cuddon, J.A.; 1992. The Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory. Third 

edition. London: Penguin Books. 

Demetrescu, Ruxandra. 1986. Beardsley. Seria Cabinetul de Stampe. Prezentare artistică de 

Ioana Dragomirescu-Mardare. București: Editua Meridiane. 

Ene, Mihai. 2011. Vălurile Salomeei. Literatura română și decadentismul european. Timișoara: 

Editura Universității de Vest.  

Facos, Michelle. 2009. Symbolist Art in Context. London: University of California Press. 

Hautecoeur, Louis. 1982. Literatura și pictura în Franța secolelor XVII-XX. Traducere de 

Alexandru George, București: Editura Meridiane. 

Huysmans, Joris-Karl. 1974. În răspăr. Traducere de Radu Joil. Prefață și tabel cronologic de 

Georgeta Horodincă. București: Editura Minerva. 

Mackintosh, Alastair. 1975. Symbolism and Art Nouveau. London: Thames and Hudson. 

Marshall, Gail (editor). 2007. The Cambridge Companion to the Fin de Siècle. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Neginsky, Rosina. 2013. Salome: The Image of a Woman Who Never Was – Nymph, Seducer, 

Destroyer. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholar Publishing. 

Symons, Arthur. 1918. The Art of Aubrey Beardsley. New York: Boni and Liveright INC. 

Symons, Arthur. 1919. The Symbolist Movement in Literature. Revised and enlarged edition. 

New York: E. P. Dutton & Company. 

 

Site-ografie: 
Bucknell, Brad. 1993. On „Seeing‖ Salome. ELH, vol. 60, no. 2 (Summer, 1993), pp. 503-526. 

Published by: The Johns Hopkins University Press. http://www.jstor.org/stable/2873388 

(accessed on Feb. 20, 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:14 UTC)
BDD-A29759 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

