
 

748 

 

 

 

748 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

MIHAI EMINESCU AND THE ORIENTAL SPACE 
 

Mirela Mladin 

PhD. student, University of Craiova 
 

 
Abstract: Mihai Eminescu is considered one of the most important romantic writers of European 

literature. G. Călinescu in his work titled Istoria critică a literaturii române de la origini până în prezent 

dedicated a whole chapter to Mihai Eminescu and considered him „the national poet‖, which means that, 
from his point of view, he was the most important poet of Romanian literature. Beeing a man with a vast 

culture, he was preocupied with ideas from all cultures. This is the reason why all his work was 

influenced by ancient philosophy (Plato, Aristotle and Socrates) as well as German romantic philosophy 
(Kant, Hegel, Schopenhauer), but especially Indian philosophy. The sources of inspiration of Indian 

origin found in Mihai Eminescu's work were represented by Ramayana, Mahabharata, Vedic Hymns, 

especially Rig Veda and Upanishades. An important aspect is that the Oriental Space didn‘t represent a 

source of inspiration only for Mihai Eminescu, it represented a source of inspiration for the entire world 
culture.  

 

Keywords: India, literature, philosophy,  poet,  romantic. 

 

 

1. Introducere  

În ceea ce priveşte influenţa spațiului oriental și ideile provenite din spațiul oriental 

asupra operei lui Mihai Eminescu, aceasta a fost analizată de mai mulţi cercetători. Pe lângă 

cercetătoarea de origine hindusă Amita Bhose, care şi-a dedicat teza de doctorat poetului român, 

au mai existat şi alte studii şi anume: Mircea Itu cu lucrarea Indianismul lui Eminescu și Ştefan 

Munteanu a publicat Filosofia indiană şi opera eminesciană. Toţi aceştia au demonstrat faptul că 

Eminescu a avut ca sursă de inspiraţie ideile filosofice cultivate de cultura şi filosofia indiană. 

Acestora li s-au adăugat concepţia şi viziunea poetului, precum şi „coordonatele stilistice ale 

spiritualităţii naţionaleŗ (Ghiţă 1995: 13).  

Un alt aspect deosebit de important ar fi acela că Eminescu a fost atras şi de filosofii 

germani şi s-a afirmat adesea că prin intermediul lor poetul a manifestat interes pentru filosofia 

indiană. În acest sens, Tudor Vianu afirma: „Schopenhauer a fost un maestru pentru Eminescu şi 

în alte feluri. Prin el i s-a deschis poetului nostru drumul către înţelepciunea şi literatura indianăŗ 

(Vianu 1974: 232). G. Călinescu a afirmat chiar că: „maniera lui Schopenhauer e vizibilă 

pretutindeni la Eminescuŗ (Călinescu 1976: 647). Personal, consider că, aşa cum s-a afirmat, 

Eminescu a avut ca sursă de inspiraţie atât filosofia indiană, cât şi pe cea greacă (Platon) sau 

germană (Kant, Schopenhauer), însă important este modul în care a integrat aceste idei filosofice 

în sistemul său propriu de gândire, precum şi faptul că a ţinut cont şi de spiritualitatea noastră 

naţională. Această idee este împărtăşită şi de  Ştefan Munteanu: „un rol mult mai mare decât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

749 

 

 

 

749 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

influenţele externe l-a avut geniul său creator şi humusul filosofic al spiritualităţii româneştiŗ 

(Munteanu 1997: 72).  

Nici nu este de mirare că a fost atât de aspru stigmatizat Eminescu pentru culpa lui de a-şi 

lua drept punct de reper marile doctrine filosofice. Tipic omenesc, marile genii sunt mereu 

criticate şi în loc să apreciem valoarea ce a dat-o Eminescu textelor prin prisma acestor idei 

filosofice, preferăm să depreciem valoarea lor. 

 

2.  De la basmul lui Kunisch şi imaginile indiene la crearea Luceafărului 

Textul acestui poem a fost publicat pentru prima dată în 1883 în Almanahul Societăţii 

Academice Social Literare România Jună, apoi în revista Convorbiri literare şi în cele din urmă 

în volumul Poezii al lui Mihai Eminescu. Textul a suferit diverse modificări până la varianta 

finală, în prima fază a fost doar o versificare a basmului lui Kunisch. Eminescu a notat în 

manuscrisul 2275 B, fila 56 faptul că basmul acesta a reprezentat sursa lui de inspiraţie atunci 

când a început redactarea Luceafărului: 

 „În descrierea unui voiaj în ţările române, germanul K(unisch) povesteşte legenda 

«Luceafărului». Aceasta este o poveste. Iar înţelesul alegoric ce i-am dat este că, dacă 

geniul nu cunoaşte nici moarte şi numele lui scapă de simpla uitare, pe de altă parte 

însă, pe pământ nu e capabil de a ferici pe cineva, nici capabil de a fi fericit, el n-are 

moarte, dar n-are nici noroc ŗ (Eminescu 1994: 403-404). 

Această însemnare a autorului a fost menţionată pentru prima dată de Moses Gaster în 

1883, în volumul Literatura populară română, anunţând titlul cărţii lui Kunisch ce a apărut la 

Berlin în 1861 şi care cuprindea două basme româneşti, ambele prelucrate de Eminescu în 

versuri, sub titlurile: Fata din grădina de aur (prima variantă a Luceafărului) şi Miron şi 

frumoasa fără corp. Din păcate, Fata din grădina de aur, basmul ce a reprezentat sursa de 

inspiraţie a lui Eminescu atunci când a început redactarea Luceafărului, nu se găseşte în 

colecţiile româneşti de folclor, însă este important să ştim despre existenţa lui, întrucât reprezintă 

fundamentul Luceafărului. 

În ceea ce priveşte influenţa altor elemente asupra Luceafărului, ne vom îndrepta acum 

atenţia asupra elementelor de origine indiană. Amita Bhose identifică anumite idei upanişadice în 

versurile: „tu izvor eşti de vieţi şi dădător de moarteŗ ( Opere, I, 177), unde zeul suprem este 

considerat izvorul vieţii şi al morţii, „Că mii de oameni neam de neam / Că soarele şi luna / Se 

nasc şi mor în sfântul Brahm / În care toate-s unaŗ ( Opere, II, 389), unde toate creaturile se nasc 

din Brahaman. Această apariţie a lui Brahmā este observată şi de Cicerone Poghirc, care afirmă 

că: „relaţiei brahmān-atmān  este tema principală din Katha Upanişadŗ (Poghirc 1977: 51). O 

altă asemănare, sesizată de cei doi exegeţi, este zborul lui Hyperion, inspirat şi el tot din Katha 

Upanişad. În cazul poemului eminescian contextul e invers, întrucât în episodul Katha Upanişad 

tânărul Naciketas îi cere zeului Yama să îi destăinuie misterele morţii, în timp ce în  Luceafărul 

tânărul îi cere să îl dezlege de nemurire. Aşadar, deşi contextul e invers, există o asemănare 

evidentă între poemul eminescian şi Katha Upanişad. 

 Pe lângă aceste asemănări, Amita Bhose mai adaugă şi influenţa Legilor lui Manu în 

versul: „Că Brahma nu s-a împăcat / cu noaptea muma lumiiŗ (Opere, II, 387). Potrivit  Legilor 

lui Manu, Brahmā este zeul care a creat lumea din întuneric. Tot din Cartea I a lui Manu, mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

750 

 

 

 

750 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

observă Amita Bhose că Eminescu preia concepţia potrivit căreia mii de ani ai muritorilor sunt 

echivalentul câtorva clipe ale zeilor: „căi de mii de ani (…) în tot atâtea clipeŗ (Opere, I, 176). 

Versurile: „Din chaos Doamne-am apărut / Şi m-aş întoarce în chaos … / Şi din repaos m-am 

născut / Mi-e sete de rapaosŗ (Opere, I, 177) par să preia unele idei din din Legile lui Manu:  

„Când acest dumnezeu se deşteaptă, lumea îşi împlineşte îndată funcţiunea; când 

adoarme, spiritul afundându-i-se într-o adâncă odihnă atunci lumea se descompune; căci 

în timpul somnului său liniştit, fiinţele însufleţite şi înzestrate cu principii de acţiune îşi 

încetează funcţiunile şi simţirea cade în nemişcare. Şi când ele au fost absorbite în 

sufletul suprem, atunci acest suflet al tuturor fiinţelor doarme fără grijă în cea mai 

desăvârşită linişteŗ (Mihălcescu 1920: 18). 

 Tot din Legile lui Manu pare să se fi inspirat Eminescu şi atunci când a scris versurile:  

„Căci roata-n veci se va-nvârti / Şi nu se mai sfârşeşte / Şi toţi se nasc spre a muri / şi 

mor spre a se naşteŗ(Opere, II, 449), care pare să corespundă următorului pasaj: „Acest 

Dumnezeu îmbracă toate fiinţele «cu trupuri formate» din cinci elemente, le face să se 

nască să se dezvolte şi să se descompună, printr-o mişcare asemănătoare cu a unei 

roateŗ (Mihălcescu 1920: 410). 

 

 Pe de altă parte, Mircea Itu observă influenţa buddhismului într-una din primele versiuni 

ale Luceafăruui: „Dar vrei o patimă de sfânt / În inima ta cruda / Îţi dau un petic de pământ / Ca 

să te cheme Buddaŗ. Chiar dacă această strofă nu a fost păstrată în varianta finală, aşa cum am 

observat până acum, buddhismul a avut un rol important în cadrul operei eminesciene, punându-

şi adesea amprenta asupra modului de gândire al poetului. Faptul că Eminescu a inserat în una 

din strofele Luceafărului numele profetului religiei buddhiste confirmă importanţa acestuia în 

viziunea poetului. 

 

3.  Mitul cosmogonic: de la Imnul Creaţiunii la Scrisoarea I 

Textul acestui poem a fost publicat în revista Convorbiri literare la 1 ianuarie 1881 şi 

reprezintă „cea mai vizibilă asemănare între creaţia eminesciană şi gândirea indianăŗ (Itu 1995: 

14) în ceea ce priveşte influenţa imnurilor vedice asupra creaţiei eminesciene, alături de textul 

poemului Rugăciunea unui dac. Preocuparea lui Eminescu pentru mitul cosmogonic este 

întâlnită în toată opera eminesciană, de la poemele redactate în perioada adolescenţei şi până la 

opera lui de maturitate. Al. Dima, dorind să atragă atenţia asupra acestui aspect, a afirmat că: „e 

limpede că motivul cosmic a fost întreţinut de Eminescu nu numai de impulsurile imaginaţiei 

romanice, ci şi de atmosfera ştiinţifică a vremii luiŗ (Dima 1982: 63). Amita Bhose susţine că 

poetul nostru a fost preocupat de această problemă a cosmogoniei încă din anul 1872, perioadă în 

care finalizează studiile de la Viena şi le începe pe cele de la Berlin. 

După cum se știe, s-a demonstrat faptul că, aflat la studii în Germania, Mihai Eminescu a 

intrat în contact cu imnurile vedice, asistând la cursurile profesorului Weber. Pe de altă parte, 

manuscrisele eminesciene certifică şi ele acest fapt. Manuscrisul 2276, II, f. 18 v, sub titlul 

Cosmogonie der Inder cuprinde o traducere germană a Imnului Creaţiunii din Rig Veda. Însă, s-a 

demonstrat că poemul eminescian se aseamănă şi cu Imn către zeul necunoscut, din care s-a 

inspirat şi atunci când a conceput Rugăciunea unui dac. Forma interogativă: „Fu prăpastie? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

751 

 

 

 

751 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Genune? Fu noian întins de apă?ŗ (Eminescu 2012: 284) pare să îşi fi găsit sursa de inspiraţie 

atât în Imnul Creaţiunii (X, 129 ) din Rig Veda, cât şi în Imn către zeul necunoscut (X, 121), 

unde zeul necunoscut este Prajapati sau Brahma. Versul „La-nceput pe când fiinţă nu era, nici 

nefiinţăŗ (ibidem) reprezintă forma pe care Eminescu a dat-o versului din poemul Rig Veda: 

„Atunci nici nefiinţă n-a fost şi nici fiinţăŗ. În această variantă cosmogonică indiană lumea s-a 

născut prin conjugarea a doi factori sau două principii cosmice: unul masculin şi unul feminin. 

Vechii indieni îşi imaginau naşterea lumii ca o hierogamie cosmică. Acest factor, brahman, 

reprezintă însuşi principiul vieţii. Unirea celor doi factori este exprimată de Eminescu în versul: 

„Dar deodată un punct se mişcă… cel întâi şi singur. Iată-lŗ (ibidem). Ceea ce ar trebui să ne 

atragă atenţia asupra interpretării pe care i-a dat-o Eminescu acestui text este marca originalităţii 

eminesciene, despre care Mircea Itu afirmă:  

„Profunzimea ideatică şi chiar unele inovaţii pe terenul formei susţin valoarea de 

excepţie a tabloului cosmogonic al lui Mihai Eminescu, unul dintre cele mai reuşite 

fragmente din întreaga creaţie literară românească. De altfel, poetul se detaşează de 

sursa vedică prin măiestria artistului de geniuŗ (Itu 1995: 25). 

Pe de altă parte, ideea de întuneric din versul: „Căci era un întuneric ca o mare făr-o razăŗ 

(ibidem) îşi extrage inspiraţia din versul; „La-nceput era întuneric ascuns de întunericŗ, dar în 

acelaşi timp trimite ca sursă de inspiraţie şi la concepţia buddhistă. Am subliniat deja faptul că 

Eminescu a avut de-a face cu religia buddhistă, aşa că nu există niciun dubiu în această privinţă. 

Chiar şi prietenul şi colegul său de generaţie, Ioan Slavici, în cadrul Amintirilor a confirmat 

faptul că Eminescu ştia despre învăţămintele buddhiste încă de la vârsta de 20 de ani. Conceptul 

buddhist sarvam sunyam, conform căruia totul a fost un gol imens la început şi lumea a luat 

naştere din nimic, este prezent în acest text eminescian şi este foarte plauzibilă ideea că 

Eminescu s-a inspirat din această concepţie buddhistă atunci când a redactat Scrisoarea I. 

Motivul apei primordiale este tot un element care pare să fie preluat atât din Imn către 

zeul necunoscut, Rig Veda (X, 121), unde Prajapati creează „marile ape strălucitoareŗ, cât şi din 

Imnului Creaţiunii din Rig Veda, acolo unde se vorbeşte de „puhoiul de valuriŗ. Această idee a 

întinderii apei se regăseşte în versurile eminesciene: „fu noian întins de apă (…) Căci era un 

întuneric ca o mare făr-o razăŗ (ibidem). Conceptul acesta de apă primordială este prezent şi în 

Upanişade, care este considerată cartea de căpătâi a lui Schopenhauer, în concepţia căruia  lumea 

reprezintă fructul supremei înţelepciuni omeneşti. După cum se ştie, Eminescu a fost influenţat 

într-o mare măsură de filosofia romantică germană şi de lucrarea lui Arthur Schopenhauer 

Lumea ca voinţă şi reprezentare. Iată că, la rândul său, Schopenhauer a fost şi el influenţat de 

Upanişade. Referitor la acest motiv al apei, Mircea Itu afirmă că: „este mereu prezent în 

cosmologia indiană (…) este elementul primordial în mitologia indianăŗ (Itu 1995: 38), astfel că 

nu este de mirare faptul că Eminescu împrumută acest motiv din gândirea indiană.  

Un alt concept care pare să fie de origine indiană este acela de „dor nemărginitŗ, care este 

explicat prin corespondentul karma (acţiune), ce aparţine buddhismului sau kama (iubire, 

dorinţă). În ceea ce priveşte legătura dintre echivalentul românesc şi acest concept buddhist, 

Cezar Papacostea afirma: „Acest dor este acelaşi Kama indian, echivalent elinului Eros; este 

amorul creatorŗ (Papacostea 1930: 84). În versul „Căci în sine împăcată reîncep-eterna pace…ŗ 

(Eminescu 2012: 285), care încheie tabloul cosmogonic, poate fi sesizat conceptul de „eterna 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

752 

 

 

 

752 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

paceŗ. Acest concept a fost corelat cu termenul nirvana din gândirea buddhistă, care semnifică o 

stare ce nu poate fi definită, fiind asociată cu veşnicia.  

Aşadar, prin intermediul tuturor acestor asemănări ce au putut fi identificate între textul 

eminescian şi gândirea indiană, putem doar să apreciem valoarea ce e dat-o Eminescu textului de 

faţă, împrumutând concepte din filosofia indiană care au inspirat şi alţi autori.  

 

4.  Accente budiste în Epigonii 

Poemul Epigonii a fost trimis de Eminescu în ţară de la Viena, fiind publicat în 

Convorbiri literare pe 15 august 1870. Poemul este alcătuit din două părţi aflate în antiteză şi 

este marcat în întregime de ironia specifică romanticilor. Dacă în prima parte a textului poetul 

elogiază scrierile înaintaşilor, în cea de a doua parte poetul critică textele contemporanilor săi pe 

care îi numeşte „epigoniŗ. Iacob Negruzzi în Amintiri din «Junimea» confirmă că ideea esenţială 

a poemului este aceea de a compara literatura prezentului cu cea a trecutului, lucru pe care însuşi 

poetul îl exprimă: „Ideea fundamentală - scrie el Ŕ e comparaţiunea dintre lucrarea încrezută şi 

naivă a predecesorilor noştri şi lucrarea noastă trezită, rece (…) Comparaţiunea din poezia mea 

cade în defavorul generaţiunei noiŗ (Negruzzi 1970: 2014). Această opinie a fost împărtăşită  şi 

de Nicolae Iorga. 

Dacă am clarificat aspectele legate de stabilirea temei poemului, precum şi a motivului 

întemeiat ce l-a avut poetul atunci când l-a conceput, ne vom îndrepta acum spre sursa de 

inspiraţie ce a stat la baza scrierii textului. În acest sens, cercetătorii sunt de părere că 

antepenultima strofă are la bază o concepţie budistă. Bogdan Duică a arătat că versul „Moartea 

succede vieţii, viaţa succede la moarteŗ este o traducere din lucrarea Introduction à l‘histoire du 

Bouddhisme indien a lui E. Burnouf. Tot el a arătat că versurile ce urmează: „Oamenii di toate 

cele fac icoană şi simbol; / Numesc sânt, frumos şi bine ce nimic nu însemnează, / împărăţesc a 

lor gândire pe sisteme numeroase / Şi pun haine de imagini pe cadavrul trist şi golŗ pot fi puse în 

corespondenţă cu un dialog al lui Buddha din volumul lui Burnouf şi este de părere că sunt 

„gândite tot budistŗ, deoarece  „zugrăvesc iluzia formelor în fondul  cărora se află suportul 

material-cadaveric, corpul supus mereu naşterii şi morţiiŗ (Duică 1981: 113).  

Amita Bhose confirmă influenţa budistă în cazul acestui text, dar atrage atenţia asupra 

concepţiei transmigrării sufletului, afirmând că această concepţie aparţine mai degrabă filosofiei 

Upanişadelor, deoarece budismul nu crede în această concepţie. În acelaşi timp, ea consideră că 

poemul eminescian nu are la bază o influenţă a gândirii upanişadice, întrucât: „Ideea zădărniciei 

oricărui efort uman , pe care o accentuează poezia, pare să-şi aibă originea  în unele texte budiste 

care predică inutilitatea vieţii pe pământ şi falsitatea idealului de fericireŗ (Bhose 1978: 75). 

Privind lucrurile dintr-o altă perspectivă, această idee a „epigonilorŗ a fost destul de răspândit în 

Europa în perioada romantică. Acest poem eminescian a fost asociat fie cu Die epigonen al lui 

Karl Immermann sau cu Epigonen al lui Emanuel Geibel. Zoe Dumitrescu-Buşulenga, analizează 

legătura dintre poemul eminescian şi poemul Epigonen al lui Emanuel Geibel şi susţine că poetul 

român ar fi avut ca sursă de inspiraţie acest poem, lucru ce poate fi dedus din afirmaţia exegetei 

eminesciene:  

„Două sestine opun generaţiei stejarilor puternici, miile de floricele mărunte, dar 

pestriţe, apărute după doborârea acestora. Catrenul final definește ironic, în chip moral 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

753 

 

 

 

753 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

de fabulă, statutul floricelelor ale căror pretenţii de a înlocui stejarii sunt ridicole. Ideea 

neînsemnatei fabule, va fi făcut să încolţească în mintea lui Eminescu nucleul pe care 

avea să crească titanicul poem al Epigonilorŗ (Dumitrescu-Buşulenga 1986: 255-256). 

În definitiv, acest aspect al identificării surselor de inspiraţie este mai puţin important, 

ceea ce contează cu adevărat este mesajul transmis de poet prin intermediul acestor idei 

filosofice, acela că operele literare s-au depreciat, iar contemporanii acordă importanţă unor 

aspecte lipsite de valoare. Pentru a evidenţia aceste aspecte, autorul, aşa cum observă Mircea Itu: 

„trece de la ironie, persiflare, sarcasm la înălţimea unor judecăţi rostite cu detaşarea omului de 

geniuŗ (Itu 1995: 79). Acest om de geniu, simţind că nu se potriveşte în niciun fel cu societatea 

meschină în care trăieşte, fiind înconjurat de oameni ce nu mai apreciază adevăratele valori, 

simte nevoia să îşi exprime propriile opinii în această veritabilă artă poetică. 

Concluzii  

Mihai Eminescu a fost un om de cultură, fiind preocupat încă de la o vârstă fragedă de 

spațiul oriental, în special de cultura indiană, care i-a inspirat până și pe filosofii germani. Despre 

influențele filosofiei indiene asupra operei eminesciene s-a discutat adesea. Autori precum: 

Amitha Bhose, Ștefan Munteanu sau Mircea Itu au demonstrat că sursele de inspirație de origine 

indiană ce au stat la baza operei lui Eminescu au reprezentat-o Imnurile Vedice, în special Rig 

Veda și Upanișadele, precum și Ramayana sau Mahabharata. Toate aceste texte au reprezentat 

un model în întocmirea unor poeme precum: Luceafărul, Geniu pustiu, Scrisoarea I, Rugăciunea 

unui dac, Venere și Madonă sau Epigonii. Meritul incontestabil pe care l-a avut Mihai Eminescu 

a fost acela de a ne face cunoscuți nu doar la nivel european, ci la nivel mondial, fapt pentru care 

nu trebuie să îl considerăm un epigon ce a integrat ideile orientale în opera sa, ci un maestru ce a 

dat o formă originală textelor sale, îmbinând armonios specificul românesc cu filosofia indiană. 

 

BIBLIOGRAPHY 

Surse: 

Eminescu, Mihai, 2012, Poezii, Editura Litera Internațional, București, 2012. 

 

Referințe: 

 

Al. George Sergiu, Arhaic şi universal, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1981. 

Bhose Amita, Eminescu şi India, Ed. Junimea, Iaşi, 1978. 

Blaga Lucian, Spaţiul mioritic, în Trilogia Culturii, Opere, vol. 9, Editura Minerva, Bucureşti, 

1985. 

Călinescu, G., Opera lui Mihai Eminescu, vol. I, Editura Minerva, Bucureşti, 1976. 

Dima, Al., Viziunea cosmică în poezia românească, Editura Junimea, Iaşi,  1982.  

Duică Bogdan, Eminescu – studii şi articole, Editura Junimea, Iaşi, 1981. 

Dumitrescu-Buşulenga, Zoe, Eminescu şi romantismul german, Editura Eminescu, Bucureşti, 

1986. 

Eminescu, Mihai, Fragmentarium, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1981. 

Eminescu, Mihai, Opere, Ediţie critică de Perpessicius, vol. 1, Bucureşti, 1939.  

Eminescu, Mihai, Opere, vol. II, Editura Sacculum I.O. şi Editura Gemina, Bucureşti, 1994.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

754 

 

 

 

754 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Ghiţă Simion, Titu Maiorescu şi filosofia europeană, Editura Porto-Franco, Galaţi, 1995. 

Iorga Nicolae, Eminescu, Ed. Junimea, Iaşi, 1981.  

Itu Mircea, Indianismul lui Eminescu, Ed. Orientul Latin, Braşov, 1995. 

Mihălcescu, Ioan, Legea lui Manu sau Instituţiunile civile şi religioase ale Indiei, Bucureşti 

1920. 

Munteanu Ştefan, Filosofia indiană şi creaţia eminesciană, Ed. Didactică şi Pedagogică,                                                                 

R. A., Bucureşti, 1997. 

Negruzzi Iacob, Amintiri din „Junimea‖, Ediţie îngrijită de Corneliu Simionescu, Bucureşti, 

1970. 

Nehru Jawaharlal, Descoperirea Indiei, Editura de Stat pentru Literatură Politică, Bucureşti, 

1956. 

Noica Constantin, Eminescu sau gânduri despre omul deplin al culturii româneşti, Bucureşti, Ed. 

Eminescu, 1975. 

Papacostea, Cezar, Filosofia antică în opera lui Eminescu, Bucureşti, 1930. 

Poghirc, Cicerone, O sursă indiană a „Luceafărului‖ lui Eminescu, în Caietele Mihai Eminescu, 

IV, Editura Eminescu, Bucureşti, 1977 

Vianu Tudor, Mihai Eminescu, EdituraJunimea, Iaşi, 1974. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:10 UTC)
BDD-A29753 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

