
 62

 

REPERTORIUL NARATIV TRADIŢIONAL 

 ÎN ZONELE DE INTERFERENŢĂ ETNICĂ 

 
 
 

Mihaela BUCIN 
 
 
 

Abstract 
 
 
 

Our paper is a foray in the Romanian folklore manifested in Hungary, namely in popular prose categories: 
fairy tale, legend, short story, anecdote; categories that are specific to Hungarian prose, too. Folk bilingualism is 
present in the pluri-ethnical communities that demonstrate an unstable or transitory bilingualism, a temporal 
situation in the qualitative process of the dynamics of language. 

We realized that an important role in the protection of Romanians’ linguistic and cultural code is played 
by the gathering, analysis and force of those traditional folk products that had made up the Romanian cultural 
system for many centuries. 
 

 

 
„În dinamica vieţii culturale a grupurilor, povestitul aduce în actualitate sau păstrează în latenţă o 

cantitate de informaţii pe care le poate vehicula mereu, folosindu-le în diversele discursuri pe care le realizează.” 
(Pop, 1990, 14). Capacitatea basmului de a absorbi şi de a prelucra informaţie socială şi culturală 
a făcut din această categorie folclorică „un adevărat izvor de cunoştinţe despre umanitate în general, despre 
modul de gândire şi de acţiune al omului din toate timpurile, despre viaţa lui de zi cu zi şi despre contactele sale 
cu sacrul, despre relaţiile interumane, familiale, de grup, de clasă, şi despre multe altele.” (Constantinescu, 
1989, 37). În această ordine de idei, faptul că primele culegeri de naraţiuni populare româneşti 
au fost făcute în zona de interferenţă multietnică a Transilvaniei nu este lipsit de importanţă. 
După cele zece „fabule şi poveşti” adunate de Timotei Cipariu, cuprinse într-un manuscris din 
1831 (Cf. Cuceu, 1999, 14), prima culegere de basme româneşti tipărită, colecţia Walachische 
Mährchen, cuprinzând 43 de poveşti adunate şi publicate de Arthur şi Albert Schott, apare în 
1845 (Cf. Datcu – Stroescu, 1979). Deşi lucrarea e în limba germană şi în texte la nivelul cărora 
se resimte viziunea cărturarului romantic (aceste naraţiuni folclorice fiind, de fapt, repovestite în 
limba germană), fără îndoială că informatorii pe care Arthur Schott îi aminteşte, erau – cel puţin 
unii dintre ei – bilingvi. „Anumite popoare găsindu-se la zona de interferenţă dintre sferele culturale mai 
mari, basmele vor purta diferite semne ale acestor interferenţe.” (Pop, 1965, 4), deoarece regiunile cu 
populaţii mixte, în care bilingvismul sau multilingvismul sunt fenomene inevitabile, au asigurat 
circulaţia temelor şi motivelor de la un sistem cultural la altul iar în acest cadru, biligvii au jucat 
un rol hotărâtor. Un jurnal de călătorie al scriitorului maghiar Zeyk János, a păstrat două 
legende româneşti, menţionând atât numele povestitorului, cât şi împrejurările în care au fost 
culese (Cf. Cuceu, 1999, 16): paznicul valah al viilor de pe moşia Zeyk din Cuci, îi furnizează 
scriitorului maghiar şase naraţiuni româneşti (Engel – Pop 1964, 223-242). În 1837, scriitorul 
maghiar (de origine română) Jósika Miklós reproducea într-una din nuvelele sale un basm 
fantastic învăţat de la ţăranii români de pe moşia tatălui său din Mihalţ, lângă Blaj. Prin 1842, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 63

scriitorul (de asemeni de origine română, dar de limbă germană) Majláth János, publica o 
povestire din folclorul românesc, însoţită de observaţii despre povestitorii români şi arta lor 
narativă. 

Prima ediţie a basmelor publicate de fraţii Schott cuprinde categorizarea naraţiunilor 
culese pe principii de formă, externe textului folcloric (naraţiuni lungi şi scurte), şi interne, de 
conţinut (după cum acţiunea e grupată în jurul unui personaj masculin sau feminin). 
Categorizarea din urmă demonstrează apartenenţa autorilor culegerii la spiritul şcolii mitologice, 
ca adepţi ai teoriei fraţilor Grimm şi a lui G. B. Vico. A doua ediţie a primei culegeri de basme 
româneşti, apărută în 1971 (tot în germană) renunţă la categorizarea bazată pe teoria originii 
basmului în mit. Între timp, pe lângă referirile la (poli)geneza lor, categoriile folclorice narative 
au cunoscut re-considerări din multiple puncte de vedere. Au fost analizate ca texte literare, la 
nivelul arhetipului temelor şi motivelor, ca forme de comunicare, în context istorico-geografic şi 
social, din punctul de vedere al structuralismului şi al semioticii. În ediţia din 1971, textele culese 
de Arthur Schott au fost împărţite în basme, snoave şi legende.  

În folclorul românesc, categoriile prozei populare pot fi urmărite din perspectiva internă 
a creatorilor şi din perspectiva analitică a cercetătorilor. Conform celei din urmă, naraţiunea 
populară cuprinde următoarele categorii funcţionale : basm, legendă, povestire şi snoavă. Aceste 
categorii sunt specifice şi folcloristicii maghiare, dar dificultatea definirii lor precum şi a 
subcategoriilor pe care le conţin devine evidentă în cazul traducerii din română în maghiară sau 
invers, cu termeni cât mai apropiaţi ca sens. 

Culegerile de naraţiuni populare în cadrul etniilor din sud-estul Ungariei au fost efectuate 
la început de specialişti maghiari. Numai în ultimele decenii au constituit sfera de interes a 
recent constituitei intelectualităţi din cadrul fiecărui grup etnic, intelectualitate alarmată de 
pierderea limbii, ca urmare a asimilării tot mai rapide, şi de pierderea tradiţiilor, consecinţă a 
urbanizării şi a disipării comunităţilor tradiţionale. Evident, modelul de culegere, de 
categorizare, de prelucrare a materialului folcloric, a fost şi este şi în prezent cel al folcloristicii 
maghiare, deoarece românii, slovacii, sârbii, chiar germanii au specialişti formaţi, în general, în 
şcolile maghiare. Însă folclorul maghiar nu are o structură ce poate fi considerată identică 
structurii creaţiei folclorice româneşti, ca urmare şi metodele de cercetare sunt în parte diferite. 
Multe dintre categoriile narative cu pondere importantă în folclorul maghiar sunt de provenienţă 
medievală cultă, pătrunse de morala creştinismului catolic, păstrând pe alocuri elementele 
miturilor şamanice, în timp ce folclorul românesc este de tip arhaic, ţărănesc, romanic cu 
influenţe balcanice. În consecinţă, unii dintre termenii consacraţi în română, respectiv în 
maghiară, diferitelor forme narative nu se suprapun, nu definesc întotdeauna aceeaşi clasă 
categorială. Terminologia în sine nu e importantă. Însă atunci când este vorba de interferenţe 
etnice la nivelul creaţiei, e interesant punctul de vedere al cercetătorilor de limbi şi culturi 
diferite. Intervine în speţă problema traducerii acelor studii despre folclorul românesc din 
Ungaria, semnate de specialişti maghiari (Eperjéssy Károly, Kovács Ágnes, Domokos Sámuel). 
Ne vom opri, în cele ce urmează, la categoria basmului. 

Termenul generic poveste, atestat în limba română la sfârşitul secolului al XVI-lea, în 
manuscrisele Popii Grigore din Măhaci (Cf. Cuceu, 1999, 78), poate fi privit ca fiind 
echivalentul maghiarului mese. Termenul românesc are sinonimul parţial basm, care (conform 
DEX-ului) spre deosebire de poveste, „naraţiune cuprinzând fapte posibile sau reale”, defineşte o 
„naraţiune populară cu elemente fantastice”. 

La rândul său, maghiarul mese (poveste, basm) nu a avut totdeauna sensul actual. Dicţionarul 
etimologic maghiar (Benkő, 1967-76, II) îi atribuie cuvântului mese o origine premaghiară, 
neacceptându-i etimologia din germanul mërchen, care fusese pusă în discuţie încă din 1749. 
Voigt Vilmos reface traseul cuvântului mese şi al sensurilor pe care le-a avut în ungureşte de-a 
lungul timpului precizând că: „Aproape toate popoarele din Europa au ajuns la accepţia actuală a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 64

cuvântului basm la capătul unui drum sinuos, lucru care dovedeşte încă o dată dinamica transformărilor prin 
care au trecut speciile artistice de-a lungul evoluţiei istorice a societăţilor” (Voigt, 1978, 345). Până în secolul 
al XVII-lea, cuvântul maghiar mese însemna példázat, talány (pildă, enigmă), în timp ce povestea se 
numea mendemonda (vorbărie, zvonuri) sau monda (spunere, zicere), termen cu care este denumită 
azi, în maghiară, clasa legendei. Cu înţelesul actual de poveste, substantivul maghiar mese a fost 
folosit de la începutul secolului al XVIII-lea: în 1733 apare într-o predică funebră concepută de 
episcopul calvinist din Transilvania, Verestói György. În textul de esenţă barocă al predicii, se 
remarcă următoarea afirmaţie : „Nu cred că şi alt popor ar avea atâtea poveşti şi braşoave despre ţara 
zânelor, ca maghiarii. Despre acestea vorbesc fetele în şezători şi la clacă...” 

Terminologia populară împrumutată de cercetătorii folclorişti este adesea insuficientă în 
încercarea de a categoriza, de a delimita cu claritate graniţele şi conţinutul diferitelor tipuri de 
naraţiuni. Ovidiu Bârlea (Bârlea, 1976, 300) explică termenul poveste pornind de la accepţia lui 
populară, în raport de excludere cu povestire şi de includere cu basm. La rândul lor, folcloriştii 
unguri nu pot stabili nici ei un sens absolut al cuvântului mese. Lexiconul de etnografie maghiară 
(Ortutay, 1987, 312) evidenţiază oralitatea ca cea mai importantă caracteristică a poveştii iar 
Dicţionarul uzual explicativ maghiar insistă asupra conţinutului categoriei mese, definind-o drept 
creaţie narativă de factură naivă, care conţine elemente fantastice. 

Ca termeni tehnici ai folclorului românesc, clasele generice poveste şi basm se disting mai 
ales prin modul în care sunt determinate sau nu de elemente fantastice. Astfel, I.C. Chiţimia 
consideră povestea o naraţiune cu caracter realist, nepredominată de fantastic (Chiţimia, 1954, 
49), caz în care termenul devine sinonimul categoriei basmului nuvelistic. 

În maghiară, termenul generic cu care se denumesc creaţiile populare pluriepisodice în 
proză este népmese (poveste populară), subcategoriile acesteia fiind : állatmese / basm cu animale, 
tündérmese / basm fantastic, (cuvântul tündérmese înseamnă poveşti cu zâne, dar, după cum observă 
Voigt Vilmos , în folclorul maghiar sunt puţine basme în care apar aceste personaje mai 
specifice, de exemplu, folclorului irlandez), novellamese / basm nuvelistic, basmul-parodie. 

În concluzie, traducerea cuvântului maghiar mese în limba română poate fi atât poveste cât 
şi basm, dar cum cei doi termeni româneşti denumesc, de fapt, categorii diferite, competenţa de 
specialist a traducătorului e decisivă. 

Majoritatea folcloriştilor unguri consideră, pe baza studiilor de folclor comparat, că 
naraţiunile folclorice din clasa basmului maghiar s-au constituit în bună parte în perioada 
feudalismului timpuriu şi mediu, dar conţin numeroase elemente ale mitologiei triburilor ugrice 
din care maghiarii s-au desprins anterior descinderii în Câmpia Panonică. Ca aparţinând 
fondului premaghiar, sunt amintite în general următoarele motive: cetatea (palatul) care se 
roteşte pe un picior de raţă, locuit de vrăjitoare, duelul dintre doi năzdrăvani (táltos párbaj) – 
personaje dotate cu puteri supraumane (care pot fi antropoide dar şi cai năzdrăvani, mâncători 
de jăratic), îmbăierea rituală a eroului de basm în lapte de iapă, pentru efectul purificator şi 
apotropaic al acestui lichid, cel care o practică dobândind puteri carismatice şi imunitate la 
acţiunea flăcărilor. Aceste motive întâlnite în basmul fantastic unguresc sunt considerate 
elemente arhaice, reminiscenţe ale religiei de tip şamanic. Ca popor seminomad (Andrásfalvy, 
1998, 29), maghiarii au avut un puternic cult ecvestru, calul alb fiind animalul destinat jertfei în 
perioada politeismului. Cuvântul maghiar táltos (năzdrăvan) e un cuvânt din substratul limbilor 
ugrice, prima atestare în maghiară datând (conform Dicţionarului etimologic maghiar) din 1416. 
Rădăcina cuvântului, tált-, cu variantele tolt-, tult-, (considerate ca origine a verbului maghiar tud 
= a şti), apare în limbile rudelor îndepărtate ale maghiarilor, care alcătuiau / alcătuiesc mici 
grupuri etnice în Siberia şi în jurul Uralilor (marii, vogulii, ostiecii). Corespondentul românesc 
parţial al acestui substantiv poate fi năzdrăvan, cu sensul de fermecat, dotat cu puteri supraumane. La 
origine, táltos a însemnat – adjectiv fiind – „care ştie / poate să se metamorfozeze în fiinţă cu puteri 
supranaturale”. În vechile culturi ugrice, şamanul era reprezentat de acel conducător spiritual al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 65

comunităţii care putea avea o înfăţişare obişnuită, dar era înzestrat cu capacitatea ca, în urma 
unui proces iniţiatic, să comunice cu celelalte lumi, să aibă previziuni, să prescrie remedii. În 
basme, năzdrăvanul poate fi om, pasăre, dar mai ales cal, devenit táltos / năzdrăvan după iniţiere, 
adică după ce mănâncă jăratic, focul reprezentând elementul central al credinţelor păgâne 
maghiare, după cum mărturisesc şi izvoarele mahomedane citate de Dienes István (Cf. Dienes, 
1998, 68). În complexul de credinţe mitologice ungare, există şi acelea conform cărora copilul 
născut cu dinţi ori cu un deget în plus va fi în mod fatidic năzdrăvan, motivul fiind dezvoltat şi 
într-o serie de legende mitologice (Cf. Erdész, 1988, 98). În perioada adolescenţei, cel sortit să 
devină şaman trebuie să parcurgă o serie de probe iniţiatice. În cursul uneia dintre ele, tânărul 
metamorfozat în taur ori în armăsar se „duelează” cu şamanul comunităţii vecine – 
metamorfozat şi el. Nu putem trece cu vederea faptul că însemnele anatomice ale predestinării 
şamanului, capacitatea sa de a se transforma periodic într-un animal ca şi rolul său de mijlocitor 
între lumi se regăsesc şi în imaginea strigoiului din folclorul românesc (Cf. Hedeşan, 1998, 33). 

În ceea ce priveşte motivul îmbăierii în laptele de iapă, elemente ale ritualului persistă şi 
au un rol important în diferite ceremoniale ale popoarelor crescătoare de animale din Siberia, 
cum ar fi stropirea decedatului cu acest lichid pentru a fi protejat în drumul său spre lumea 
cealaltă. (Cf. Diószegi, 1958, 342) 

Unii folclorişti maghiari includ în rândul elementelor mitologice premaghiare şi 
personajul Vasorrúbába (Baba-cu-nas-de-fier = Baba Cloanţa), care ar simboliza, criptic, chiar 
modelul şamanului. Afirmaţia a stârnit multe discuţii asupra provenienţei incerte, datorită 
prezenţei personajului şi în folclorul popoarelor slave (Baba Iaga) ca şi în folclorul românesc, cu 
acelaşi rol teratologic, sapienţial şi de iniţiere a adolescenţilor, ca în basmele maghiare. Etnologii 
care susţin originea ugrică a Babei Cloanţa se bazează pe teoria conform căreia acest personaj a 
fost adus de maghiari din ţinuturile lor de obârşie primară (după unii, chiar Tibetul), invocând 
probe lingvistice şi etnografice. Principalul element lingvistic al numelui Vasorrúbába este vas 
(fier), care la origine, în limbile ugrice însemna aramă. Astfel, această vrăjitoare antropofagă este o 
reprezentare folclorică a modului în care ceremonialele maghiarilor precreştini înfăţişau duhurile 
rele prin măşti cu nas de aramă (dau din alte metale). Contaminarea cu personajul de origine 
slavă e exclusă chiar datorită absenţei, în cazul celui din urmă, a nasului de fier. 

Părerile folcloriştilor maghiari sunt împărţite şi în ceea ce priveşte plasarea originii 
(numai) în păgânismul maghiar a „copacului care ajunge până la cer”. Acest simbol mitologic, axis 
mundi, e analizat chiar sub denumirea sa maghiară – „égigérő fa” – în Dicţionarul de mitologie generală 
al lui Victor Kernbach (Kernbach, 1995, 45), cu precizarea că „ţine de categoria simbolurilor stilimorfe 
axiale, asociate Axei lumii, centrului, cultului strămoşilor mitici”, simboluri prezente de altfel, în toate 
mitologiile. Folcloristul Banó István (Banó, 1988, 71) consideră că originea motivului din basmele 
maghiare se află în ritualurile păgânismului şamanic, susţinându-şi teoria cu prezentarea unui 
ceremonial al tătarilor din Altai, în timpul căruia şamanul se caţără pe mesteacănul care se înalţă 
spre cer prin orificiul central din acoperişul iurtei. Aflat în transă, şamanul descrie lumea 
minunată a celor „şapte ceruri”, pe care o vede din vârful mesteacănului. După Victor Kernbach, 
specia botanică a acestui arbor / axis mundi variază după zone geografice, iar motivul e întâlnit în 
toate mitologiile lumii, fiecare etnie conferind acestui simbol un număr variabil de amănunte 
specifice. În mitologia maghiară, „copacul care ajunge până la cer” este „instrumentul” care îi oferă 
şamanului perspectiva asupra celor trei lumi : cea subterană – „necurată”, cea pământeană şi cea 
a cerurilor. 

Ca reminiscenţe mitice anterioare stabilirii maghiarilor în Europa şi creştinării lor sunt 
considerate şi unele elemente formale stereotipe specifice basmelor, precum formula iniţială A 
fost odată, unde n-a fost sau „…ai noroc că m-ai numit mamă-bătrână. Cum de umbli pe aici, pe unde nici 
pasărea nu umblă?”, cu care Baba Cloanţa îi răspunde la salutul „Bună ziua, mamă-bătrână!”, eroului 
care pătrunde în toposul interzis. În legătură cu formula introductivă, „a fost odată…”, care are 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 66

aceeaşi structură în repertoriul multor popoare europene, Nicolae Constantinescu observa că 
„proiectează naraţiunea într-un trecut incert, care nu este nici mitic, nici istoric” fixând parcă motivaţia 
cercetătorilor de a căuta îndepărtatele, aşa-zise „rădăcini istorice” ale basmului (Constantinescu, 
1993, 37). Lazăr Şăineanu aduce o întreagă colecţie de formule iniţiale din basmele româneşti, 
toate centrate pe indici de timp1 : a fost odată, ca niciodată; când făcea plopşorul pere; când se 
băteau urşii în coade; de când scria musca pe perete; când se cloceau ouăle în gheaţă şi noaptea se făcea 
dimineaţă; când peştii cei mici înghiţeau pe cei mari; când trăia lupu-n sat; d-atunci şi nici d-atunci, 
că de mai încoace cu trei conace, ş.a.m.d. (Şăineanu, 1978, 146). În antologia lui Ovidiu Bârlea, 
multe poveşti debutează în felul următor : „O-s c-o fost odatî / ca niciodatî. / Că dacî nu m-aj da a 
povesti / ca un purici-a plezni / poveşti ca în ie sară pi iş pi la noi n-ar mai hi. / Că nu-z di cân povestili / 
nij di cân minciunili / că-s cu-o zî dou mai încoaci / di cân să potcoze mâţa cu coajî di nucî / şi mere la 
sânta rugî….//  (Bârlea, 1966, I, 258). Formule introductive ca cea de mai sus, analizată şi de 
Nicolae Constantinescu (Constantinescu, 1984, 37), sunt proprii şi stilului povestitorilor români 
din Ungaria. Naraţiunile culese de la Mihai Purdi din Otlaca Pustă păstrează şi ele elementul timp 
în versurile introductive : „O fost odată, ca niciodată, atunci când ferbeu oalile pă foc, care cu fundu-
n sus, care cu gura-n jos, cam atunci când să spărjeu blidele în taljere, atunci o trăit on om…”  
(Hoţopan, 1977, 37). 

În structura stereotipă a formulei iniţiale a basmelor maghiare, nu timpul este cel care 
domină, ci spaţiul. Basmele ungureşti pot începe cu formula simplă Hol volt, hol nem volt… 
(Unde-a fost, unde n-a fost…) sau cu configuraţii elaborate precum următoarea, culeasă din 
judeţul Csongrád: „Odată-a fost, unde n-a fost, încă şi peste marea Operenţiaş, încă şi peste munţii 
de sticlă, cuptorul surpat nici o latură nu avea, unde era bine, acolo rău nu era, unde era rău, acolo 
bine nu era, a fost odată lângă muntele pleşuv nu-ntreba şi nu căuta, un râu, pe malul râului o salcie 
bătrână scorburoasă, pe fiecare ramură de-a ei câte-o fustă zdrenţăroasă, în fiecare cută de fustă câte-o 
ciurdă de pureci, şi la astă ciurdă de pureci ăla fie-i ciurdar, care n-a asculta la povestea mea…”2  (Török, 
1872, 436). Majoritatea indicilor stereotipi sunt, în acest caz, spaţiali.  

Continuând ideea profesorului Nicolae Constantinescu, formulele iniţiale din limba 
maghiară îi invită parcă pe exegeţi să caute nu atât timpul, cât spaţiul rădăcinilor basmelor 
ungureşti. 

Referindu-se la elementele narative arhaice din proza populară maghiară, Banó István 
(Banó, 1988, 72) subliniază că prezenţa acestora la nivelul basmului fantastic nu argumentează 
persistenţa riturilor şi miturilor păgâne, care în marea lor parte au intrat sub interdicţie după 
catolicizarea ungurilor, ci funcţiile specifice pe care le-au îndeplinit basmul şi povestitorul în 
perioadele care au urmat. La rândul său, Voigt Vilmos (Voigt, 1979, 204) consideră că acele 
componente ale basmelor, pe care specialişti maghiari le interpretează ca provenind din cultura 
anterioară descălecatului ungurilor, ca şi cele plasate în Evul Mediu timpuriu, nu pot fi clasificate 
ca atare definitiv decât atunci când vor fi excluse cu certitudine toate influenţele exercitate de 
folclorul popoarelor învecinate, balcanice, sud-est europene. 

„În procesul general al corelaţiilor pe plan mondial dintre poveştile populare, legătura directă a poveştilor 
de la o limbă la alta, o realizează povestitorii bilingvi”, afirmă Faragó József într-un studiu despre 
povestitul bilingv în Europa răsăriteană (Faragó, 1967, 277). După cum observă şi Ion Cuceu, 
bilingvii (sau multilingvii) asigură circulaţia motivelor „dintr-o comunitate etnică în alta, pe deasupra 
oricăror bariere sociale, confesionale, lingvistice (Cuceu, 1999, 20). 

În zonele locuite de două sau mai multe etnii, povestitul poliglot e frecvent, însă 
complexitatea fenomenului îl face dificil de abordat. Semnalarea povestitorilor bilingvi a fost, în 
general, ocazională. În 1957, Dégh Linda şi Jaromír Jech au studiat repertoriul trilingv (maghiar, 

                                                      
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 67

slovac şi german) al povestitorului Paulenyák Sándor, din împrejurimile Budapestei (Déghová – 
Jech, 1957). De povestitorii bilingvi din România s-au ocupat îndeosebi Faragó József, Dumitru 
Pop, Hanni Markel. Mihai Pop, în urma cercetărilor efectuate într-o localitate de interferenţă 
româno-maghiară, lingvistică şi culturală (Braniştea, jud. Bistriţa), arăta că analiza competenţei 
povestitorului implică din partea exegetului „cunoaşterea codului lingvistic cu care comunică grupul, a 
graiului sau limbajelor prin care grupurile comunică între ele” ca şi „cunoaşterea sistemului secund de semne şi 
al limbajelor prin care se realizează povestirea.” (Pop, 1990, 12). 

Bilingvismul folcloric (Pop, 1973, 13) are la bază un fenomen cultural-lingvistic ce constă în 
practica folosirii alternative a două limbi, rezultat al interferenţei a două grupuri cu limbă şi cultură 
populară aparte. Preluând in extenso concluziile lui J. W. Berry referitoare la raportul dintre 
individ, comunitatea din care face parte, culturile cu care vine în contact şi limbile pe care le 
vorbeşte, putem afirma că bilingvismul folcloric – şi în cadrul acestuia fenomenul povestitului 
bilingv – este posibil atunci când povestitorul este un bilingv bicultural, care se raportează în 
mod pozitiv la ambele comunităţi şi culturi legate de limbile pe care le vorbeşte şi, la rândul său, 
este acceptat ca membru al ambelor comunităţi (Berry, 1980, apud Borbély, 2000, 128). Un 
povestitor bilingv nu este în primul rând acela care traduce naraţiunile folclorice, ci acela care 
stăpâneşte atât codul lingvistic cât şi codul cultural al ambelor comunităţi3. Biculturalitatea, deci 
şi bifolclorismul, sunt situaţii care se menţin în cadrul acelor grupuri în contact pentru care 
bilingvismul este un fenomen natural, stabil, în care ambele limbi îşi au funcţiile lor 
comunicative, bine delimitate şi persistente în timp. Situaţia biculturalismului stabil e prezentă 
însă în extrem de puţine comunităţi bilingve (în Canada, Elveţia, Haiti), denumite de Joshua A. 
Fishman comunităţi diglosice (Fishman, 1971, 75). 

În cadrul comunităţii româneşti din Ungaria, datorită contextului socio-istoric complex, 
bilingvii au rămas în general monoculturali, dezvoltând o cultură populară bazată în primul rând 
pe tradiţii folclorice şi pe religia ortodoxă. După 1920, când românii alcătuiesc doar mici enclave 
în sud-estul Ungariei, izolate politic şi administrativ de masa românităţii din Transilvania şi 
Banat, prestigiul limbii şi al culturii proprii se diminuează, mai ales în urma procesului de 
civizare ce destramă societăţile închise. De la bilingvismul natural, după desfiinţarea şcolilor 
confesionale, românii din Ungaria, încep să treacă la bilingvismul cultural, şcolar, programatic. 
În acest proces nu-şi însuşesc numai limba maghiară, ci şi codul cultural ungar. Până la mijlocul 
secolului al XX-lea, majoritatea comunităţilor româneşti din Ungaria a trecut la un bilingvism 
substitutiv, care înlocuieşte limba minoritară cu limba majorităţii şi la o cultură dobândită. 

În cele mai multe comunităţi plurietnice se manifestă un bilingvism instabil sau de tranziţie, 
această situaţie fiind numai o stare temporală în procesul calitativ al schimbării de limbă. 
Continuarea acestui proces de renunţare la limba de grup în favoarea limbii majorităţii este greu 
de împiedicat. Dar el poate deveni mai lent prin adoptarea unor mijloace de menţinere a limbii 
ca : şcoli în limba maternă, standardizarea limbii, reevaluarea atitudinii faţă de limbă, acordarea 
de drepturi în utilizarea ei etc. Un rol important în protejarea codului lingvistic şi cultural al 
românilor din Ungaria îl are colecţionarea, analiza şi revigorarea acelor produse folclorice 
tradiţionale, care timp de mai multe secole au constituit sistemul cultural specific românesc. 

Acest lucru este însă posibil numai dacă cei ce se apropie de această muncă au în vedere 
că orice comunitate este determinată de trecutul său şi că, necontenit, „culturile se încastrează unele 
pe altele şi uneori se confirmă reciproc” (Todorov, 1999, 310). 
 
 
 
 

                                                      
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 68

BIBLIOGRAFIE 
 
Andrásfalvy Bertalan 

1998 : Az együttélés évezrede a Kárpátmedencében (Un mileniu de convieţuire în Bazinul Carpatic), în 
Az együttélés évezrede a Kárpátmedencében, A Duna-medence népei együttélésének tükrözödése a 
néphagyományban; A VI. Nemzetközi Néprajzi Nemzetiségkutató Konferencia előadásai Békéscsaba, 
1996. Október 2-3-4) (Un mileniu de convieţuire în Bazinul Carpatic, Reflectarea în folclor a 
convieţuirii popoarelor dunărene : Lucrările celei de-a VI-a Conferinţe Internaţionale ce Cercetare a 
Naţionalităţilor, Bichişciaba, 2-3-4 octombrie 1996), Békéscsaba – Debrecen, pp. 29-29. 

Banó István 
1988 : Népmese, în Magyar Néprajz V, Népköltészet (Etnografie Maghiară, vol. V, Folclor literar), 
Akadémiai Kiadó, Budapest. 

Bârlea, Ovidiu 
  1966 : Antologie de proză populară epică, vol. I-III, Editura pentru Literatură, Bucureşti. 
Benkő Loránd (redactor) 

1967-1976 : A magyar nyelv történeti-etimológiai szótára I-III (Dicţionarul istoric-etimologic al limbii 
maghiare), Akadémiai Kiadó, Budapest. 

Borbély Anna 
2000 : Bilingvismul, în Simpozion, Comunicările celui de-al IX-lea Simpozion al Cercetătorilor 
Români din Ungaria, Giula, pp. 126-137. 

Călinescu, George 
1965 : Estetica basmului, Editura pentru Literatură, Bucureşti. 

Chiţimia, I. C. 
1954 : Problema clasificării şi definirii literaturii populare în proză, în Studii şi Cercetări de Istorie 
Literară şi Folclor III. republicat în Folclorul românesc în perspectivă comparată, Editura Minerva, 
1971, Bucureşti. 

Constantinescu, Nicolae 
1968 : Model tradiţional şi improvizaţie în basm, în Folclor literar II, Timişoara, pp. 114-123. 
1984 : Creative stereotypy, în Chaiers roumains d’ études littéraires, 1/1984, Editura Univers, 
Bucureşti, pp. 32-41. 
1993 : Fidelitatea memoriei sociale a basmului contemporan, în Memoriile comisiei de folclor, Tomul 
III, 1989, Editura Academiei Române, Bucureşti, pp. 37-45. 

Cuceu, Ion 
1999 : Fenomenul povestitului încercare de sociologie şi antropologie asupra naraţiunilor populare, 
Editura Fundaţiei pentru Studii Europene, Cluj 

Datcu, Iordan – Stroescu S.C. 
1979 : Dicţionarul folcloriştilor. Folclorul literar românesc, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 
Bucureşti. 

Déghová Linda – Jaromír Jech 
1957 : Příspĕvek k studiu interetnickỳh vlivů v livodém vypravování (Contribuţii la studiu relaţiilor 
interetnice al nivelul basmului), în Slovenskỳ národopis, V, Bratislava, pp. 567-608. 

Dienes István 
1998 : A honfoglaló magyarok (Descălecatul ungurilor), Editura Kriterion, Bucureşti. 

Diószegi Vilmos 
1968 : Popular beliefs and Folklore Tradition in Siberia, Gondolat, Budapest. 
1973 : A pogany magyarok hítvilága (Lumea credinţelor maghiarilor păgâni), Akadémiai Kiadó, 
Budapest. 

Domokos Sámuel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 69

1968 : Vasile Gurzău magyar és román nyelvű meséi, Akadémiai Kiadó, (ediţia a fost lecturată 
de academicianul Tamás Lajos; cuprinde un studiu introductiv în română şi franceză, un 
glosar dialectal şi o tipologie a basmelor ; traducerea studiului în limba franceză a fost 
făcută de Szabics Imre şi revăzută de Gáldi László. Volumul a apărut în 1026 de 
exemplare), Budapesta. 

Engel Károly – Pop Dumitru 
1964 : Culegerea de basme româneşti a lui Zeyk János, în Studii de istorie literară şi folclor, Editura 
Academiei RPR, pp. 223-242. 

Erdész Sándor 
1988 : A mese és hiedelemvilág kapcsolata (Relaţia dintre basm şi mitologie), în Magyar Néprajz V, 
Népköltészet (Etnografie Maghiară, vol. V, Folclor Literar), Akadémiai Kiadó, Budapest, pp. 81-
100. 

Faragó József 
1967 : Câteva date cu privire la povestitul bilingv în Europa răsăriteană, în Revista de etnografie şi 
folclor, tom. 12, nr. 4, pp. 277-282. 
1969 : Kurcsi Minya havasi mesemondó (Minya Kurcsi, povestitor de la munte), Editura pentru 
Literatură, Bucureşti. 

Fishman Joshua A. 
1971 : The Sociology of Language. An interdisciplinary social science approach to language in society, 
Mauton, The Hague. 

Hedeşan, Otilia 
1998 : Şapte eseuri despre strigoi, Editura Marineasa, Timişoara. 

Hoţopan, Alexandru (Hocopán Sándor) 
1977 : Poveştile lui Mihai Purdi, Editura Didactică, Budapesta. 
1981 : Florian. Poveştile lui Teodor Şimonca, ediţie bilingvă, Békéscsaba. 
1982 / a : Împăratu Roşu şi Împăratu Alb. Poveştile lui Teodor Şimonca, Editura Didactică, 
Budapesta. 
1982 / b: Világ szépe és világ gyönyörűje. Magyarországi román népmesék. Purdi Mihály meséi 
(Frumosu lumii şi műndra lumii. Poveşti româneşti din Ungaria. Poveştile lui Mihai Purdi), 
traducerea în limba maghiară de Ignácz Rózsa, postfaţă şi note de Kovács Ágnes, Európa 
Könyvkiadó, Budapest. 

Kernbach Victor 
1995 : Dicţionar de mitologie generală. Mituri, divinităţi, religii, Editura Albatros, Bucureşti. 

Nişcov, Viorica 
1996: A fost unde n-a fost. Basmul popular românesc. Excurs critic şi texte comentate, Editura 
Humanitas, Bucureşti. 

Ortutay Gyula  
1977-1982 : (redactor) Magyar Néprajzi Lexikon (Lexiconul de Etnografie Maghiară), I-V 
Akadémiai Kiadó Budapest. 
1989 : (redactor) : A magyar folklór (Folclorul maghiar) curs universitar, ediţia a doua revăzută; 
Dömötör Tekla : capitolul despre legendă, Katona Imre, Martin György, Olsvai Imre, Ortutay Gyula, 
Voigt Vilmos : capitolele despre basm şi naraţiuni scurte; Tankönyvkiadó, Budapest. 

Pop, Dumitru 
1973 : Le bilinguisme folklorique, în Iz Etnološkog pregleda br. 11, Beograd, pp. 13-19. 

Pop, Mihai 
1964: Caracterul istoric al epicii populare, în Revista de etnografie şi folclor, IX, nr. 1, Bucureşti, 
pp. 5-15. 
1965 : Caractere naţionale şi stratificări istorice în stilul basmelor populare, în Revista de etnografie şi 
folclor, 10, nr. 2, Bucureşti, pp. 3-11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior



 70

1990 : Performarea şi receptarea povestirilor, în Academia Română, „Memoriile Comisiei de folclor”, 
I, (1987), Editura Academiei, Bucureşti, pp. 9-14. 

Şăineanu Lazăr 
1978 : Basmele române în comparaţiune cu legendele antice clasice şi în legătură cu basmele popoarelor 
învecinate şi ale tuturor popoarelor romanice, Editura Minerva, Bucureşti. 

Todorov Tzvetan 
1999 : Noi şi ceilalţi Despre diversitate (Traducere de Alex. Vlad), Institutul European, Iaşi 

Török Károly 
1872: Csongrád megyei gyüjtés (Culegeri din judeţul Csongrád), în Magyar Népköltési Gyűjtemény 
(Colecţia de folclor literar unguresc), Pest. 

Voigt Vilmos  
1972 : A folklor esztétikájához (Despre estetica folclorului) Budapest. 
1978 : Mese szavunk eredete (Originea cuvântului mese / basm), în Kis Magyar néprajz a rádióban 
(Emisiuni radiofonice de etnografie), RTV – Minerva, Budapest. 
 
 
 
NOTE 
1/ Sublinierile şi traducerea îmi aparţin /. 
2 Textul original: „Egyszer volt, hol nem volt még az operenciás tengeren is túl, még az üveg hegyeken is túl, 
kidőlt, bedőlt kemennczének, egy csep oldala se volt, a hol jó volt, ott rosz nem volt, a hol rosz volt, ott jó nem 
volt, volt egyszer a nekeresdi s ebkérdi kopasz hegy mellett egy folyó, ennek a partján volt egy vén odvas fűzfa, 
annak minden ágán egy-egy ringyesrongyos szoknya, ennek minden férczében korczában egy-egy csorda bolha, – s 
ezen bolha csordának az legyen a csordása, ki az én mesémre figyelmesen nem hallgat. „ 
3În antologia de naraţiuni populare apărută în 1930, etnograful german Adolf Schullerus 
menţionează că meşteşugarii peregrini prin Transilvania, geamgii şi ciubărari români, scândurari, 
vânzători de ape minerale, olari şi treierători secui, sârmari şi negustori de pânzeturi slovaci îşi 
plăteau gazda care le oferea sălaş peste noapte, cu câte o poveste. (cf. Faragó, 1967). 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:04 UTC)
BDD-A2973 © 2004 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

