
 

529 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

529 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

(RE)READING„CRATYLOS”. ABOUT LANGUAGE UNCERTAINTY 
 

Simona-Andreea Șova  

PhD. student, „Ion Creangă” University of Chișinău 

 

 
Abstract:Reading it again, ―Cratylos‖ is still an obscure text, but this is exactly why it reveals itself so 

rich in possibilities of interpretations. Subtitled ―about the correct matching of the names‖, it is actually 

a sample of aporia. Seen as a mockery of Sophism, as a theory of the historical origin of language, as 
debating the conditions which clarify, among other things, the current character of the language, as a 

step towards the ontological status of words or as a draft of a philological explanation from which you 

can understand either the first notions of the modern linguistics, or the use of language by poets, the 
stakes of the Plato-type of dialogues, regarding names, seem to be altogether different, although their 

truth is never revealed until the end. One the idea that the name is either a purely conventional 

instrument, or a reproduction of the being, is inserted, the Socrates maieutics works with the elements 

specific to the acknowledged register (staging, sophisticated argumentation, metathesis, appendix, 
constraints, syncopes, challenging relativity with the doctrine, procedure as object of the discourse etc). 

Strangely enough, Socrates cratylises himself, using his power of argumentation to defend the thesis of 

Cratylos. At the end of the debate, positions will turn: the ―truth‖ of the words derives from the flow and 
the uncertainty of the language, from its unstable nature which is strongly connected to the immobility of 

the being. Following this path, we become, as Plato suggests, non-committal and equally avoid riotous 

communication. In conclusion, the difficulty of the dialogue consists in the fact that the free and moral 
exercise of verbal creation is applied in the examining and the defining of the actual conditions which 

allow the use of the language. 

 

Keywords: sophism, being, language, deictic, apo-deictic, truth 
 

 

 1. Veritabilă aporie, capcană lingvistică şi , în egală măsură, filozofică, dialogul 

platonician „Cratylosŗ  [sau „Despre dreapta potrivire a numelorŗ]
1
 suscită şi astăzi lecturi 

contradictorii. E o teză şi, cel mai asedea, o răspundere. Partea jocului, în acest dialog despre 

limbaj, e exorbitantă, astfel încât eziţi să-i atribui lui Platon un delir la fel de excesiv. Eşti tentat 

să i-l retragi printr-un refuz prealabil întemeiat pe spaima pe care o inspiră nesocotinţa, mai răul, 

trivialitatea. S-a crezut, astfel, că filozoful se servea de arma eficace a parodiei pentru a 

deconspira un adversar ascuns printre sofişti. 

Filologia şi istoria gândirii s-au străduit mai ales să-l identifice, printre atâţia necunoscuţi, 

pe individul cu identitate sigură pe care îl ridiculizează şi îl imortalizează dialogul. Cercetarea 

satisfăcea nevoi nediferenţiate, dar, concomitent cu asta, obscuriza sensul. Nu-l recunoşteai pe 

Cratylos din „Metafizicaŗ lui Aristotel. Heraclitizantul susţine, aici, justeţea naturală şi stabilă a 

cuvintelor. I se substiuie Antisthene (Schleiermacher) sau o figură compozită de sofist pe care 

Platon o adaptează situaţiei. Fantezia oferea, de altfel, un pretext interpretării facile. 

Contradicţiile puteau fi puse pe seama intenţiei îngust polemice şi ostilităţii studiate. 

                                                             
1„Cratylosŗ, în Platon, Opere III, ed. îngrijită de Petru Creţia, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1978.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:17 UTC)
BDD-A29726 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

530 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

530 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

În fond, prodigioasa interpretare a dialogului vizează cele mai diverse ţinte. Astfel, 

personajele, oricare ar fi identitatea sau funcţia lor, le servea drept interpreţi imperfecţi.  Cei 

mai mulţi cercetători au văzut în „Cratylosŗ o teorie despre originea istorică a limbajului. În 

discuţia „tradiţionalăŗ despre natură şi despre convenţie, Platon ar studia condiţiile care 

elucidează caracterul actual al limbii. Fixată de un  nomotet invariabil şi drept, aceasta nu e sursa  

schimbărilor ce implică, normal, teticul şi arbitrarul. Unii au căutat, nu fără dificultăţi, să afle 

care era statutul ontologic pe care Platon îl atribuia cuvintelor. În sfârşit, spre a înţelege 

etimologiile, alţii au văzut în „Cratylosŗ schiţa unei explicaţii filologice, ca un efort pueril şi 

emoţionant, rudimentele lingvisticii moderne sau, mai puţin stupid, exemplele penetrării 

limbajului de către poeţi. Cât ai spune că Platon n-a fost interesat să clarifice funcţionarea limbii 

şi mecanismele comunicării. 

Aceste diferenţe au drept analog volta lui Socrate însuşi, de la sfârşitul dialogului, când 

abandonează poziţia lui Cratylos, magnific apărată, pentru o teorie contrară, astfel încât 

interşanjabilitatea interpretărilor are intriga şi peripeţiile dialogului în favoarea originii 

îndepărtate a limbajului. Socrate intervine, la începutul dialogului, într-o discuţie: în timp ce 

Hermogennes susţine că justeţea numelor se întemeiază pe convenţia şi pe acordul oamenilor 

între ei, Cratylos apără teza justeţei naturale a cuvintelor, greceşti sau barbare. Cum, în această 

punere în scenă, se pare că relativismul se confruntă cu dogma, Socrate, spre surprinderea 

noastră, se cratylizează. Îşi foloseşte forţa de argumentare pentru a apăra o teză pe care Cratylos 

se mulţumise s-o pronunţe fără a o explica şi a o consolida. La sfârşitul discuţiilor, poziţiile se 

vor răsturna: „adevărulŗ cuvintelor decurge din fluxul şi din incertitudinea revelată de Heraclitul 

sofiştilor „înainteŗ de Protagoras; natura instabilă a limbajului şi a faptelor obişnuite e legată de 

imobilitatea Fiinţei, revelată lui Parmenide, înainte de a fi acceptată de Platon.  

Prin ce dispreţ aparte se pune Socrate la dispoziţia adversarului său celui mai redutabil? 

În fapt, teza justeţei naturale a numelor admite două interpretări distincte. Ori numele e 

considerat just fiindcă e comprehensibil şi eficace, desemnând persoană sau lucru; în acest caz, el 

e un instrument pur convenţional. Ori numele e considerat just fiindcă el prezintă mai mult ca 

lucrul desemnat, adevărul sau natura lui. În acest caz, dimpotrivă, scapă arbitrarului şi reproduce 

fiinţa. Or acelaşi nume, în măsura în care e subiect sau predicat al unei judecăţi, răspunde la 

două criterii de „justeţeŗ. Numele proprii oferă exemplul cel mai evident. Hermogennes e un 

nume just, pentru că personajul răspunde acestei desemnări, dar numele e fals dacă-i analizezi 

semnificaţia: „fiul lui Hermesŗ. Nu se potriveşte cu sărăcia personajului, e în contradicţie cu 

mizeria năpăstuitului care este. Dubla raţiune a numelui îl poate face pe Cratylos să susţină  că 

Hermogennes nu se numeşte Hermogennes, Hermogennes înţelegând totuşi că toată contestarea i 

se aplică lui. Funcţiei deictice a numelui Hemogennes se opune valoarea apo-deictică pe care o 

extragem din analiza lui etimologică: „Hermo-gennesŗ.      

Nu sesizăm nici scopul, nici forţa dialogului, dacă pierdem din vedere că dezbaterea 

ţinteşte exclusiv valoarea predicativă; este vorba despre studierea cuvintelor în calitatea lor de a 

ocupa locul propriu să reveleze sensul într-o judecată (logos) ce n-a fost niciodată formulată. „De 

fapt, numele lui Zeus este nici mai mult, nici mai puţin  decât o definiţie.ŗ (396 a) Fiecare dintre 

cuvintele studiate se împarte într-un element deictic, ce deţine rolul de subiect, şi un element 

apo-deictic sau etimologic, ce constituie predicatul. Iată identitatea pe care o exprimă obişnuit 

într-o propoziţie explicită verbul „a fiŗ: Hermogennes este sau  nu este fiul lui Hermes; într-o 

judecată implicită a analizei onomastice, această identitate e sugerată de afinitatea fonică a 

cuvântului (onoma) şi de ceea ce cuvântul spune într-adevăr, exprimând adevărul (rhema), prin 

etuman. Astfel, din modelul ce generază flexiunea se obţine viaţa numelui lui Zeus. Prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:17 UTC)
BDD-A29726 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

531 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

531 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

inversarea formelor ce produce iteraţia sunetelor, numele Herei înseamnă „aerŗ. Identitatea 

fonică însăşi conferă numele lui Pan, iar cezura inspirată face să găsim în adevărul  evaziv 

rătăcirea divină (ale-theia).          

Explicând cuvintele într-o astfel de manieră cu ajutorul altor cuvinte duce la  epuizarea 

resurselor limbii. Rămân, în cele din urmă, câţiva termeni fundamentali şi opaci care rezistă 

analizei şi care, numai în caz că facem apel la o origine străină, barbară sau divină, ar cere, spre a 

fi şi etimologizate, alte acte de curaj.          

Aşa cum cuvintele fuseseră considerate adevărate ca parte a unei propoziţii adevărate, tot 

aşa elementele lor constitutive, formele, trebuie să fie considerate drept juste. Printr-un efort de 

reducere şi de regrupare a tuturor variaţiilor sonore, se constituie, într-o primă etapă, un sistem 

de culori fonice, materialul fabricării cuvintelor (422 a). În acest stadiu al analizei onomastice, 

aplicarea principiului  repune întreaga teorie în discuţie. Atâta timp cât este vorba despre justeţea 

numelor, elementele fonice nu ofereau rezistenţă, fiindcă nu erau purtătoare de sens. 

Onomaturgul imprima în materia maleabilă a verbului forma afonă a cuvântului în sine (auto to 

onoma), semnificaţie imaterială, ideală. Tot aşa cum demiurgul cosmogoniei reproduce ideile în 

elementele fizice, onomaturgul modelează materia sunetelor pentru a le face apte să culeagă 

amprenta sensului. În prezent, în analiza „numelor primeŗ, materialul apare chiar ca semnificând 

şi find suficient spre a conferi cuvintelor justeţe. Neputând raporta o literă la o altă literă, cum 

explici un cuvânt prin alt cuvânt, trebuie să deducem justeţea literei din similitudinea cu 

realitatea, fie că este, fie că imită. Valoarea apodeictică a elementelor constitutive şi prime ale 

limbajului rămâne legată de decizia ce permite dedublarea lucrurilor în devenirea lor. Astfel, 

litera rho exprimă prin imitaţie nu zgomotul a ceva curgător, pe care muzica îl poate reproduce, 

ci fluiditatea, iar litera o, plenitudinea rotunjimii. Precum pictorul îşi compune tablourile pornind 

de la culorile elementare ce procură asemănare, fiindcă există în materia din care obictul 

reprodus e făcut, cuvintele au fost construite din imaginea sensibilului. 

 În logica sa, creşterea, care trece de la propoziţie la cuvânt şi de la cuvânt la 

fonem, acoperă două teorii diametral opuse. Dacă numele sunt juste în virtutea asemănării ce 

există între foneme şi lucrurile din jurul nostru, discursul ne menţine fixaţi în devenirea pe care o 

trăim în percepţie. Dacă, în compensaţie, cuvântul e just pentru că e depozitarul unui sens ce, în 

universul cuvântului, răspunde la imuabilitatea ideilor, el nu încetează să ne trimită la o 

semnificaţie unică: modul de a fi al ideilor. 

Reluând ca mod unic fluxul universal al sofiştilor, sistematizarea subtilă cu care e 

însărcinat Socrate arată că justeţea cuvântului nu ne conduce la adevărul Fiinţei. În măsura în 

care vrem să-l prezervăm, nu poţi să nu recunoşti, total şi necesar, natura arbitrară a semnului. 

Invers, Cratylos, în postura de apărător orgolios al adevărului inalterabil al cuvintelor, raliindu-se 

grăbit sistemului pentru a se preleva de coerenţa pe care o construieşte, e constrâns, la sfârşitul 

dialogului, să renunţe la masca tăcerii încăpăţânate. Face dovada incapacităţii, în care se găseşte, 

de a distinge adevărul de fals. Demonstraţia împrumutată, însă riguroasă, se inspiră din arsenalul 

procedeelor dialectice. Aceasta urzeşte, în spaţiul rezervat de tăcerea lui Cratylos, o operă de artă 

atât de elaborată că în fiecare clipă cititorul, derutat, riscă să confunde seriozitatea incontestabilă 

a proiectului cu finalitatea îndoielnică ce-i este atribuită. Reuşita în exegeza lingvistică, toate 

eroismele, acrobaţia din ce în ce mai vertiginoasă a argumentării nu servesc decât să facă şi mai 

eclatantă o cădere multă vreme întârziată. 

Cercetarea se deschide într-un sfat, abrupt şi deprimant, de a abandona onomastica şi de a 

reveni la contemplarea formelor imuabile. Dar renunţarea la speranţa de a identifica în nume şi 

altceva (dincolo de ceea ce sunt) nu înseamnă anularea  unui rezultat dobândit printr-un efort 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:17 UTC)
BDD-A29726 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

532 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

532 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

gigantic. Seriile de nume pe care Socrate le reţine pentru a le pune la proba delirului analitic se 

organizează într-un ansamblu coerent ce reproduce ordinea teologică, ordinea fizică şi ordinea 

socială a tradiţiei culturale. Imagine mitică şi vorbitoare a universului, limbajul, mereu creat şi 

refăcut, mereu transmis, n-are decât referinţe interne şi nu trimite niciodată decât la el însuşi. 

Departe de a îngrămădi vocabule pentru a escalada cerul cunoaşterii „adevărateŗ, jongleria, 

operând cu etimologia, epuizează limbajul, exploatează achiziţiile, toată ştiinţa acumulată de 

generaţii. Bogăţia informaţiei se disimulează în aparenţa unui electism hazliu, dar se bazează pe 

o  documentare doxografică foarte riguros stabilită. 

  Dacă e relativ simplu să reduci la o unitate de gen numele proprii ce desemnează o 

funcţie socială, cum ar fi a regelui şi a medicului, e cu mult mai dificil să degaji o astfel de 

unitate când diferenţele individuale prevalează asupra caracterelor ereditare şi permanente. Mitul 

genealogic permite descoperirea legii comune ce determină diversificarea speciilor şi a  

indivizilor. Orbirea, rătăcirea şi crima produc filiaţia tragică ce proiectează paradigma istoriei 

divine şi umane. De la exilul lui Oreste la destinul sfâşiat al lui Agamemnon, la oroarea crimei 

Atridului, la dorinţa oarbă a lui Pelops, la mizeria pasivă a lui Tantal, te întorci la vârstele omului 

până la cele trei generaţii divine ale teogoniei hesiodice: Zeus-Cronos-Uranus, până la primul 

creator. Mişcarea numelor proprii articulează, plecând de la prezent, întregul timp ce s-a scurs de 

la originea absolută, figurată precum o ascensiune.  

O a doua serie de nume generice, zei-demoni-eroi-oameni-suflet-corp, distribuie în spaţiu 

puterile universului, subordonând demonii şi eroii zeilor, sufletul şi corpul, omului. În conceptul 

de zeu, triada Zeus-Cronos-Uranus, utilizată pentru prima serie temporală, serveşte drept cadru 

analizei divinului şi subdiviziunilor sale. Catalogul divinităţilor tradiţionale, de la Hestia la Pan, 

organizează, în acelaşi timp şi prin suprapunere, teologia convenţională în valori deictice, iar 

reforma credinţelor, prin etimologie apodeictică. Revelaţia  pe care o aduce ştiinţa nouă a 

denumirii  e pusă în slujba profitului pentru a face transparentă, prin nume, natura cosmică a 

panteonului, aşa cum a fost interpretată de filozofii presocratici. Soare şi Lună Ŕ Foc, Aer, Eter; 

Pământ Ŕ Anotimpuri şi An. Lumea aştrilor, lumea elementelor şi lumea vieţii ies una din alta.  

De cealaltă parte, omul şi conceptul său se află în filiaţia nefericită a Tantalizilor, spre a fi 

cunoscută în detaliu soarta monstruoasă a genului uman. E ultimul şi cel mai bogat dintre 

inventare. Aici figurează toate valorile sociale, facultăţile şi aptitudinile, sentimentele şi 

senzaţiile, cunoaşterea, tot ceea ce omul a dovedit dintotdeauna în sufletul şi în trupul său. 

Limbajul, unde s-a depozitat suma experienţelor umane, conţine, am fi în eroare dacă ne-am 

îndoi de asta, elemente de adevăr, dar numai la nivelul reproducerii, tot atâtea judecăţi stereotipe 

pe care etimologia le dezgroapă. Însă de îndată ce le examinăm la lumina unei alte exigenţe, a 

unei ultime semnificaţii, numele supuse atenţiei îşi lasă unul altuia greutatea probei decisive. 

 Există sisteme închise unde sensul circulă nestingherit până ne convinge de adecvarea sa 

perfectă. E cazul activităţii poetice. Platon împrumută din marile opere ale tradiţiei literare 

„jocuri de cuvinteŗ savante, împănate de ştiinţă, adăugând altele născocite de el şi oferind, în 

acest mod, o expresie  parţială a gândirii lui. Astfel, Hades, care pentru toţi poeţii şi fizicienii 

reprezintă invizibilul (a-eides) se transformă în savant;  el ştie Ŕ deoarece cunoaşterea, în 

sistemul platonician, se împlineşte în moarte, după separearea corpurilor. Dar, în cuvinte, 

adevărul rămâne inexplicabil legat de fals. Ştiinţa autentică a zeului morţilor face din el un sofist 

redutabil care leagă şi înlănţuie iubirile prin puterea persuasivă a discursurilor sale. Cum 

limbajul nu poate fi privat de ambiguitatea ce-i dă libertate şi forţă euristică, ar fi mai bine să 

renunţăm a-i mai cere ce nu ne poate oferi. Sub acest aspect, „Cratylosŗ, furnizează demonstraţia 

că, luate în sine, cuvintele sunt inapte să ducă la Fiinţă. Dar departe de a le considera, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:17 UTC)
BDD-A29726 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

533 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

533 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

deficienţa lor, în întregime specioase, scriitorul, filozoful, scriind, le utilizează cu îndrăzneală şi 

le defineşte puterea, servindu-se de ele pentru a face posibilă apariţia unei ştiinţe la care accede 

pe alte căi. Eliberat în egală măsură de superstiţia lingvistică a sofistului şi a fetişismului 

cuvintelor ce se învaţă, Platon exploatează până la abuz virtutea magică a  verbului, lăsând să se 

înţeleagă mai tot timpul că nu vorbeşte despre acesta decât pentru a spune altceva: un „altcevaŗ 

pe care nu ni-l spune.  

Dificultatea incomensurabilă a operei ţine de faptul că exerciţiul liber şi virtuos al creaţiei 

verbale se aplică în examinarea şi definirea condiţiilor înseşi care permit folosirea limbajului. 

Inspiraţia împrumutată şi extatică (delirul socratic, parodiind, în spontaneitatea lui, dezlănţuirea 

studiată şi controlată a sofiştilor, traduce un paradox frecvent) nu evită excesul inventiv. Chiar 

prin asta, împinge demonstraţia spre eşec şi reuşeşte, peste aşteptări, să ne determine să vedem 

altceva în limbă: bogăţiile, mereu în creştere şi  multiplicându-se prin asocierea, idiomatică la 

nesfârşit, a sonorităţilor. „Nebuniaŗ dialogului nu denunţă nici abuzul, nici absurditatea practicii. 

Nimeni n-ar fi putut vreodată, fără să facă din procedeu obiectul însuşi al discursului, să-şi 

permită atâtea metateze , adaosuri, constrângeri, sincope. Licenţa desemnează, dimpotrivă, şi 

justifică  vertijul ca stare naturală şi creatoare a cuvântului. „Cratylosŗ sugerează că, urmând  o 

astfel de cale, ne sustragem definitiv confortului unei poziţii  neutre şi mediane, insignifianţei  ce 

s-ar menţine la egală  distanţă de geometria unei ştiinţe ascetice şi de comunicarea exaltată.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:59:17 UTC)
BDD-A29726 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

