
 

518 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

518 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

STRUCTURAL PATTERNS OF THE IMAGINARY. THE WRITING OF 

DISSOLUTION AND THE NEGATION REGIME 
 

Doina-Emanuela Vieriu 

PhD. student, „Alexandru Ioan Cuza” University of Iași 
 

 
Abstract:Through this paper we attempt to identify, to observe and to analyze the specificity of a type of 

speech (the blecherian writing) from the perspective of bugosiene poetics. It has been noticed that the 
universally structured modes of the imaginary, modes that are defined by Jean Burgos,can not include the 

new imaginary construction. Its foundations are to be found in the freudian perspective upon the instinct 

of destruction and in the Jungian psychological types.  
 

Keywords: imaginary, the writing of dissolution, the negation regime, psychological pattern 

 

 

Revenind la tema unor studii anterioare, modelului structurant al imaginarului numit 

„scriitura disoluției și regimul negațieiŗ, organizare dinamică a scrierii blecheriene Întâmplări în 

irealitatea imediată, propunem noi argumente în fundamentarea teoretică a imaginarului ce 

forțează extinderea grilei interpretative cunoscute. 

Reamintim că perspectiva antropologică şi observațiile făcute urmând linia studiilor de 

reflexologie conduc către înțelegerea și certificarea existenței noului Regim al Imaginarului, 

rezultat al unui al patrulea gest dominant care, în prezentul stadiu al cercetării, va fi identificat 

drept dominanta conştiinţei, strâns relaționată și continuând celelalte dominante, înălţarea, 

hrănirea, ciclicitatea ritmică umane, către o regândire a finalității dominantelor înțeleasă din 

perspectiva conştiinţei morţii. 

Natura, specificul și evoluția posibilului regim imaginar sunt determinate și de 

manifestarea funcției echilibrante a imaginarului între „presiunile mediuluiŗ social, economic sau 

geografic și „pulsiunileŗ interioare susținute de particularitățile fiziologice și psihic. Așadar, 

procesul de echilibrare și adaptare creatoare a ființei prin existența imaginantă este influențat cu 

certitudine de identitatea și condiția fiziologică, intelectuală, afectivă, de mediul spiritual, de 

cadrul economic sau de contextul istoric ale existenței creatorului (relevante fiind personalitatea 

și destinul blecherian). 

Teoria freudiană explică și susține, la nivelul proceselor psihice primare, firescul, 

normalitatea și, cu precădere, necesitatea apariției și evoluției noului tip de imaginar și a scriiturii 

specifice. 

Studiul Dincolo de principiul plăcerii (1920) propune primele distincții și definiții 

referitoare la procesele psihice ce modelează inconștientul și orientează existența în desfășurarea 

și adaptarea sa. Se operează cu terminologia și delimitările de la nivel psihologic dintre conștient 

și inconștient, psihanaliza studiind inconștientul ca „esență a vieții psihiceŗ. Inconștientul 

determină viața psihică asemeni unei „reprezentăriŗ și se manifestă sub forma acesteia, fiind într-

o stare de „refulareŗ. Când este pe cale de a deveni conștient, inconștientul este „latentŗ 

(„preconștientŗ, ce se raportează la reprezentări verbale), când se menține sub influența forței de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

519 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

519 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

rezistență, este „refulatŗ. Eul (construcție coerentă, ce controlează și domină) este cel care opune 

rezistență și elimină ori blochează tendințele și procesele psihice ce nu convin. În totalitatea sa, 

aparatul psihic este sistemic compus dintr-un sine „psihic, necunoscut și inconștientŗ și eul 

suprapus acestuia, parte din el. Eul conștient comunică, deși izolat de rezistență, cu inconștientul 

(„refulatulŗ) prin intermediul sinelui. În cadrul eului Sigmund Freud anunță existența unei 

„trepteŗ: „idealul euluiŗ sau „supraeuŗ (eul modificat de alegerea uneia dintre cele două identități 

din cadrul complexului lui Oedip). 

Procesele psihice sunt orientate de către dorința ființei de a înlătura neplăcerea și starea 

de tensiune provocată de aceasta, așadar de către „principiul plăceriiŗ. Considerațiile freudiene 

sunt propuse după sistematice obervații clinice. La nivel psihic se manifestă o „energie nelegatăŗ 

care conduce către creșterea stării de tensiune și a senzației de neplăcere, la o instabilitate a 

sistemului psihic a cărui tendință specifică este echilibrarea sau reducerea nivelului de tensiune. 

Așadar, la nivelul procesualități psihice, Sigmund Freud stabilește acțiunea principiului 

„tendinței către stabilitateŗ disociat în principiul plăcerii și cel al constanței. Necesitatea adaptării 

la realitate conduce către manifestarea „principiului realitățiiŗ ce amână pe cel al plăcerii.  

Neplăcerea se datorează acțiunii instinctelor refulate și/sau factorilor externi. Instinctele 

sexuale sunt creatoare de tensiune deoarece vin adeseori în contradicție cu scopurile 

procesualității psihice, producând neplăcere; ca urmare acestea vor fi refulate, iar dacă reușesc să 

se manifeste, se va intensifica senzația de neplăcere (instinctul refulat va conduce către o plăcere 

interzisă, percepută ca neplăcere). În privința factorilor exteriori, acești provoacă o senzație de 

tensiune disociată de Sigmund Freud, în funcție de gradul de pregătire și de adaptabilitate la 

amenințare, în teamă (pregătirea pentru un pericol iminent, dar necunoscut), frică (un pericol 

cunoscut, determinabil) și spaimă (nepregătire, surpindere). 

În scopul exemplificării, psihanalistul a particularizat procesele psihice din jocul copiilor. 

Copilul este supus unei neplăceri (plecarea periodică a mamei). Neplăcerea este dominată prin 

transformarea cauzei acesteia într-o hotărâre liberă a subiectului ce devine dominator; acesta a 

imaginat un scenariu în care a hotărât, a impus acțiunea ce-i provoacă neplăcere. Prin repetarea 

jocului situațional, se încearcă îndepărtarea definitivă și a celor mai profunde amintiri ale durerii. 

Analog, prin joc estetic orice eveniment tragic poate determina manifestarea principiului plăcerii.  

Etapele procesului psihanalitic freudian sunt: interpretarea construcțiilor inonștientului, 

confirmarea de către subiect a validității acestora și determinarea subiectului de a uita scenariile 

traumatizante, adeseori prin transferul către participantul la comunicare (medicul psihanalist). 

Metoda practicată, menționată de psihanalist, este „compulsiunea la repetițieŗ, o determinare a 

subiectului de a retrăi într-un mod detașat secvențe uitate, cunoscându-le, explicându-le și 

dominându-le în acest mod. Opunerea la metodă o face eul ce urmează principiului plăcerii din 

nevoia de a păstra nedezvăluit ceea ce a fost refulat, iar intervenția psihanalistului va avea drept 

efect, într-o primă etapă, provocarea neplăcerii. 

Procesele psihice „primareŗ (cele „secundareŗ se petrec în stare de veghe) reflectă felul în 

care inconștientul a perceput și prelucrat evenimentele zilei, conferind viselor specificitate. 

Excitațiile instinctuale specifice proceselor primare ale inconștientului sunt deplasate, modificate 

și ordonate la nivelurile superioare ale psihicului. 

În definirea instinctelor, Sigmund Freud propune o nouă perspectivă: acestea au fost 

percepute ca energii ce determină reacțiile la mediu și adaptarea la acesta, însă cercetătorul le 

stabilește o nouă particularitate, o dispoziție „conservatoareŗ, „o tendință inerentă a organismului 

viu de a reproduce o stare din trecut la care el a fost obligat să renunțe sub influența forțelor 

exterioare perturbatoare, un fel de elasticitate organică sau [...] expresia inerției vieții organice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

520 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

520 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

[...] Toate instinctele tind să reproducă ceea ce a existat cândvaŗ. Sigmund Freud continuă șirul 

deducțiilor afirmând că, în consecință, evoluția ființei se datorează intervenției factorilor exterior 

care se opun și perturbă acțiunea stagnantă a instinctelor. În aceste condiții, instinctele asimilează 

și receptează toate schimbările naturale impuse de exterior în scopul menținerii, dezvoltării și 

perfecționării. Ele sunt, din această perspectivă, forțele, energiile ce se opun unei stări anterioare, 

moartea, către care ființa evită și amână să se îndrepte: „scopul spre care tinde tot ceea ce este 

viu este moartea [...], existența lipsită de viață este anterioară celei viiŗ. Sigmund Freud explică 

evoluția din perspectiva tensiunii născute în interiorul materiei organice de către apariția energiei 

vii. Principiul echilibrului a opus materiei vii factori exteriori care să o readucă în stadiul inițial. 

În aceste împrejurări, instinctele sexuale („ale viețiiŗ), deosebește psihanalistul, sunt cele care 

ajută ființa să parcurgă calea cea mai lungă către finalitate, să o amâne, în timp ce alte instincte 

(„instinctele euluiŗ, „ale morțiiŗ) o grăbesc către starea inițială, anorganică, acțiunile lor 

alternând continuu. Ignorarea finalității instinctelor, evitarea satisfacerii acestora ar echivala, în 

viziune freudiană, cu „tendința spre perfecțiuneŗ, spre crearea unui om care poate evita natura 

conservatoare a instinctelor. Erosul, prin nevoia sa de a reuni, de a sintetiza și asimila ar echivala 

această tendință, definitorie pentru instinctele vieții 

În concepția lui Carl Gustav Jung, cu a cărui teorie Sigmund Freud își compară 

observațiile, libidoul este „energia instinctualăŗ, nespecificându-i caracterul dual. Principiile 

dualiste freudiene definesc libidoul ca „energie proprie instinctelor sexuale orientate către 

obiectŗ ce se manifestă, în stadiile primare, ale copilăriei, introversiv, orientându-se către eu. 

Psihanaliza concluzionează că, de fapt, locul de generare al libidoului este eul, de aici aplecându-

se spre obiect, cu „iubire (tandrețe)ŗ sau cu „ură (agresivitate)ŗ; când obiectul este însuși eul, 

poartă numele de eu „narcisicŗ, respectiv, „libidou narcisicŗ, Așadar, distincțiile operate de 

Sigmund Freud sunt dualiste, instincte ale morții, ale vieții, iubire, ură: instincte „libidinale 

dirijate către subiect sau obiectŗ și instincte aparținând eului, de distrugere. Tendința eului spre 

distrugere (sadismul), deși instinctele sexuale (Eros) sunt ale vieții, este explicabilă freudian prin 

considerarea dorinței de distrugere ca un instinct al morții, componentă a eului, care se 

orientează asupra obiectului. 

Studiul Eul și sinele continuă disocierile și analiza celor două tipuri de instincte (IV. Cele 

două tipuri de instincte) ce domină viața psihică din perspectiva manifestării acestora la nivelul 

categoriilor eu, supraeu și sine: instinctele sexuale și instinctul morții, ambele instincte de 

conservare urmărind „să restabilească o stare care a fost tulburată prin apariția viețiiŗ. În 

procesualitatea psihică se manifestă ambele, în raport inegal, subordonându-li-se procese 

fiziologice „constructive și destructiveŗ, asociindu-se (componentele sadice) sau disociindu-se 

(„sadismul autonomizatŗ). Din punct de vedere psihanalitic, relevantă este disocierea instinctului 

morții și formele sale de manifestare. O formă de acțiune a instinctului morții este instinctul de 

distrugere (ura), prin a cărui manifestare se înțelege o transformare directă, calitativ, a iubirii în 

ură, independent de obiect. Sigmund Freud explică deplasarea direcției dispre procesele 

constructive către cele distructive prin existența unei cantități de energie, „în sine indiferentăŗ 

care se deplasează către tendința erotică sau către cea distructivă. Această „rezervă de energieŗ 

pare să provină din cea a libidoului narcisic, prin urmare „eros desexualizatŗ, redenumită de 

psihanalist „energie sublimatăŗ. După satisfacerea instinctelor Erosului, cele de distrugere, ale 

morții rămân libere în a se manifesta, nu mai sunt întârziate de nimic. 

Parcursul și atitudinea eului din scriitura disoluției pot fi explicate, urmând grila teoretică 

a concepției lui Gilbert Durand, ca rezultat al opoziției permanente dintre instinctele sexuale 

(libidinale) și cele de distrugere, ale morții, confruntare reglată de principiul plăcerii, ce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

521 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

521 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

urmărește anularea sau diminuarea tensiunii psihico-energetică formată în contactul cu factorii 

exteriori datorită „nevoii restabilirii unei stări anterioareŗ. În situația acestui tip de imaginar, 

instinctele vieții, ce doar echilibrează tensiunea (nu o anulează) și urmăresc o amânare cât mai 

îndelungată a satisfacerii principiului plăcerii sunt dominate de instinctul morții ce reflectă 

tendința ființei de a reveni fără ocolișuri la echilibrul lumii anorganice. 

Scriitura specifică unui anumit tip de imaginar este determinată de o interrelaționare și 

interdeterminare complexă a unor factori psihologici, mitici, socio-culturali. Distincțiile au la 

origine cercetările, experimentele și concluziile psihanalizei, inițial, apoi, lui Carl Gustav Jung îi 

revine meritul de introduce în cercetare și realitățile psihologice; apartenența creatorul la un tip 

psihologic și pregnanța manifestării elementelor mitico-arhetipale, religioase, simbolice în 

funcționarea proceselor și mecanismelor psihologice determinând imaginarul creației. 

Tipul psihologic (este definit ca un model „al unei atitudini generale, care se manifestă în 

numeroase forme individuale punînd o anume pecete pe caracterul individuluiŗ (Carl Gustav Jung, 

Tipuri psihologice)
1
. Atitudinile sunt determinate de „funcțiile psihologice fundamentaleŗ distinse 

de cercetător, anume: „gîndire, sentiment, intuiţie şi senzaţieŗ, unde gândirea și sentimnetul 

configurează tipurile „raționaleŗ, iar intuiția și senzația pe cele „iraționaleŗ. Toate aceste 

determinări se supun uneor supracategorii/clase, în funcție de „atitudinea dominantăŗ ŕ 

„introversia şi extraversia‖. Așadar încadrarea relevantă se operează în relație cu aceste două 

atitudini determinante. Mecanismul extraversiei realizează „o mişcare a interesului în direcţia 

obiectuluiŗ, iar cel al introversiei „o mişcare a interesului de la obiect către subiect şi către 

propriile procese psihologiceŗ. În primul tip, obiectul are o importanță determinantă (subiectul 

devine secundar), cerând abandonarea oricăror alte puncte de interes, a „proceselor psihologice 

subiectiveŗ, reclamând uitarea de sine și condiționând evoluția acestuia; cel de-al doilea are în 

centru preocupărilor subiectul, obiectul fiind îndepărtat, ignorat (cu un efort de energie și 

concentrare), secundar valoric, funcționând ca „semn exterior, obiectiv al unui conținut 

subiectivŗ (idee, sentiment), „principală rămâne trăirea sentimentului şi nu individualitatea reală 

a obiectuluiŗ. Cele două atitudini nu se exclud reciproc, ci alternează, succesivitatea fiind 

determinată de condițiile exterioare sau procesele interioare ale existenței subiectului. În unele 

cazuri, una dintre atitudini ajunge să predomine definitiv un parcurs psihologic conturând tipul 

corespondent. Însă, așa cum afirmam inițial, delimitările psihologice și comportamentale sunt 

dependente, interacționează și cu „ecuația psihologică personalăŗ. 

În mod reducționist, pentru o primă delimitare taxonomică, susținem că scriiturii 

disoluției și regimului negației le corespunde extraversia, acestea sunt dominate de relaționarea și 

întoarcerea pozitiv interesată a subiectului către obiect (uneori în mod exclusiv) atât la nivel 

spiritual cât și emoțional („extraversie intelectualăŗ, respectiv „extraversie afectivăŗ), în mod 

activ sau pasiv. Specificul unei noi realaționări și devierea de la trăsăturile distincte ale 

extraversiei se manifestă în discursul lui M. Blecher. 

Și la acest nivel, al încadrării tipologice jungiene, scriitura blecheriană provoacă o 

reînnoire a perspectivelor. Într-un discurs subiectiv, interiorizat, întors spre sine, al rememorării 

particulare, atitudinea psihologică contrastează surprinzător. Eul creator blecherian este tipul 

psihologic extravertit: sinele, identitatea îi este spulberată, fragmentată și obiectualizată. Astfel, 

în căutarea unui mijloc de salvare și de recompunere existențială identifică doar reflectări 

materiale sau spectrale ale unu referent inexistent sau prea îndepărtat pentru a mai putea fi 

                                                             
1 Carl Gustav Jung, Tipuri psihologice, traducere din germană de Viorica Nișcov, București, Editura Humanitas, 

1997, p. 520. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

522 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

522 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

recuperat. Om al ideii, creatorul renunță la predominanța acesteia, a sentimentelor și mișcărilor 

interioare, raportând-le la exterioritatea ce le provoacă. În cercetarea unității și identității, este 

forțat să identifice interioritatea, spațialitatea intimă a sinelui și temporalitatea subiectivă cu 

ipostazierile obiectuale exterioare, și acestea haotice, multiple, înșelătoare. Întors spre sine, în 

omogenitatea și opacitatea misterioasă a memoriei, asumându-și o mișcare mitică, inițiatică, 

lentă către originar, eul blecherian se regăsește (alunecă involuntar, neașteptat) interogând 

amintiri reificate, imagini materializate ale trecutului, într-o căutare vizuală statică și labirintică. 

Procesul nu este de alternare a celor două perspective/ raportări la obiect, ci de contaminare a 

acestora, de interrelaționare: se inițiază o scriitură nouă, în care cele două atitudini psihologice 

converg una spre cealaltă, se provoacă și se reclamă necontenit. 

Relația dintre atitudine psihologice fundamentale și atitudinea estetică este relevantă în 

cercetarea noastră, susținând dintr-o nouă perspectivă specificitatea și noutatea tipologiei 

scriiturii blecheriene. Carl Gustav Jung valorifică noțiunile cercetării psihologice în relație cu 

teoria lui Wilhelm Worringer asupra artei (Abstracție și intropatie). Atitudinile estetice 

corespunzătoare extraversiei și introversiei sunt empatia și abstracția. Empatia echivalează cu 

transferul din psihologia freudiană și realizează o proiecție a inconștientului în obiecte, o 

„obiectivare a plăcerii de sineŗ prin transpunere. „Obiecteleŗ sunt forme corespondente vieții, 

„organice, adevărate potrivit cu natura şi dotate cu voinţă vitalăŗ, prin urmare, „empatia este o 

extraversieŗ. Opus, producerea formelor „anorganice, abstracteŗ susținută „de o tendință de 

oprimare a viețiiŗ se instituie „impulsul către abstracțiuneŗ corespunzător introversiei
2
. Empatia 

și abstracțiunea presupun o negociere a raportului cu obiectul: fie este adus în câmpul de 

vitalitate al subiectului (empatie), fie este îndepărtat sau izolat pentru ca subiectul să-și poată 

conserva și manifesta propria energie: „Atitudinea abstractizantă este deci centripetală, adică 

producătoare de introvertireŗ.  

Atitudinea eului creator blecherian este empatică, obiectul vid de substanța vitală este 

invocat și supus cunoașterii subiectului. Obiectul nu este producător de „spaimăŗ, ca urmare 

atrage subiectul cunoscător prin înstrăinarea manifestă a formei; deși locuiește spațialitatea 

subiectului, acoperind-o și izolând-o prin gesturile invazive de multiplicare, eul nu percepe 

pericolul pierderii propriei substanțe în arhitectura înșelătoare de forme ŕ gestul de interogare 

obiectuală se sfârșește într-o pierdere a coerenței și finalității în universul simulacrelor. 

Disimilarea, ca atitudine specifică scriiturii disoluției, este utilizată în accepția jungiană, 

relevând procesul de „înstrăinare a subiectului faţă de sine însuşi în favoarea obiectului, 

indiferent dacă e vorba de un obiect exterior sau de un obiect «psihologic», de pildă o ideeŗ, în 

esență o „identificare a subiectului cu obiectulŗ, actul corespunzând în funcționalitatea regimului 

imaginar,  extraversiunii și atitudinii estetice empatice. 

Procesul în care eul se disimilează are ca finalitate actul de identificare
3
: o identificare cu 

multiplicările, aparente obiectualizări ale eului, cu dublul reificat, pentru ca, în final, să reclame 

o identificare (disoluție) cu materia elementară cosmologică. 

                                                             
2 „Care sînt premisele psihice ale impulsului către abstracţiune? Avem a le căuta în sentimentul cosmic al acelor 

popoare, în atitudinea lor psihică faţă de univers. în vreme ce impulsul către empatie are drept condiţie fericită o 

relaţie panteistă de intimitate dintre om şi fenomenele lumii înconjurătoare, impulsul către abstracţiune este urmarea 

unei mari nelinişti a omului datorată fenomenelor lumii exterioare şi corespunde din punct de vedere religios unei 

nuanţe intens transcendentale a tuturor reprezentărilorŗ, Worringer, Abstracție și intropatie în Carl Gustav Jung, op. 

cit., p. 316. 
3 „Prin identificare se înţelege un proces psihologic în care personalitatea se disimilează parţial sau total de sine. 

Identificarea este o înstrăinare a subiectului de sine însuşi în favoarea unui obiect în care subiectul se deghizează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

523 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

523 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Soluția ar putea fi echivalată cu un proces de enantiodromie („a alerga în sens contrarŗ), 

un „joc al contrariilor la nivelul deveniriiŗ, la care, heraclitian, participă necontenit viul, materia 

și întregul cosmos: „Cosmosul însuşi, după cum a ieşit din focul primordial, tot astfel se va 

reîntoarce în el ŕ un proces dublu care se desfăşoară şi se va desfăşura necontenit la răstimpuri 

măsurabile, chiar dacă uriaşeŗ
4
. Procesului specific regimului negației îi este caracteristică 

întoarcerea către/în starea contrară, dar nu ca făcând parte dintr-un proces al devenirii 

neîntrerupte, ci ca finalitate eliberatoare, fără dorința revenirii. Enantiodromia este soluția căutată 

mitic, ea însăși o procesualitate, și nu o direcție impusă, un element al unui ansamblu. În 

discontinuitate și ruptură, eul revendică originarul prin parcurgerea negator-distructivă a 

temporalității personale
5
. 

Considerăm că primordială în studiul imaginii este tratarea funcției de imaginare ca o 

formă transcendentală a spiritului, o funcție primară, vitală a acestuia, dincolo de organizarea 

imaginarului prin raportare la reflexele dominante și eliberarea imaginii de orice dependență de 

context, fiind ea însăși acțiune în desfășurare. Așadar, acum își revendică existența un imaginar 

reflex al unui neobișnuit vis-formant al spiritului. 

Acceptarea acestei ipoteze de lucru presupune o ,,imagineřř relativ heteroclită a 

corolarului de lectură, care, deşi arondat unui discurs esenţialmente hermeneutic, poate prezenta 

inflexiuni fenomenologice, simbolico-mitice, semiotic-structurale; ne vor ajuta, de altfel, și 

discursurile critice ale mitanalizei, mitocriticii, ori formele interpretative psihologizante, forţând 

gradul de apertură ale unor atari interpretări. În seria aceluiaşi corolar lectoral, experienţa estetică 

a simţului, a ,,lumii inteligibileřř, pentru a contextualiza afirmaţiile lui Henry Corbin, este 

esenţializată stilistic; imaginarul poetic poate fi organizat, din punctul de vedere al receptării, 

unui complex sinestezic, ce derivă din forţa descriptivă a imaginii.  

Să ne reamintim că imaginarul disoluției este particular ca formă şi reprezentare, acesta 

prezintă o arhitectură neobişnuită, desubstanţializarea obiectualului, procesul de generare 

tematică cunoscând, aşadar, un traseu inversat. Scriitura disoluţiei înseamnă manifestarea unei 

lumi egale cu sine însăşi, nesupusă unui proces evolutiv (alterarea, augumentarea burgosiene), 

lipsa oricărei „manifestăriŗ gestuale, avansând un imaginar în care stagnarea are un pregnant 

relief imagistic. Se afirmă prezența unui ,,duplicatŗ, a unei spaţialităţi neconfigurate, des-

centrate, intermediare, scriitura devenind rezistentă la metamorfoză. Aparenta mişcare a materiei 

nu este decât un proces firesc al disoluţiei, al neantizării lumii ficţiunii. Obiectualitatea are stricta 

funcţionalitate a unei recuzite lipsite de orice valoare proteic-simbolică: spațiile-imagine sunt 

semnificante ale simulacrelor și vidului, obiectele capătă vizibilitate doar intrând în sistemul 

reflectărilor, supunându-se fie serialității, fie rupturii sau deformării. Se intenționează găsirea 

unui punct de stabilitate, a unui nivel al materialității certe, o origine a ființei și a cuvântului, 

proces a cărui finalitate este accentuarea inexistenței acestora. 

Soluția estetică propusă de scriitura disoluţiei aduce în ramă însăşi instanţa auctorială, 

soluţie estetică previzibilă, de altfel, în condiţiile în care personajul este estropiat, fiind o 

prelungire convenţională a unei figuralităţi imagistico-obiectuale. Această rezolvare impune 

nuanțarea și analiza ipostazelor instanței negatoare. În acest punct este utilă sintetizarea 

                                                                                                                                                                                                    
într-o oarecare măsură. Identificarea cu tatăl semnifică practic adoptarea modului de a fi al tatălui, ca şi cum fiul ar 

fi asemenea părintelui său, iar nu o individualitate diferită de a acestuia. Identificarea se deosebeşte de imitaţie prin 

aceea că este o imitaţie inconştientă, în timp ce imitaţia este o copie conştientăŗ, Carl Gustav Jung, op. cit., p. 474. 
4 Heraclit în Carl Gustav Jung, op. cit., p. 459. 
5„Şi natura tinde către ceea ce este antagonic; de aici, iar nu din ceea ce este identic, izvorăşte armonia eiŗ, Heraclit 

în Carl Gustav Jung, op. cit., p. 459. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

524 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

524 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

ipostazierilor personajului care, în mod extraordinar, este ca însăși materia, manifestând recurent 

o stare nediferenţiată, depersonalizat şi captiv în masa amorfă a ficţiunii: dublul, duplicatul, 

corporalitatea speculară, mecanismul, corpul secvențial, fotografia (imagine a morții), golemul, 

fiind doar câteva. 

Stilistic, arhitectura „minus scriituriiŗ al cărei imaginar conturează un univers cât se poate 

de schematic, sub semnul anonimatului absolut; imaginarul ipostaziat conține o recuzită 

comutabilă fără a aduce schimbări semnificative, este discontinuu, se manifestă pierderea 

centrului, osmoza materiei cufundată în banalitate, dar și elementaritate. Tipul de discurs creat și 

practicat, schema directoare a acestei sintaxe este geneza inversă manifestă la toate nivelurile de 

semnificare (impunându-se analiza gramaticală și frazeologică detaliată pentru a evidenția 

organicitatea întemeierii sensului). 

Discursurile ficționale negatoare oferă forme sau soluțiile prin care se disimulează epicul 

- suspendându-se relațiile temporale, schema narativă ajunge să se suprapună unui montaj de 

„fișe de observațieŗ ce nu dezvoltă trama, iar întâmplarea nu constituie un nod narativ pentru că 

arhitectura se neagă prin chiar gestul construirii, producându-se o disoluție discursivă („fraza 

des-ființăriiŗ, principiul gravurii). 

Noul model ,,ontopoeticŗ se sustrage modelelor narative titrate și necesită după 

identificarea lui, o glosare minuțioasă a recuzitei ficționale care poate oferi o justificare și o 

clarificare a ființării sale. 

Identificam și analizam în studiile anterioare tipul de spațiu al noului imaginar: o margine 

de lume fără un centru al cetății. Lumea-imaginară devine „un imens decor în mişcareŗ
6
. 

Structura este dominată, „pare că nu mai există decât ca suport al decorului şi pretext al efectului 

exteriorŗ. Această „realitateŗ este un vis de gradul doi, formă iluzorie născută de neant. Locurile-

simbol ce compun iluzia sunt piața, coridorul, gangul, zidul dărăpănat, teatrul, panopticumul, 

sala de cinematograf, cabina de artist, bâlciul, muzeul, vitrina, atelierele de duplicare (fotografi, 

sculptori). Identificăm în toate marginalitatea, lipsa vieții, dar și capacitatea de a genera reflectări 

sau multiplicări. 

Asemeni lui homo religiosus, homo imaginalis are o „experiență a spațiuluiŗ particulară 

deoarece percepe spațialitatea discontinuu, diferențiind în spațiu locuri „tariŗ, sacre, integratoare, 

centre și teritorii profane, „neconsacrate, lipsite de structură și de consistență, amorfeŗ, prin 

absența structurii înțelegând lipsa semnificațiilor simbolice și a organizării arhetipale. Pentru 

reîntemeierea propriei lumi, eul blecherian are nevoie de recuperarea centrului, ca punct de 

stabilitate material, primar al noii structuri. Spațiile hierofaniei sunt numite de Mircea Eliade 

„locuri privilegiateŗ, toate elementele organizându-se aici după alte normări, revelând 

semnificațiile unor experiențe esențiale  „Locurileŗ sacre se definesc prin intensitate, claritate, 

privire directă asupra lumii, perspectivă centrată, dar cu deschidere în adâncime și simultaneitate 

limbaj-gest, gând-act. Analog scriiturii vicleșugului, imaginarul disoluției identifică spațialitatea 

sacră, esențială în omogenitatea, nedifernțierea și „relativitateaŗ universului profan, inautentic. 

Unui „loc privilegiatŗ are calitatea de a fi real, cu virtualitate hierofanică, îi sunt asimilate 

o serie de „semneŗ („ceva ce nu ține de această lume s-a manifestat în chip apodictic și a stabilit 

astfel o orientare ori o comportareŗ), manifeste sau provocate (evocatio) ce-i anunță prezența. 

Analog topografiei mitice, locurile nu sunt alese (nedeterminate de voința umană), ci doar găsite. 

Găsirea unui „loc privilegiatŗ sau consacrarea unui teritoriu echivalează cu o „cosmicizareŗ a 

                                                             
6 Jean Rousset, Literatura barocului în Franța. Circe și păunul, traducere de Constantin Teacă, Prefață de Adrian 

Marino, București, Editura Univers, 1976, p. 33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

525 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

525 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

acestora, întregul structurând o cosmogonie: materiile participante sunt primordiale („Apa în care 

se înmoaie lutul este asimilată Apei Primordiale; lutul [...] reprezintă Pământul, pereții [...] 

Atmosferaŗ), ritmicitatea și specificul gesturilor, al mișcărilor au o textură ritualică, sacrală, iar 

verbalizarea minimă sau tăcerea sunt favorizante imergenței în stări inițiatice.... „Ruptura de 

nivelŗ operată de existența unui loc al hierofaniei realizează o orentatio, și favorizează 

comunicarea de ordin ontologic („deschidereaŗ) între lumi (spații), trecerea de la formal la 

substanțial, toți parametrii de reacție fiind modificați („Orice creație implică o supraabundență a 

realității, cu alte cuvinte o izbucnire a sacrului în real. Pentru a se regăsi în mod originar, eul 

blecherian trăiește experiența spațiului sacru, caută lumea arhetipală, încercând să o recupereze 

fragmentar prin repetare ritualică sau recreație cosmogonică. 

Locuința este percepută sacralizat, ca o imago mundi, „loc privilegiatŗ ce operează 

ruptura de nivel necesară accederii către origini și recuperării eului real. Teoretic, casa (axis 

mundi) este integrată Cosmosului: „simbolismul cosmic este cuprins în structura însăși a 

locuințeiŗ. Locuința regimului disoluției se metamorfozează într-un tip originar imposibil de 

recuperat, o spațialitatea a amintirii ce ar putea valida realul. 

Prin transfer, imaginea lui Guillaume, cea a existenței unor „rețele flotante în care se 

întâlnesc, în chip spectral, persoane străine unele de altele [...] putând să se inițieze unele pe 

altele în jocul identității sau al măștii identității și al intersubiectivitățiiŗ
7
, caracterizează modul 

de organizare a regimului disoluției în organizarea și manifestările personajelor și a dinamicii 

spațio-temporale. Eul este implicat într-o „travestireŗ identitară, ale cărei origini caută să le 

identifice. Dublarea, repetarea, oglindirea, în lipsa adevărului identității, fac posibile relaționările 

într-un ritm accelerat, pierzându-se principiul cauzalității și, implicit, fundamentele de 

relaționare consacrate. 

Gauillaume îmbrățișează termenul „spectruŗ în surprinderea ipostazelor identitare, pentru 

multiplele sale conținuturi semantice: „rezonanța unui real care se estompează și devine 

fantomaticŗ, implicând fragmentarea, diluția limitelor realului, „rezonanța măștii, a dedublării, a 

multiplicăriiŗ, ce implică înlocuirea aparentei omogenități a lumii cu dispersia în componente 

pasive. Dacă pentru Gauillaume spectralitatea definea ipostaza comunicațională a eului ce 

angajează fețe diferite în funcție de spațiul de manifestare, în scriitura disoluției se depășește 

problematica dialogării („practicile spectraleŗ de comunicare) extinzându-se către modalitatea de 

funcționare a lumii (identitate, existență, gestică, contur, mișcare). Așadar, la nivelul comunicării 

într-un spațiu cu origini definite ca repere sigure, spectralitatea nu este un pericol pentru ființare: 

„spectralitatea nu înseamnă nici distrugerea și nici dispariția subiectului, ci dispersia saŗ, spre 

deosebire de instituirea acesteia ca manifestare existențială. „Pluralitatea de poziții și 

discontinuitatea de funcțiiŗ nu distruge ființa, ci o reconstruiește prin formarea alterității în 

unitatea subiectului, dar imaginarul disoluției implică un eu ce-și caută unitatea, spectralitatea nu 

este o abordare a exteriorității din perspectiva unui tot identitar ce experimentează, ci este forma 

de manifestare esențială, dominând legile arhitecturii imaginare. 

Jean Baudrillard nu unifică semantismul spectralității, identificând diferențe esențiale 

între „rezonanțeleŗ acestuia: fantomaticul instituie o nouă singularitate vidă, cu deplasare către 

registrul morții, iar multiplicarea definește o exterioritate a subiectului, acesta participând la o 

relație de raportare și verificare. Distincția lui Jean Baudrillard conturează specificitatea 

imaginarului disoluției; în acest context, modul de ființare este metamorfozarea și, respectiv, 

                                                             
7 Jean Baudrillard, Marc Guillaume, Figuri ale alterității, traducere de Ciprian Mihali, Pitești, Editura Paralela 45, 

2002, p. 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

526 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

526 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

„jocul ectoplasmaticŗ, care nu are la bază o rețea de disfracție, ce ar induce o descompunere 

regulată, controlată și, implicit, prin regularitate, descoperirea centrului de propagare, a originii 

eului, ci accidentalul, propagarea determinată și deviată de intruziunea unui contur nou ivit. 

Gândirea creatoare a scriiturii disoluției își găsește punct de sprijin și în teoria 

simulacrelor constituită de Jean Baudrillard, perspectivă în care realul răspunde legilor gândirii, 

își urmează evoluția deja ordonată și legiuită de imaginar. Aparent, duplicatele universului 

blecherian imită/ reproduc în contur un univers substanțial, amintesc și certifică existențe reale, 

trecute, moarte sau uitate; în esență, acestea reifică, dau substanță unei conștiințe creatoare ce-și 

naște propria realitate salvatoare ŕ realul este fantasma (substanța!), modelul hiperrealului. 

În eseul Precedența simulacrelor
8
, sub semnul unui citat revelator din Ecleziastul

9
, Jean 

Baudrillard propune o nouă definire a „simulacrelorŗ, inversând perspectiva borgesiană
10

. 

Simularea nu mai presupune drept punct de pornire o referință materială, un element perceptibil 

la nivel senzorial, purtător de substanță, ci devine imaginea unui sistem posibil și, astfel, real, dar 

„fără origine și realitateŗ, numit de teoretician hiperreal, un sistem creator de substanță, procesul 

fiind inversat ŕ simularea va crea realul, realitatea va urma și se va supune normelor simulate
11

. 

Acesta este, într-un alt limbaj și dintr-o altă perspectivă de enunțare, esența narării și figurării 

blecheriene, soluția și adițiunea acestuia la conceptele burgosiene. 

Așadar, în privința relației dintre realitate și semn (în reprezentare existând o 

echivalență), simularea neagă putința semnului de a conduce gândirea către referință, deviind 

reprezentarea în simulacru
12

. Simulacru nu mai trimite la real, nu mai poate fi interșanjabil cu 

acesta, ci doar cu sine însuși, „în el însuși, într-un circuit neîntrerupt, ale cărui referință și 

circumferință, nu sunt niciundeŗ. Etapele evoluției conceptului de imagine, așa cum sunt 

enumerate de cercetător, corespund pe deplin și devin sugestive pentru evoluția relației dintre eul 

narativ blecherian și lume: imaginea este pe rând „reflectare a unei realități profunde, maschează 

și denaturează o realitate profundă, maschează absența unei realități profundeŗ sau „bună 

aparențăŗ, „rea aparențăŗ, „se joacă de-a aparențaŗ și este de ordinul „simulăriiŗ. Asemănarea 

blecheriană nu este decât o consacrare a neantului, „proba flagrantă a dispariției obiectelor în 

chiar reprezentarea lor: hiperrealulŗ. 

                                                             
8 Jean Baudrillard, Simulacre și simulare, Traducere de Sebastian Big, Editura Idea Design & Print, Cluj, 2008, p. 5. 
9 „Simulacrul nu e niciodată ceea ce ascunde adevărul ŕ el e adevărul care ascunde faptul că nu există niciun 

adevăr. Simulacrul e adevăratŗ, Jean Baudrillard, op. cit., p. 5. 
10 „Dacă până acum puteam alege drept cea mai frumoasă alegorie a simulării fabula lui Borges, cea în care 

cartografii Imperiului desenau o hartă atât de detaliată încât ajungea să acopere cu exactitate teritoriul (dar declinu 

Imperiului vede cum se destramă încetul cu încetul această hartă și cum cade ea în ruină; mai sunt câteva zdrențe 

reperabile în deșerturi ŕ frumusețe metafizică a acestei abstracțiuni ruinate, mărturisind despre un orgoliu pe 

măsura Imperiului, putrezind ca un hoit, întorcându-se la substanța solului, așa cum dublul îmbătrânește și începe să 

se confunde cu realul), această fabulă nu mai e de actualitate pentru noi, nemaiavând decât farmecul discret al 

simulacrelor de ordinul doiŗ, Jean Baudrillard, op. cit., p. 5. 
11 „...abstracția nu mai e de ordinul hărții, al dublului, al oglinzii sau al conceptului. Simularea nu mai e una a 
teritoriului, a unei ființe referențiale, a unei substanțe. Ea e generarea prin modele a unui real fără origine și realitate: 

hiperrealul. Teritorul nu mai precedă harta și nu-i mai supraviețuiește. De acum, harta precedă teritoriul ŕ 

precedență a simulacrelor ŕ, ea este cea care dă naștere teritoriului și, dacă ar fi să reluăm fabula, zdrențele 

teritoriului putrezesc astăzi pe întinderea hărții. Vestigiile realului, și nu cele ale hărții mai subzistă ici-colo, în 

deșerturile care nu mai sînt ale Imperiului, ci ale noastre. Deșertul realului însușiŗ, Jean Baudrillard, op. cit. p. 5. 
12 „Aceasta e simularea, în felul în care se opune reprezentării... Simularea pleacă invers, nu de la utopia principiului 

echivalenței, ci de la negarea radicală a semnului ca valoare, de la semn ca reversie și condamnare la moarte a 

oricărei referințe. În vreme ce repezentarea încercă să absoarbă simularea  intrepretând-o ca o falsă reprezentare, 

simularea învăluie întregul edificiu al reprezentării, transformând-o în simulacruŗ, Jean Baudrillard, op. cit., p. 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

527 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

527 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Așa cum remarca teoreticianul, în ipostaza eului spectator se instaurează și accentuează 

distincția pasiv/activ într-un spațiu spectacular, cu însușiri perspectivale. În universul eului 

privitor blecherian această opoziție este doar aparentă: interacțiunea celor două planuri (privitor-

privit) este depășită, ceea ce pare a fi doar de-privit este o realitate cu aceeași coerență ca a 

spectatorului, modificându-i acestuia existența. Sistemul panoptic își reclamă sfârșitul ca spațiu 

pasiv, având cel puțin puterea disuasiunii, evidențiază faptul că realul are aceeași consistență cu a 

sa
13

, privitorul este privit și copleșit, dominat; acum, în acest raport inversat de forțe, „dedublarea 

e de ajuns pentru a le trimite pe amândouă în artificialŗ (identitatea mediului cu mesajul). 

Teoreticianul subliniază „puterea ucigătoare a imaginilor, ucigașe de real, ucigașe ale propriului 

model, așa cum icoanele bizantine puteau fi ucigașe ale identității divineŗ. 

Lumea nu mai poate fi recuperată, re-conturată sau materializată, ci doar „restauratăŗ 

(reparată) la „nivelul unei ordini vizibileŗ; însă esența sa mitică cere un act de re-creație sau 

dispariție ritualică printr-un gest de-creator de aceeași natură magică. „Ordinea lentă, simbolică, 

stăpână a putrezirii și a morțiiŗ din panopticum, bâlci, vitrină, etajul casei sau chiar din orașul 

marginii existențiale nu mai poate participa la istoric. O integrare în cronologic nu face decât să 

conducă vectorialul către multiplicare, durata nu mai există, este numai stagnare; direcția 

orientată, cerută de re-temporalizare, devine nemișcare. Mai mult, identificarea (presupoziția) 

unui univers al simulacrului în care ființa blecheriană „trăieșteŗ nu o condamnă pe aceasta la 

moarte, dimpotrivă, la o existență-duplicat goală, identică în stagnare, având chiar aparențele 

viului față de modelele din vitrină
14

. 

Teoreticianul identifică și o simulare de un al treilea ordin, în care universul blecherian al 

duplicatelor și reflectărilor sunt metafora unui spațiu inexistent, „ascund faptul că realul nu mai e 

realŗ. 

Cea mai insignifiantă gestică este neutralizată, reglată de legile specularului ale miticului 

și alchimiei urmând să aibă ca finalitate autoreflectarea sau/ și autodistrugerea. Relația de 

dominare a privitorului către obiectul privit (panopticum, bâlci, vitrină, perete, pânză de 

proiecție, geam, hârtie fotografică, masă pentru îmbălsămare) se transformă în disuasiune văzută 

ca „violență neutră, implozivă, în metastază sau în involuțieŗ, act endotopic de spulberare și 

aneantizare. Trauma „pierderii referențilorŗ, în limbaj freudian, va conduce, ca gest reflex de 

apărare și autovalidare, către nevoia de disoluție, la salvare prin dispariția tuturor lumilor 

reflectate serial, cumulativ, fără putință de disociere ŕ descompunerea în elementele 

primordiale este soluția unei recuperări prin întorcerea la punctul de origine, facerii mitice îi 

opunem des-facerea de aceeași natură. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Baudrillard, Jean, Jean Nouvel, Obiecte singulare, Arhitectură și filozofie, traducere de 

Ciprian Mihali, București, Editura Paideia, 2005. 

                                                             
13 „Răsturnare datorită căreia devine imposibil de localizat o instanță a modeluui, a puterii, a privirii, a mediului 

însuși... Nu mai există subiect, nu mai există punct focal, nu mai există nici centru, nici periferie: pură flexiune și 

inflexiune circulară... implozie lentă și simulacre de spații în care vine să se mai joace efectul de realŗ, Jean 

Baudrillard, op. cit., p. 26. 
14 „Trăim peste tot într-un univers care seamănă straniu cu originalul Ŕ lucrurile sînt dublate de propriul lor scenariu. 

Dar acest dublu nu însemnă, ca în cazul tradiției, imanența morții lor Ŕ ele sunt deja exilate din propria lor moarte și 

chiar mai mult decât atunci când erau vii; mai zîmbitoare, mai autentice în lumina modelelor lor, asemenea fețelor 

pregătite de cei de la funeral homesŗ, Jean Baudrillard, op. cit., p. 12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

528 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

528 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Baudrillard, Jean, Simulacre şi simulare, traducere de Sebastian Big, Cluj-Napoca, 

Editura Idea Design&Print, 2008. 

Freud, Sigmund, Eseuri de psihanaliză aplicată, traducere de Vasile Dem. Zamfirescu, 

Bucureşti, Editura Trei, 1994. 

Freud, Sigmund, Psihologia inconştientului, traducere de Vasile Dem. Zamfirescu, 

Gilbert Lepădatu, George Purdea, Bucureşti, Editura Trei, 2010. 

Jung, Carl Gustav, Tipuri psihologice, traducere de Viorica Nişcov, Bucureşti, Editura 

Humanitas, 2004. 

Jung, Carl Gustav, Despre fenomenul spiritului în artă şi ştiinţă, traducere de Gabriela 

Danţiş, Bucureşti, Editura Trei, 2007. 

Jung, Carl Gustav, Opere complete. Vol. 4, Freud şi psihanaliza, traducere de Daniela 

Ştefănescu, Cuvânt-înainte de Vasile Dem. Zamfirescu, Bucureşti, Editura Trei, 2008. 

Rousset, Jean, Literatura barocului în Franţa. Circe şi păunul, traducere de Constantin 

Teacă, Prefaţă de Adrian Marino, Bucureşti, Editura Univers, 1976. 

Rousset, Jean, Dernier regard sur le baroque, Paris, José Corti, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:46 UTC)
BDD-A29725 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

