
 32

 
HELIADE ŞI ÎNŢELEGEREA ROMANTICĂ A RELIGIEI 

 

 
 

Dorin  ŞTEFĂNESCU 
 

 

 

Abstract 
 
 
 

As a true romantic who is pervaided by the ideality of art’s mission, Heliade carries out a poetic act when 
he dwells on  the words from the Bible. His work, Biblice (45) is an effort to ’sin-byblize’, a term used by Fr. 
Schlegel, that is to render the superior principle from the biblical narrative, the included third party ( the ’result’ ) 
that reabsorbes all the contraries and to catch the manifestation of that archi-phenomenon of logo-centric 
Creation. 

 
 

 

 

Precum orice doctrină vitalistă care află în centrul lumii sămânţa creatoare de viaţă, 
spiritualismul lui Heliade este dualist. Noul dualism, post-gnostic şi romantic, a aflat în 
creştinism un teren larg de manifestare şi, în special în Scriptură, o modalitate fertilă de 
exprimare. Prin urmare, este util de văzut în ce măsură tradiţia biblică rămâne în romantism o 
simplă sursă de inspiraţie, o “temă” exterioară la care se recurge ca la oricare alta, sau, 
dimpotrivă, mesajul sacru al Cărţii este topit în elaborări teoretice originale, dobândind astfel o 
strălucire uşor “eretică”, dar cu atât mai semnificativă. Nu e nevoie de prea multe exemple 
pentru a demonstra propensiunea religioasă a romantismului care, cel puţin prin anumiţi 
reprezentanţi ai săi, credea că află în simbolurile iudeo-creştine o cheie în măsură să descifreze 
tainele naturii. Nu e însă mai puţin adevărat că definiţia romantică a religiei, în speţă a 
creştinismului ca religie totală, ascunde o anumită ambiguitate. Ambiguitate izvorâtă din 
organicismul funciar al construcţiilor ideatice de tip romantic, amalgam ce se dorea o sinteză 
mai degrabă intuitivă decât raţională, în orice caz programatică, între religie, estetică, filosofia 
naturii şi ştiinţă. Pe de altă parte, acelaşi sintetism presupune o topire a tuturor “aluviunilor” 
într-o singură formă reprezentativă a ceea ce romanticii numeau noua religie, deziderat la prima 
vedere utopic, dar cu atât mai grăitor în ceea ce priveşte superba aspiraţie a unui spirit etern 
iscoditor. “Dacă ţinem seama de toate elementele care s-au vărsat în matca haotică a noii religii 
şi care au pornit din ea, remarcă R. Huch, precum monoteism, creştinism, păgânism, mitologiile 
tuturor popoarelor şi ale tuturor timpurilor, atunci trebuie să recunoaştem că ar fi fost nevoie de 
un pumn de uriaş pentru ca toate aceste materii dezbinate să fie topite într-o imagine plină de 
adevăr şi frumuseţe”. (1) 

Aceeaşi ambiţie aproape prometeică de a cuprinde totul într-un centru de maximă 
spiritualitate reprezintă dorinţa, în mare parte de sorginte protestantă (în cazul romanticilor 
germani) de a-l întâlni pe Dumnezeu în suflet. “Noua” religie romantică uneşte în acelaşi ideal al 
centralităţii transcendenţa şi imanenţa, ideea divină şi existenţa naturală (2), fiind mai degrabă o 
mistică decât o religie întemeiată pe o dogmatică. “Cu Dumnezeu în suflet”, conform cuvintelor 
lui Ritter dintr-o scrisoare către Baader (3), romanticul cunoaşte realul prin contemplaţie 
lăuntrică, trăită într-o experienţă arzătoare. Iar ceea ce este real este tocmai ceea ce se naşte în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 33

suflet, Dumnezeu sau Unul care le integrează pe toate în aceeaşi imagine a unirii şi concentrării. 
Astfel încât cunoaşterea religioasă este o re-legare de acest temei fiinţial, o pătrundere intuitivă şi 
o revelare iluminativă prin participarea la un mister fundamental: co-naşterea lui Dumnezeu la 
rădăcina fiinţei. 

Îndepărtarea de dogmatism şi, implicit, de o anume raţionalizare a credinţei reiese cu 
limpezime din diferenţa pe care Schleiermacher o face între o acţiune săvârşită din spirit religios 
şi alta cu spirit religios. Nimic, remarcă el în Cuvântări despre religie, nu trebuie făcut din spirit 
religios (reacţie mai mult sau mai puţin străvezie la imperativul moral kantian), ci cu spirit 
religios, cu acea înzestrare creatoare a sufletului însuşi care însoţeşte, precum o muzică, orice 
faptă umană. (4) Din moment ce Dumnezeu se naşte şi locuieşte în suflet, El dă naştere 
conştiinţei de Sine, trezind la viaţă energiile întregii fiinţe. În acest sens, a fi conştient de 
Dumnezeu înseamnă a adera la un destin mai înalt, a te integra într-o comuniune orizontică. (5) 
Ideea romantică de totalitate şi organicitate exclude întru totul izolarea, desprinderea de ceilalţi 
şi, implicit, de Cel care îi dă sensul de a fi (se va vedea cât de importantă este această postulare a 
unităţii cu privire la implicaţiile păcatului şi ale căderii), dar, în mod paradoxal, presupune 
“reabilitarea” şi “justificarea” destinului separat, individual, al omului. (6) 

Ajunşi în acest punct al discuţiei despre înţelegerea romantică a religiei, în faţa noastră 
drumul se bifurcă: pe una din căi întâlnim renaşterea religioasă a mitologiei (sau, dacă vrem, 
sensul mitologic al reprezentărilor religioase); pe cealaltă cale ne întâmpină creştinismul înţeles 
ca religie totală, universală. Ceea ce nu înseamnă că speculaţiile romantice “mitologizante” ar fi 
străine de spiritualitatea creştină; dimpotrivă, de cele mai multe ori, aceiaşi gânditori care află în 
noua mitologie o sursă de regenerare a religiei gândesc în spirit şi în orizont creştin. Atunci când 
Fr. Schlegel, de exemplu, spune că “încă nu există nici o religie”, el se referă la lipsa, în poezia 
modernă, a acelui punct central al contactului dintre creativitatea personală şi energia universală, 
centralitate pe care (în Cuvântare despre mitologie) o identifică în nivelul mitologic al devenirii 
spiritualităţii. Faptul că acest centru lipseşte antrenează drept concluzie logică: “noi nu avem o 
mitologie”. Revine astfel gândirii romantice să creeze o nouă mitologie pentru a recentra toate 
năzuinţele dispersate ale spiritului. (7) Cale pe care va păşi Schelling, care (în Filosofia artei şi apoi 
în Filosofia mitologiei) consideră că “mitologia idealistă s-a revărsat, în decursul timpului, pe de-a-
ntregul, în creştinism”, acesta din urmă fiind “o apariţie cu totul singulară a spiritului universal”. 
(8) Dacă mitologia greacă are ca materie intuiţia universului drept natură organică (aspect ce îi 
conferă realitate), mitologia creştină are ca materie intuiţia universului drept istorie providenţială 
(ceea ce face ca ea să se îndrepte spre idealitate). Disociere din care Schelling desprinde ideea 
îndepărtării lumii moderne de natură, de-naturare generată de creştinism care a apărut în golul 
lăsat de dispariţia formei mitologice greceşti şi, prin urmare, de sentimentul decăderii relaţiei cu 
natura. Din această carenţă reală a decurs o năzuinţă ideală spre o lume care nu putea recupera 
absolutul naturii decât în istorie, dar într-o istorie transfigurată. Deschiderea creştinismului spre 
infinit a prilejuit intervenţia supranaturalului în natură, prin intermediul miraculosului, al 
misterului. Or “replierea naturii ca mister a dat lumii moderne orientarea generală către tainele 
naturii”. (9) Ca atare, noua mitologie nu trebuie să fie una de împrumut, ci una care să-şi 
“răsădească” divinităţile idealiste în natură. Re-legarea de natură are loc astfel pe calea indirectă a 
accesului la miezul ei misterios, supranatural. (Nu vom urma calea mitologică, vom reveni însă 
la “calea indirectă” de acces la înţelegerea semnificaţiilor simbolice ale arhetipurilor Creaţiei, aşa 
cum apar ele în opera lui Heliade).(10) 

A doua cale nu urmăreşte crearea unei noi mitologii ci, chiar dacă porneşte tot de la 
datele unei religii mai degrabă a inimii decât a intelectului, reorientează natura religioasă spre 
rădăcinile ei creştine. Pentru Novalis bunăoară, creştinismul şi religia se suprapun (11), pentru 
Schleiermacher creştinismul este religia universală (12), iar pentru A.W.Schlegel “religia este 
rădăcina existenţei umane”, creştinismul fiind un “principiu conducător în istoria popoarelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 34

mai noi”, creând predispoziţia unei noi sensibilităţi artistice, cu adânci repercursiuni în cultura 
europeană. (13) Se cunoaşte, de asemenea, rolul pe care creştinismul l-a jucat în elaborările 
estetice ale Doamnei de Stael (14) şi, în special, ale lui Chateaubriand. (15) Dincolo de aceste 
câteva exemple însă, dar prin ceea ce ele au grăitor, se pare că noua sensibilitate religioasă (şi, 
implicit, poetică) a resimţit cu acuitate fisurarea lumii pe care a provocat-o apariţia mesajului 
creştin. Iar ca urmare a fisurării – dualitatea, dubla apartenenţă a sufletului, “a unei vieţi psihice 
împărţite în mod constant între două planuri, două realităţi între care se simte fără încetare 
existenţa unui soi de contradicţie”. (16) 

Spre deosebire însă de sistemele dualiste (gnostice), în care două principii concurente 
(Binele şi Răul) îşi dispută stăpânirea lumii, creştinismul depăşeşte falsa antinomie între spirit şi 
trup, între această lume şi cea de dincolo, prin credinţa în prezenţa unitivă a lui Dumnezeu în 
suflet, altfel spus dualismul se resoarbe în triadism. Pentru Gorres (în Mistica creştină), monismul 
nu dă drept de existenţă decât Binelui increat, singurul principiu “tare”, faţă de care răul, 
neavând o existenţă proprie, este o lipsă creată. Pe de altă parte, dualismul presupune două 
principii de forţă egală, binele şi răul disputându-şi, fiecare în zona sa de influenţă, suveranitatea 
asupra fiinţei şi a lumii. Rezultă că doar monismul (un singur Dumnezeu, un singur principiu 
suprem existent) este doctrină a adevărului, în timp ce dualismul, abătându-se de la regula de aur 
a unităţii, este erezie. (17)  

În ceea ce îl priveşte pe Heliade, după ce respinge atât dualităţile monstruoase, 
destructive din moment ce “se compun din termeni amândoi positivi (…), fiind de aceeaşi 
natură”, cât şi pe cele himerice, în care “un termen este positiv şi altul negativ” (18), propune 
dualităţile naturale, “singure cum se vede la creaţie destinate prin amorul divin şi universal de a 
crea, a produce în infinit şi în nemărginit”. (19) Dualităţile naturale, singurele adevărate pentru 
că singurele creatoare, nu ajung la opoziţie, contrariile – “doi termeni corelativi, paraleli, 
simpatici şi armonici amândoi” –  complinindu-se într-o întregire reciprocă. (20) Heliade insistă 
asupra primordialităţii acestui tip de dualităţi, superioare şi adevărate întrucât sunt create de 
iubirea divină încă de la începutul lumii; ele dobândesc astfel caracter absolut, sacru şi natural 
totodată. Natura ieşită din mâinile Creatorului nu poate fi decât bună; drept urmare, “Natura nu 
ne prezintă pretutindeni (…) decât dualităţi corelative, paralele, simpatice, creatore; că tot ce a 
creat Dumnezeu este bun foarte, şi că tot ce a făcut Omul, sau din rea credinţă sau din ignoranţă, 
tot ce au pervertit relele doctrine aceea este rău foarte”. (21) Relele doctrine nu sunt decât 
dualismele de tot felul care pun contrariile în stare de opoziţie, distrugând echilibrul instaurat ab 
initio, destabilizând entităţi “create de a fi în eternă nuntă şi armonie”. (22) 

Dacă până în acest punct Heliade este de acord cu Gorres în respingerea sistemelor 
dualiste ca fiind cele mai mari erezii (“doctrine fatale şi inumane”), el se desparte de gânditorul 
german în ceea ce priveşte monismul, doctrinele unitare: “Unitari se zic cei ce recunosc şi cred 
un singur principu ca început al tuturor, şi principul lor este monada sau unitatea simplă”. (23) 
La prima vedere, Heliade consideră drept monism însuşi creştinismul: credinţa într-un singur 
principiu atotputernic din care purced toate cele existente. Dar el distinge cu fineţe între două 
feluri de unităţi: unitatea simplă şi unitatea compusă. Cea dintâi reprezintă o monadă închisă, 
necreatoare şi, ca atare, echivalentă cu nimicul din care nu poate să se nască nimic (acest punct 
de vedere este important în ceea ce priveşte poziţia lui Heliade faţă de principiul teologic al 
Creaţiei ex nihilo). Creştinismul însă oferă o unitate compusă, mai exact spus o dualitate 
corelativă, creatoare a celui de-al treilea termen, unitatea compusă fiind de fapt o monadă 
deschisă (sau cu fereastră), o trinitate: “în natură nu se află unitate simplă; (…) tote obiectele, fie 
mari, fie oricât de mici ca cei mai nepricepuţi atomi, sunt totdeauna compuse; (…) unitatea 
simplă este una cu nula, una cu nimicul (…), unitatea simplă fiind una cu nimicul, credinţa (…) 
se bazează pe nimic; şi dacă în adevăr sunt adevăraţi unitari al căror principu să fie ceva, să fie o 
fiinţă, nu pot decât a adopta unitatea compusă care este trinitatea”. (24) Din această distincţie, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 35

Heliade desprinde trei urmări: monismul (monada închisă sau unitatea simplă) este absurd din 
punct de vedere filosofic, întrucât existenţa unei unităţi simple este contrară naturii, împotriva 
firii lucrurilor create compuse; monismul este o erezie religioasă, pentru că deformează adevărul 
divin care nu poate fi decât tri-unitar; monismul este o aberaţie politică, având în vedere că dacă 
o societate l-ar pune în practică, ea s-ar vedea lipsită de drepturi şi libertăţi, supusă unei voinţe 
unice, despotice: “Doctrinele Unitare, dacă sunt filosofice, sunt absurde; căci unitate simplă nu 
există; - dacă sunt religioase, propagă eroarea în loc de adevăr; - şi dacă sunt politice, primul lor 
autor a fost un monarh absolut, un despot, sau a cugetat spre a deveni despot”. (25) 

Ca atare, pentru Heliade, “Christianismul, Soarele Dreptăţii, Mântuirii sau al Libertăţii 
integrale” (26) prezintă o unitate compusă, adevărata Ecclesie a libertăţii: “Spiritul 
Christianismului adevărat a fost federativ, trinitar, iar nu unitar”. (27) Această Ecclesie 
“ecumenică şi universală, după tipul sistemei solare” este Ecclesia primitivă, “Mater a 
Chreştinilor”, “sufletul societăţii”, iar “Spiritul ce trăia într-însa era sufletul marelui corp colectiv 
al Chreştinătăţii” (28), acel “duh al creştinătăţii”, invocat de Novalis, care dă viaţă corpului 
comunitar, legându-l de Lege, adică insuflându-i prin toate firele ţesăturii sale sociale credinţa în 
Legea pozitivă şi afirmativă a universalităţii triadei divine. Creştinismul este astfel “împlinirea 
legii date de Moyse, perfecţionarea ei”, re-legarea omului de adevărul transcendent, ca o 
confirmare a vocaţiei şi a speranţei umane: “Relegea apoi sau credinţele primilor Chreştini venea 
spre a garanta Legea”. (29) Religia nu este pentru Heliade decât garanţia unirii cu Cel care, 
întreit în unitatea fiinţei sale, cheamă la comuniune şi iubire. Când îşi exprimă îndemnul “Ca să 
fie Fiinţa adevărată iar nu fictivă, caută să fie Trinitate” (30), el are în vedere nu doar Fiinţa 
divină, ci tot ceea ce fiinţează în cuprinsul lumii naturale. Totul în natură este compus, de la 
atomul divizibil până la sufletul omului şi la structura comunitară. Pentru ca atomul să nu 
stagneze într-un punct steril, pentru ca omul să nu fie privat de libertate şi de dorinţa de 
progres, pentru ca societatea să nu se osifice, să nu-şi dogmatizeze raporturile, monadismul (sau 
unitheismul) trebuie să fie înlocuit prin triadism. “Acest model de societate nuoă, ca un adevăr 
al sistemei naturii, al legilor eterne ale lui Dumnezeu” este clădit după modelul oferit de natura 
însăşi a lucrurilor, aşa cum s-a înfăţişat ea, în prima zi a Creaţiei, zămislită de Cuvântul 
Creatorului. (31) 

Dacă natura primordială este “bună foarte”, căci ea este lumea la începutul ei, creată 
pentru a-şi desăvârşi vocaţia ascensională, ea oferă însuşi modelul oricărei doctrine: “Natura este 
maestru primordial, natura este depositarul înaltului legislator universal”. (32) Dragostea 
romanticilor pentru natură nu e străină de dubla existenţă a sufletului, de condiţia fisurată a 
fiinţei umane care caută în natură (şi uneori în adâncul transcendent al propriei naturi) supra-
natura, acea armonie a contrariilor ce se complinesc “pentru că le-a dictat-o natura”. (33) Or 
pentru a accede la această “eră armonică”, nu e necesară o întoarcere în timp, ci o înălţare 
deasupra falselor conflicte, dincolo de aparenţe. Novalis intuise o astfel de Aufhebung 
fenomenologică, afirmând că “înălţarea este mijlocul excelent de a ieşi deodată din conflicte 
fatale (…), înălţarea tuturor fenomenelor la condiţia miracolului, a materiei la condiţia spiritului, 
a omului la condiţia lui Dumnezeu, a oricărui timp la condiţia vârstei de aur”. (34) Atât era 
armonică heliadiană, cât şi vârsta de aur novalisiană nu înseamnă în primul rând un început 
absolut, ci mai degrabă o esenţă sacră, nepieritoare, a tuturor celor trecătoare. Ea este în acelaşi 
timp o lumină abia întrezărită sau chiar ocultată, acea solaritate pe care Heliade o invoca în 
descrierea Ecclesiei primitive şi a spiritului creştinismului. Parafrazându-l pe Schelling, putem 
spune că trupul vizibil al lumii e finit şi trecător, pentru că nu există în sine însuşi, ci doar pentru 
a semnifica infinitul. De aici şi semnificaţia sporită a idealului proiectat, după cum am amintit, în 
relaţie cu o natură suprasensibilă, miraculoasă: replierea naturii ca mister orientează spiritul către 
tainele ei supra-naturale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 36

Or ceea ce în natură vorbeşte şi se ascunde totodată este Cuvântul divin, la fel cum “era 
armonică” este “era promisă a Cuvântului-Judecător şi dăruitor universal”. (35) “Cuvântul este 
principul tuturor legilor eterne ale naturii materiale şi naturii spirituale”, “focarul tuturor 
scânteilor divine ale raţiunii universale dăruite cu justiţie şi economie divină peste tot ce 
trăieşte”, “expresia inteligenţei Spiritului”. (36) Îndemnul lui Heliade prin care el arată calea spre 
Fiinţa adevărată (“caută să fie Trinitate”) se completează cu îndemnul, aproape imperativ, la 
vederea esenţei luminoase ce dă existenţă tuturor celor ce sunt, chemându-le la fiinţare: 
“deschideţi ochii la lumină şi la puterea Cuvântului” pentru a fi “fraţi în Cuvânt”. (37) Dar 
această lumină pură a Cuvântului divin, menită să mărturisească prezenţa lui Dumnezeu în 
suflete, “începu să se întunece”; Ecclesia, dintr-o “şcoală de luminare, se prefăcu într-o şcoală 
de întunecare” (38), oficializându-se şi dogmatizându-se. Frăţia întru lumina Cuvântului, 
adevăratul sens al Re-legii, decade în idolatrie, în separare şi individualism, “primul pas de 
dezbinare”. Natura însăşi, după cum am arătat, nu mai oferă transparenţa originară a armoniei 
create, ci devine misterioasă, tăinuind în inima ei un sens supra-natural, transcendent. Cuvântul 
rănit se refugiază în adâncul manifestării sale, Logos-ul se retrage ascunzându-se în propria sa 
arătare in-vizibilă. Ascultarea lui cere astfel un exerciţiu de interpretare, de distingere a 
adevăratelor semnificaţii, de cernere a luminii. Acest efort al înţelegerii – ce urmăreşte calea 
indirectă a accesului la înţeles – se orientează către cuvântul Scripturii ca spre singurul cuvânt 
care continuă să vorbească şi să reveleze adevărul vieţii. “Cel care ascultă cuvântul Scripturilor 
ştie că acesta spune adevărul, pentru că în el se auto-aude Cuvântul care se instituie în viaţă”. 
(39) Menirea Bibliei este, după Heliade, de “a despărţi între întuneric şi lumină” (40), fiind o 
garanţie a ascultării Cuvântului divin care indică o cale a ieşirii din păcatul necunoaşterii şi al 
neprimirii adevărului. “Misiunea Biblicelor” este astfel de a-i face pe oameni “a ieşi (…) din 
Egipt, din lumea Faraonică, din lumea învechită în rele, din lumea Păcatului”. (41) Este totodată 
o ieşire din monadism şi o părăsire a vechiului – în ceea ce are el dogmatic – şi o intrare în 
căinţă – ca prag al iertării – şi în adevărul naturii eterne: “Într-un cuvânt, misiunea Biblicelor 
(…) este de a aduce la căinţă pe păcătoşii de speculatori cu divinitatea, şi la adevăr pe rătăciţii ce 
se scoală asupra religiei. Biblicele vor arăta (…) că numai legile naturale sunt eterne, numai ele 
sunt drepte (…), pentru că numai ele vin de-a dreptul de la Dumnezeu”. (42) Înţelegerea 
sensului ascuns, spiritual, al Scripturii operează prin amintita înălţare deasupra aparenţei; 
aducerea la căinţă şi la adevăr înseamnă ridicarea la înţelegerea Cuvântului care arată însăşi 
prezenţa Vieţii. De aceea, “tot ce nu e din sorgintea Bibliei şi Evangheliei e nepriceput” (43); tot 
ce nu vesteşte Cuvântul lui Dumnezeu nu e decât aparenţă ori non-manifestare, neînţeles 
izvorât din tăcerea unui gol fără adresă şi semnificaţie. 

Dacă creaţia vizibilă ascunde sensul Creaţiei dumnezeieşti, aducând la vizibilitate nu 
esenţa Cuvântului creator, ci o imagine care îl re-prezintă în sensibil, înseamnă că ceea ce se 
vede e un simbol care cere să fie interpretat. La fel, cuvântul Scripturii nu e Cuvântul lui 
Dumnezeu; în el adevărul se rosteşte ca analogon al Logos-ului, oglindind în propria-i rostire 
vocea Creatorului. Astfel că întreaga natură ca şi întreaga Scriptură reprezintă un text 
semnificativ al lucrării divine. Sau, în cuvintele lui Baader, “un poem îndrăzneţ, al cărui sens, 
totdeauna acelaşi, se manifestă necontenit sub noi aparenţe. E o mare fabulă care, în fiecare din 
momentele pieritoare ale timpului, se apropie de morala ei, care e una, splendidă şi admirabilă. 
Fericit muritorul căruia un presentiment i-a înlesnit cât de cât cunoaşterea acestei mari 
semnificaţii, făcându-l să tresară. I-a fost dat acestuia să contemple invizibilul sub vălurile sale 
(…). Legea naturală a omului (…) îl hărăzeşte să perceapă vocea lui Dumnezeu, care răsună pe 
toate tărâmurile, să citească şi să descifreze hieroglifele divine”. (44) Atunci când face referire la 
cuvântul Scripturii, Heliade, ca orice romantic pătruns de idealitatea menirii artei, îndeplineşte 
de fapt un act poetic. Biblicele sale (45) nu sunt decât un efort de a “sin-bibliza”, cu un termen 
împrumutat de la Fr. Schlegel, adică de a degaja din naraţiunea biblică acel principiu superior, al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 37

terţiului inclus (al “Rezultatului”) ce resoarbe toate contrariile, şi de a surprinde manifestarea 
acelui arhi-fenomen al Creaţiei logo-centrice. 
 
 
 
NOTE    
 
1. Romantismul german, Ed. Univers, Bucureşti, 1974, trad. Viorica Nişcov, p.167. 
2. “Orice filosofie îl postulează pe Dumnezeu şi nu e posibilă decât dacă pleacă de la acest 
postulat”, scrie Carus în primele rânduri din Natură şi Idee (1861), definind sufletul drept “ideea 
divină care trăieşte o existenţă individuală în natură” (apud Albert Béguin, Sufletul romantic şi visul, 
Ed. Univers, Bucureşti, trad. D. Ţepeneag, pp.179, 181). 
3. Cf. A. Béguin, op. cit., p. 114. 
4. Cf. R. Huch, op. cit., p.156; Nicolae Râmbu, Romantismul filosofic german, Ed. Polirom, Iaşi, 
2001, p.64. 
5. “Nu există altă conştiinţă adevărată decât conştiinţa de Dumnezeu, sau conştiinţa pe care 
Dumnezeu poate să ne-o împrumute şi care nu se confundă câtuşi de puţin cu evidenţa stărilor 
noastre « lucide »” (A. Béguin, op. cit., p.87). 
6. Ibid., pp. 107-109. Cf. de asemenea, diferenţa dintre Totul cosmic panteist şi prezenţa Totului 
în Dumnezeu, pp.106-107. 
7. “O mitologie nouă nu poate decât să iasă laborios din străfundurile spiritului” (în August 
Wilhelm şi Friedrich Schlegel, Despre literatură, Ed. Univers, Bucureşti, 1983, trad. Mihai 
Isbăşescu, p.482). Cf. şi R. Huch, op. cit., p.283. 
8. Filosofia artei, Ed. Meridiane, Bucureşti, 1992, trad. Radu Gabriel Pârvu, p. 121. “Dar 
niciodată, continuă Schelling, substanţa creştină nu s-ar fi constituit în mitologie dacă 
creştinismul n-ar fi devenit universal-istoric” (p.123). Cf. şi p.141, cu referire la “materia poetic 
universal-valabilă a creştinismului”. 
9. Ibid., p.149. 
10. De asemenea, nu intenţionăm să abordăm problema diferenţei dintre religie şi religiozitate, 
aşa cum apare ea în pietismul înţeles ca sentiment religios, în special la Schleiermacher în 
Cuvântări despre religie (cf. N. Râmbu, op. cit., pp. 59-70). 
11. Cf. R. Huch, op. cit., p.161; A. Béguin, op. cit., pp.285-286. “Religia trebuie să câştige inimile, 
spune el în Creştinătatea sau Europa, înainte de a fi obştesc venerată şi de a putea să intervină 
iarăşi în treburile lumeşti prin îndrumare binevoitoare şi armonizare a sufletelor” (în Între veghe şi 
vis, Ed. Univers, Bucureşti, 1995, trad. Viorica Nişcov, p.233). 
12. Religia este, pe lângă intuiţie, şi sentiment al universului; ca atare, “romanticii se apleacă 
asupra creştinismului primitiv”, predogmatic (N. Râmbu, op. cit., p.69). Iată în acest sens câteva 
rânduri ale lui Heliade care vin să întărească credinţa în simplitatea necoruptă a creştinismului 
primitiv: “Adoratorii luminii vin de la Răsărit, din cuprinsuri depărtate spre a recunoaşte 
Cuvântul de Împărat şi a se închina lui. Oamenii necorupţi, oamenii primitivi, păstorii sunt 
asemenea cei dintâi ce se unesc cu îngerii spre a intona imne la Cuvântul ce se naşte. Spre a 
recunoaşte dar Cuvântul sau raţia divină se cere sau o ştiinţă luminată, sau o natură simplă şi 
primitivă” (Ecuilibru intre antiteze sau Spiritul şi Materia, Bucureşti, publicat de la 1859 până la 
1869, p.184; cf. şi p.322). Pentru prezenta lucrare vom folosi sigla EA. 
13. Prelegeri despre artă şi literatură dramatică, în August Wilhelm şi Friedrich Schlegel, op. cit., 
pp.197-199. 
14. În Despre Germania, ea vede poezia drept un cânt religios izvorât din adâncul sufletului, care 
exprimă “misterul adevăratei frumuseţi” în care vorbeşte însăşi “prezenţa Divinităţii”. Poezia 
stabileşte legătura dintre transcendenţă şi trăirea sa în imanenţă, dând glas fiorului pe care îl 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 38

trezeşte în noi chemarea divină. Cu precădere în partea a patra a acestei opere (Religia şi 
entuziasmul), Doamna de Stael proclamă “scopul filosofic şi religios” al fenomenelor naturii, artei 
revenindu-i rolul de a exprima un entuziasm inalterabil, dând cuvântul acelui zeu care ne 
locuieşte şi care nu poate vorbi decât în şi prin sufletul nostru. 
15. În Geniul creştinismului, autorul afirmă excelenţa artei creştine care înfăţişează nu natura pură 
şi simplă, ci natura purificată, spiritualizată, “natura corectată, natura evanghelică”. “Religia 
creştină este (…) ea însăşi un fel de poezie, întrucât situează caracterele în frumosul ideal”. Spre 
deosebire de calea mitologizantă a romantismului, Chateaubriand urmăreşte eliberarea naturii 
din lanţurile mitologiei, şi aceasta pentru că mitologia “lipsea creaţia de întreaga sa gravitate, 
măreţie şi singurătate”. Creştinismul a readus natura la starea ei sublimă, înlăturând aparatul 
mitologic: “adevăratul Dumnezeu, reintrând în creaţiile sale, i-a redat naturii propria sa 
imensitate”. Astfel că o “maşinărie de operetă”, un mecanism artificial şi ridicol a fost înlocuit 
cu “miracolul creaţiei”. 
16. A. Béguin, op. cit., p.170. Dualismul lăuntric poate degenera însă în convulsii sufleteşti, într-o 
criză religioasă care a hrănit destule conversiuni la catolicism (cf. cazul Brentano, id., p.357). 
17. Cf. R. Huch, op. cit., pp.488-489. 
18. EA, p.10. 
19. Ibid., p.11. 
20. A se compara concepţia heliadiană cu următoarele aprecieri ale lui Passavant care, postulând 
rezolvarea opoziţiilor ireconciliabile în contrarii complementare, imaginează adevărul superior 
ca armonie creată: “la începutul împăcării opoziţiile vor redeveni contrarii, iar acestea se vor 
preface în adevăr superior” (apud R. Huch, op. cit., p.490). 
21. EA, p.11. Spre deosebire de dualităţile corelative, “dualităţile himerice, dualităţile 
monstruoase n-au provenit decât din călcarea legilor Naturii, din ignoranţa Omului şi 
pervertirea lui, şi din dislocarea termenilor de la locul lor respectiv” (ibid.). 
22. Ibid. “Blestemată de trei ori doctrina sau sistemele ce pun luptă între ambii termeni ai 
dualităţilor naturale şi adevărate; căci ceea ce uneşte Dumnezeu omul să nu desfacă”. 
23. Ibid., p.9. 
24. Ibid.. 
25. Ibid., p.16. Decurge din acest ultim aspect opţiunea lui Heliade pentru o democraţie 
federativă, după modelul societăţii creştine primitive (cf. ibid., p.372), o organizare în “staturi 
mici confederate după typul Ecclesiei” (ibid., p.355). 
26. Ibid., p.4. 
27. Ibid., p.212. 
28. Ibid., p.297. 
29. Ibid., p.322. 
30. Ibid.. 
31. Cf. ibid., p.330. De remarcat că, dacă pentru alţi romantici catolicismul reprezintă echilibrul 
prin regăsirea unităţii universale, pentru Heliade, dimpotrivă, el este echivalent cu 
“faraonismul”, întrucât este “un centru general care să absoarbă toate centrele parţiale” (ibid., 
p.228), ca atare o unitate simplă, monadică. Spre deosebire de acest “despotism” teocratic, 
Ecclesia Răsăritului a păstrat mult mai bine spiritul primar, natural al Tradiţiei, al Legii divine 
devenită “Religia lui Christos” (cf. pp.300-301). “Aspiraţia după o biserică atotcuprinzătoare, 
unitară, corespundea concepţiei romantice, îndreptate eminamente către unitate” (R. Huch, op. 
cit., p.488): “Orientarea populară a creştinismului, spune Schelling, principiul bisericii de a prelua 
în sine totul, ca un ocean, de a nu exclude nici pe cei nenorociţi şi dispreţuiţi, într-un singur 
cuvânt, năzuinţa de a fi catolică, universală, avea să o determine curând să-şi confere o 
integritate exterioară, aidoma unui trup” (Filosofia artei, ed. cit., p.132). Dar această catolicitate în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior



 39

sensul de katholon (în totalitate, potrivit cu întregul) este posibilă, după Heliade, doar prin 
relegarea la adevărul viu al Ecclesiei primitive, trinitară şi federativă. 
32. EA, p.329. 
33. Ibid., p.330. 
34. Apud N. Râmbu, op. cit., p.42. 
35. EA, p.331. 
36. Ibid., p.292. 
37. Ibid., p.293. 
38. Ibid., p.214. “Cuvântul era Lumina cea adevărată care luminează pe tot omul, care vine în 
lume. În lume era şi lumea nu L-a cunoscut. Întru ale Sale a venit, dar ai Săi nu L-au primit” 
(Ioan 1, 9-11). 
39. Michel Henry, Cuvânt şi religie: Cuvântul lui Dumnezeu (în Jean-Louis Chrétien, Michel Henry, 
Jean-Luc Marion, Paul Ricoeur, Fenomenologie şi teologie, Ed. Polirom, Iaşi, 1996, trad. Nicolae 
Ionel, p.157). 
40. EA, p.7. 
41. Ibid., p.8. “Primii Chreştini (…) veniră să se dezbrace cu totul de Omul cel vechi, să pună o 
linie de demarcaţie între ei şi lumea veche” (ibid., p.327). 
42. Ibid., p.8. 
43. Ibid., p.228. 
44. Apud A. Béguin, op. cit., pp.107-108. De remarcat valoarea simbolică pe care romantismul o 
acordă hieroglifei – hieros-glyphein – semn elocvent al hiero-faniei: “ce este orice mitologie 
frumoasă altceva decât o expresie hieroglifică a naturii înconjurătoare, în această transfigurare de 
fantezie şi iubire ?”, se întreabă Fr. Schlegel în Discuţie despre poezie (în August Wilhelm şi 
Friedrich Schlegel, op. cit., p.485; cf. şi p.500). 
45. Biblicele sau Notitii historice, philosophice, religiose şi politice asupra Bibliei, Paris, 1858. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:57:01 UTC)
BDD-A2970 © 2004 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

