
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1029 
 

SYLVIE GERMAIN ET PAUL CELAN. PERSPECTIVES SUR LA JUDEITE DANS LE 
ROMAN GERMANIEN 

 

Roxana Maximilean 

PhD. Student, Babeş-Bolyai University of Cluj-Napoca 
 
 

Abstract:Our work focuses on the relationship between Sylvie Germain's novel Magnus and a poem she 
chooses to insert inside the book, Paul Celan's Death Fugue. John Felstiner, one of the most important 

critics of the poet considers the poem as the Guernica of the post-war European literature. We will try to 

distinguish the construction of a common theme that of the pain enveloped in the silence imposed by an 

absurd regime, the Holocaust. Even if she does not have Jewish origins, a part of Sylvie Germainřs books 
reveal the sensitivity of the writer for the victims of this catastrophe. The affirmation is reinforced by her 

preference for Paul Celan, a poet of Jewish origin and his Death Fugue, the poem he dedicates to his mother 

who died in an extermination camp. Magnus is also one of those books that sketch this dark period of 
history, illustrating the fate of a boy who was rendered to silence and amnesia by the violent loss of his 

mother during a bombardment. Our paper aims to identify the motivation of the choice of the poem, how the 

poem is inserted inside the novel, and its role in understanding the entire book. Then, we will analyze the 

problem of the silence displayed by the divinity towards Evil in the world, a recurring theme in Sylvie 
Germainřs work, and the evil figures constructed in the concerned novel. 

 

Keywords: intertextuality, Holocaust, memory, silence, identity quest. 
 

 

1. Introduction 

Sylvie Germain n‘a plus besoin de présentation puisque son nom retentit déjà dans le 

paysage littéraire actuel. La valeur de son travail a été maintes fois récompensée par de nombreux 

prix littéraires parmi lesquels le prix Femina pour Jours de colère, ou le Goncourt des Lycéens pour 

Magnus. Son œuvre se caractérise par une écriture luxuriante, un imaginaire puissant, un univers 

authentique qui trouve sa source d‘inspiration dans la Bible, les mythes et les légendes. La critique 

la décrit comme : « Gulliver chez les Lilliputiens » (Garfitt 2003, 75), « d‘abord un écrivain, un 

artiste », « une prodigieuse conteuse » (Goulet 2006, 9), auteur « entré dans le panthéon des 

écrivains sur lesquels se penche l‘université » (Narjoux, Durrenmatt 2011, 7). Sylvie Germain fait 

preuve d‘une culture immense observable dans les nombreuses références aux musiciens comme 

Bach ou Haydn, aux peintres comme Vermeer ou Chagall, aux philosophes comme Emanuel 

Levinas ou Simone Weil. Des personnalités qui font partie de notre patrimoine et dessinent notre 

paysage culturel. « Or, Sylvie Germain se dit habitée, faite de la chair des autres ». Elle soutient que 

« nos têtes sont pleines de filiations, de généalogie, d‘âmes errantes, nos doubles, nos revenants, nos 

amours mortes, nos manques ce qui fait des nous des hommes et des femmes livres» (Garfitt 2003, 

76). 
De même écrivons-nous toujours de seconde main, en écho, en réponse et réaction à ce que d‘autres ont déjà 

dit, déjà écrit avant nous, et disent, écrivent sans cesse autour de nous. Ainsi interpellés, emportés, bousculés, 

imprégnés par l‘immense rumeur du monde, nous ne pouvons en saisir que des fragments et ne savons qu‘en 
accomplir des transcriptions. Nous n‘inventons rien, nous glanons, transformons, translittérons – parler, penser, 

écrire résultent d‘un constant travail de recyclage. (Armel 2013) 

Un poète cher à Sylvie Germain est Paul Celan qu‘elle cite dans plusieurs de ses livres parmi 

lesquels Les échos du silence, Le monde sans vous ou Magnus. Paul Celan, le poète de l‘Holocauste 

considéré le plus grand poète juif de langue allemande. Un poète hanté par le drame imposé à son 

peuple, « un porteur de fardeau et de la douleur sans nom, sans mots, sans images» il écrit «une 

poésie en contre-parole, pour décrire l‘indicible». (Gedeon 2013) Paul Celan est né à Cernauti, à 

cette époque-là territoire roumain, aujourd‘hui partie de l‘Ukraine, en 1920, dans une famille juive 

qui parlait l‘allemand à la maison. En 1942 ses parents sont déportés dans un camp d‘internement 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1030 
 

où son père meurt de typhus et sa mère est abattue d‘une balle dans le dos. Celan aussi est envoyé 

dans un camp de travail en Moldavie, mais il est libéré par les Russes en 1944. Il habite à Bucarest 

jusqu‘en 1947, période pendant laquelle il fréquente le groupe des surréalistes roumains, se lie 

d‘amitié avec Nina Casian, Petre Solomon, Alfred-Margul Sperber et Alexandru Philippide. Il 

publie ses premières poésies en roumain, parmi lesquels la version roumaine de la célèbre Fugue de 

Mort (le 2 mai 1947 dans la revue Le Contemporain) (Solomon 1987). Il part pour Vienne puis pour 

Paris où il occupe la fonction de traducteur et de lecteur d‘allemand. Il épouse Gisèle Lestrange qui 

reste à cóté de lui jusqu‘à sa mort. Les accusations de plagiat soutenues contre lui par la veuve 

d‘Yvan Goll, Claire Goll, participent à l‘aggravation de son état mental. Après plusieurs périodes 

passées dans un hópital psychiatrique, Celan se jette dans la Seine, probablement du pont Mirabeau 

en 1970. La perte de ses parents ainsi que sa propre expérience dans le camp de travail le 

poursuivront toute sa vie. Même s‘il maîtrise parfaitement le roumain et le français il choisit 

d‘écrire ses poèmes en allemand, la langue du bourreau (la langue que la mère utilisait à la maison), 

afin de créer «une contre-langue», une dénonciation de l‘allemand. Il veut faire de la lumière 

derrière lui, donner la parole à «toutes les voix qu‘on a voulu faire taire, réduire à néant»
1
. Ainsi, sa 

poésie, marquée par la Shoah, est considérée hermétique, ses vers fracturés, cryptés, 

monosyllabiques. Son œuvre contredit la célèbre formule du philosophe Theodor Adorno  selon 

lequel: «Écrire de la poésie après Auschwitz est barbare». 

La préférence de Sylvie Germain pour un poète juif, victime du nazisme, n‘est pas 

surprenante. Maintes fois elle se déclare «frappée par la disparition d‘un peuple» même si elle n‘a 

pas des origines juives. Quant à Paul Celan il est «un des poètes qui [la] touche le plus». 
Née en 1954, les guerres l‘ont épargnée, cependant elle souffre les agonies des victimes de conflits, de 

perversités et elle entend assumer la culpabilité des chrétiens qui ont laissé faire l‘innommable vis-à-vis de 

l‘Holocauste des Juifs, elle se sent investie d‘un devoir de mémoire auprès de ses contemporains. (Garfitt 2003, 

77) 

Ainsi, elle se fait la porte parole des malheureux, de ceux qui vivent dans un monde d‘où 

Dieu s‘est retiré, laissant derrière un silence accablant. Les personnages germaniens traversent une 

«nuit symbolique»  (Goulet 2006, 9) et cherchent une solution, une réponse, une issue, une lumière. 

Dans Magnus, le roman visé par notre analyse, le personnage principal trébuche dans la nuit du 

nazisme, de l‘amnésie et du mutisme, essayant de trouver sa propre identité. Paru en 2005 chez 

Gallimard, le roman a connu un grand succès, remportant le Prix Goncourt des lycéens. L‘histoire 

se concentre sur la vie d‘un garçon orphelin Franz-Georg qui, traumatisé par la mort de sa mère 

dans les ruines du Berlin en 1945, devient amnésique et mutique. Il est adopté par la famille du 

docteur Clemens Dukental qui exerçait des responsabilités dans un camp de concentration nazi et 

dont la femme adhérait aussi au projet de Hitler. La famille est obligée de fuir choisissant comme 

lieu de sauvetage l‘Amérique du Sud. Le père part le premier, mais quelques mois après la famille 

reçoit la nouvelle de son suicide.Théa Dukental abandonne alors l‘enfant et l‘envoie vivre chez sa 

famille à Londres. Franz-Georg change de nom. Il choisit de s‘appeler Adam puis Magnus, le nom 

de son ours en peluche, la seule réminiscence de sa première existence. Magnus voyagera à travers 

le monde et connaîtra plusieurs relations amoureuses tout en cherchant sa vraie identité. En 

Autriche il rencontre par hasard son père adoptif Clemens Dukental, déclaré criminel de guerre qui 

n‘était pas mort et qui essaie de tuer Magnus à l‘aide de son fils adultérin qu‘il eut jadis. Dans 

l‘accident planifié par le nazi vont mourir non seulement Clemens et son fils mais aussi la fiancée 

de Magnus. À la fin du roman, la rencontre avec un moine, le frère Jean aidera Magnus à trouver la 

paix intérieure tout en acceptant son passé inaccessible. 

Sylvie Germain choisit d‘insérer à l‘intérieur du roman, certainement le plus connu poème 

de Paul Celan, Fugue de Mort paru en 1952 dans le volume Pavot et Mémoire et appelé par la 

critique la Guernica de la littérature européenne de l‘après-guerre (Felstiner 1995, 34). Le poème 

                                                             
1Émission Les nuits de France culture par Philippe Garbit, invitée: Sylvie Germain, le 6 mai 2012. [En ligne]. URL : 

https://www.franceculture.fr/emissions/la-nuit-revee-de/la-nuit-revee-de-sylvie-germain (consulté le 10 janvier 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1031 
 

apparaît pour la première fois en roumain dans la revue Contemporanul (Le Contemporain) en 1947 

imprimé par Petre Solomon, très bon ami de Celan, qui mentionne dans une note que le poème est 

basé sur l‘évocation d‘un fait réel. À Lublin, en Pologne, mais aussi dans d‘autres camps nazis, un 

groupe des condamnés était obligé de chanter des chansons nostalgiques, pendant que des autres 

creusaient des tombeaux. (Felstiner 1995, 30) 

Dans une première partie de notre article nous alors nous concentrer sur l‘enjeu intertextuel 

à l‘intérieur du roman Magnus, plus précisément sur le choix du poème inséré à l‘intérieur du livre 

et de son róle pour la compréhension globale de l‘œuvre. Ensuite, nous allons analyser un thème 

central de l‘œuvre germanienne, le silence de la divinité. 

2. L’Intertextualité 

Le roman Magnus
2
 comporte une structure fragmentaire ayant la forme d‘un « puzzle 

reconstruit » (Guzel 2015). D‘abord, la structure reflète la mémoire martelée du personnage 

principal. Dès le début, le lecteur est averti: « D‘un homme à la mémoire lacunaire, longtemps 

plombée de mensonges, puis gauchie par le temps, hantée d‘incertitudes, et un jour, soudainement 

portée à incandescence, quelle histoire peut-on écrire?[...] un récit en désordre, ponctuée de blancs, 

de trous, scandé d‘échos». (M 13-14) Ensuite, le roman contient de nombreuses références aux 

chefs-d‘œuvre des auteurs qui ont influencé Sylvie Germain avant la création du livre. Dans son 

essai Les Personnages, l‘écrivaine témoigne que son imaginaire est « ouvert à tous les vents de 

l‘inconscient, sujette à des flux et des reflux d‘images, à des séismes, à des feux à des éclipses ». 

(Germain 2004, 39) Elle pense que nous sommes faits de la chair des autres et affirme à haute voix 

porter en elle-même les figures du patrimoine culturel qui l‘ont formée. 
On n‘écrirait si on n‘avait pas au préalable beaucoup lu - pas seulement des livres, bien sûr, mais aussi la vie, le 

temps qui passe, les évènements proches et lointains qui ont lieu, et les autres, tant dans leur parole que dans leurs 

agissements, leur comportement, leur visage et leur corps, et soi-même, pétri dans la même pâte, la même glaise, la 

même boue que tous les autres. On n‘écrirait rien si on ne procédait à une lecture continue du monde – lecture qui 
brasse les cinq sens, qui scrute le banal autant que l‘exceptionnel, observe pareillement le beau et le laid, le bon et 

le mauvais, se penche sur l‘énigme du bien autant que sur celle du mal; lecture plurielle, zigzagante, radicante et 

proliférante. (Germain 2004, 39-40) 

Ainsi, une caractéristique définitoire du roman Magnus est l‘intertextualité. Sa structure 

comporte des « fragments » numérotés de 0 à 29 entre lesquels s‘intercalent des « séquences », des 

« notules » et des « résonances ». L‘écrivaine relie des textes alternant entre l‘histoire romanesque, 

la matière historique et les évocations poétiques. Les fragments représentent des parties du récit, les 

notules étant des gloses aux fragments qui, en apportant des informations historiques et culturelles, 

introduisent le réel à la fiction. Les séquences, résonnances et échos contiennent des citations 

d‘œuvres littéraires, des évocations poétiques et symboliques qui dévoilent« la mémoire littéraire de 

l‘auteur ».( Koopman-Thurlings 2007, 241) 

Le poème de Paul Celan, Fugue de mort est inséré dans le roman à l‘intérieur d‘une Séquence 

entre le Fragment 8 et le Fragment 9. Le choix de l‘écrivaine n‘est pas surprenant puisque le poème 

vient « accentuer et illustrer le récit précèdent » (Guzel 2015). Le fragment 8 décrit l‘histoire de la 

famille de Théa Dukental et de son frère Lothar, parti avec sa famille en Angleterre à la vue de 

l‘expansion nazie avec laquelle il n‘était pas d‘accord. Lothar refuse les idées pro nazies de sa sœur 

et de son mari, le docteur Clemens Dukental, raison qui les a définitivement éloignés. Le poème 

celanien vient donc souligner la blessure saignante d‘un régime absurde qui « recelait en fait de 

mensonges, de délire et de brutalité » (M 59), laissant derrière « un immense cimetière, invisible 

mais palpable, car suiffeux à outrance ». (M 61) « Dans le ciel effondré du Reich » ne reste qu‘un 

« dais de chairs brûlées et des larmes inconsolées, irrémédiablement inconsolables ». Ce sont 

précisément ces larmes « irrémédiablement inconsolables » qui ont abreuvé la poésie de Paul Celan. 

La voix du poète croise celle de la romancière orchestrant une dimension polyphonique. Comme 

l‘affirme Gérard Genette, « l‘intertextualité est une relation de coprésence entre deux ou plusieurs 

textes [...] la présence effective d‘un texte dans l‘autre. » (Wagner 2006). Sylvie Germain donne la 

                                                             
2 Dorénavant désigné à l‘aide du sigle (M), suivi du numéro de la page. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1032 
 

parole à ce poète cher qui l‘a profondément touchée car chaque auteur « porte en lui ses lectures 

antérieures, sa culture et celles-ci imprègnent son œuvre ». (Germain 2004, 39) L‘affirmation de 

Julia Kristeva selon laquelle « tout texte se construit comme mosaïque de citations, tout texte est 

absorption et transformation d‘un autre texte » (Stolz 2002) vient soutenir notre idée. 

Sylvie Germain confesse à plusieurs occasions sa préférence pour l‘enjeu intertextuel dont elle 

se sert non seulement dans un but stylistique mais aussi pour renforcer le sens de son écriture et 

rendre hommage aux personnalités culturelles qu‘elle chérit. 
Pourquoi je cite? Mais par plaisir! Parce que je trouve ici ou là, des phrases, des vers, écrits par des romanciers et 

des poètes, qui me semblent si bien exprimer, si justement et magnifiquement parfois ce que je cherche à dire. 

Alors, je m‘efface un peu derrière eux, pour les faire place, honneur. Cela ne me prive pas de parole, au contraire, 

ma parole reprend ensuite appui et élan sur celle des autres que j‘admire. (Armel 2013) 

Elle s‘efface donc derrière Paul Celan, sans se privant de parole, au contraire, reprenant élan. 

Elle ne se borne pas à un exercice de réécriture, puisque, l‘intertextualité n‘a pas l‘unique but 

d‘ornement textuel mais elle « fonctionne aussi comme porteuse de message figuré qui enrichit le 

sens du contenu en élargissant la dimension poétique ». (Guzel 2015) 

3. Le silence de la divinité 

La roman Magnus a été décrit par la critique comme « silensophone » faisant référence au 

silence de la divinité face à l‘Holocauste, mais aussi aux silences accablants concernant les 

criminels de guerre et à la position parfois ambigüe des institutions religieuses. Le silence de Dieu 

est un thème récurrent dans l‘œuvre germanienne, plus concrètement le sujet principal d‘un recueil 

des méditations, Les échos du silence. L‘écrivaine semble construire sa création autour de la célèbre 

question d‘Ivan Karamazov de Dostoiesvki: Pourquoi Dieu permet-il que les innocents souffrent? 

Face aux malheurs du monde, Dieu semble absent, laissant derrière lui une nuit terrifiante. 
Mais aussi attentivement que l‘on scrute ces traces noircies de sang, des larmes, on n‘y décèle ni regard, ni voix de 

Dieu, nul reflet de sa face qui se serait inclinée vers les hommes en détresse, leurs enfants suppliciés, pour répondre 

à leurs cris, leurs appels, à leur attente illimitée et demeurée vacante. (Germain 2006, 15) 

À travers l‘histoire émouvante de Magnus, Sylvie Germain dessine le destin des milliers des 

victimes du nazisme et cherche une réponse au silence de la divinité en se posant toujours la même 

question:« Pourquoi ce Dieu tout – puissant, infaillible et infiniment clairvoyant a-t-il permis que 

tant des crimes se perpétuent et que périssent tant d‘innocents dans la désolation la plus extrême? » 

(Germain 2006, 24) 

Quant à Paul Celan, sa démarche est une lutte contre le silence qui a enveloppé la plaie purulente 

de l‘Holocauste. Le titre d‘un recueil des poèmes fait référence directe au silence : Grille de parole. 

Il écrit pour « laisser de la lumière derrière lui »
3
 car après le deuil, la perte et la souffrance, la 

langue est la seule qui lui reste. Il doit traverser « un mutisme effroyable » (Traverso 1997) et « les 

milles ténèbres d‘un discours meurtrier » pour « atteindre la vérité d‘une histoire en ruines, d‘en 

saisir les fragments, d‘en restituer une image ». Sa poésie se nourrit précisément de la souffrance, 

les mots acquérant un nouveau sens, car elle porte les cicatrices du temps, de la violence de l‘abîme. 

La critique mentionne aussi « le silence du sens » (Hanus, Nazarova 2013, 150), faisant référence 

au premier contact du lecteur avec la poésie celanienne quand « Le sens lui échappe. Le sens est 

silence. Le sens se dérobe ». (Hanus, Nazarova 2013, 150) 

L‘absence de Dieu face aux souffrances des siens lui vole la foie. Même s‘il manifeste une certaine 

nostalgie relative à la tradition juive, il ne la pratique pas. Il fait référence à certains souvenirs de 

son enfance, comme la bougie qui brûlait le jour de shabbat, pourtant il n‘est pas un juif de l‘Est car 

il est né et éduqué dans un milieu multiculturel. Son rapport avec le judaïsme a été caractérisé 

comme une forme d‘athéisme religieux, « une figure paradoxale de l'esprit qui semble chercher, 

avec l'énergie du désespoir, le point de convergence messianique entre le sacré et le profane». 

(Traverso 1997) Les atrocités vécues contredisent, d‘après lui l‘existence d‘une justice et d‘un salut 

divins. « Après Auschwitz on ne peut plus croire en Dieu sinon sous la forme d'un Dieu ennemi des 

                                                             
3Émission Les nuits de France culture par Philippe Garbit, invitée: Sylvie Germain, le 6 mai 2012. [En ligne]. URL : 

https://www.franceculture.fr/emissions/la-nuit-revee-de/la-nuit-revee-de-sylvie-germain (consulté le 10 janvier 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1033 
 

hommes, exigeant d'eux un holocauste». (Traverso 1997) Plusieurs poèmes celaniens renforcent 

cette idée. Par exemple, dans le poème Une chanson dans le désert, paru dans le volume Pavot et 

mémoire on retrouve ce vers: «Car les anges sont morts et aveugle le Seigneur». (Celan 1987, 11) 

Dans Tenebrae, nous observons un boulversement du normal : «Prie, Seigneur, adresse nous ta 

prière/nous sommes tout près». (Celan 2015, 179). C‘est Dieu qui doit prier les hommes.«Déjà 

happés, Seigneur, cramponnés l‘un en l‘autre comme si le corps de chacun d‘entre nous était ton 

corps, Seigneur». Les hommes dans les chambres de gaz. Dans La rose de personne, ce thème est 

repris par des mots tout aussi implacables : « Ils creusaient, creusaient, ainsi / passa leur jour, leur 

nuit. Ils ne louaient pas Dieu / qui ‒ entendaient-ils ‒ voulait tout ça, / qui ‒ entendaient-ils ‒ savait 

tout ça » (RP, p. 13). Dans Psaume le poète fait référence à Dieu comme une figure de l‘absence, 

«Personne»: «Pour l‘amour de toi nous voulons/fleurir./Contre/toi. Un Rien,/nous étions, sommes, 

nous/resterons, en fleur :/la Rose de rien, de/personne». Sylvie Germain commente ce poème dans 

son livre Les Échos du silence, faisant référence au silence de la divinité:  
Par-dessus, par-dessus les piquants de la rose des vents, par-dessus les pointes des barbelés de tous camps, par-

dessus les ronces du temps, par-dessus les courronnes d‘épines lacérant le coeur des victimes-le psaume du 

silence. Le psaume du silence composé d‘une multitude des mots de pourpre: sang et sueur de sang, et larmes 

de sang des victimes innombrables, ces roses de Rien, de Personne qui sans fin jonchent notre mémoire, 

échorchent notre conscience. (Germain 2006, 56) 

 En ce qui concerne Sylvie Germain, la voie de l‘atheisme «celle qui affirme absent à la 

place de Dieu et résout le problème par un vide radical» (Germain 2006, 56) n‘est pas la sienne. 

Elle refuse d‘accepter le silence de Dieu comme une évidence et cherche des réponses à travers son 

écriture. Face au silence de Dieu, à la fois scandale et mystère, l‘homme a une tâche immense, faite 

de patience et de vigilance. Simone Weil, philosophe appreciée par Sylvie Gemain affirmait dans 

son livre La pesanteur et la grâce que «Dieu ne peut pas être présent dans la création que sous la 

forme de l‘absence». (Veil 2008, 126) Nous retrouvons la même idée dans un autre livre du 

philosophe, Attente de Dieu:  
Le malheur rend Dieu absent pendant un temps, plus absent qu‘un mort, que la lumière. [...]Pendant cette 

période il n‘ y a rien à aimer. Ce qui est terrible c‘est que si, dans ces ténèbres, où il n‘y a rien à aimer, l‘âme 

cesse d‘aimer, l‘absence de Dieu devient définitive. Il faut que l‘âme continue à aimer ou du moins à vouloir 

aimer. (Veil 1966, 102) 

 À l‘instar de Simone Weil, Sylvie Germain essaie d‘entrevoir une lueur d‘espoir dans ce 

monde dominé par des boulversements catastrophiques, des deuils et de l‘errance, habité par «d‘ 

Abel de tous âges, de toutes races[...]d‘Abel inconsolés.» (Germain 2006, 17) À travers l‘ecriture, 

elle donne la parole aux miliers des victimes, «transform[ant] leur silence en langage litteraire.» 
(Arraez Llobregat 2015) 

4. Conclusion 

En conclusion, le présent travail a été l‘occasion de travailler sur la rencontre harmonieuse entre 

deux grands écrivains de notre culture. Deux figures unies par une lutte commune, celle contre 

l‘oubli des malheureux. Même si nous avons travaillé avant sur l‘oeuvre germanienne, elle ne cesse 

ne nous émerveiller par la puissance de son imaginaire et la richesse stylistique. Quant à Paul Celan, 

il est un poète fascinant qu‘on vient de découvrir à travers le livres de Sylvie Germain et qui a 

éveillé notre intérêt. À une premiere vue, le rapprochement entre les deux semble inapproprié étant 

donnée la différence culturelle et stylistique. Pourtant, ils sont des «scribes du silence» qui 

«bris[ent] le silence par le silence».(Arraez Llobregat 2015) 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Armel, Aliette, Brisures dřétoiles et parcelles de vérités. [En ligne]. URL :  http://aliette-

armel.blogs.nouvelobs.com/tag/sylvie+germain (consulté le 5 janvier 2019). 

Armel, Aliette, Brisures dřétoiles et parcelles de vérités. [En ligne]. URL : http://aliette-

armel.blogs.nouvelobs.com/tag/sylvie+germain (consulté le 5 janvier 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1034 
 

Arraez Llobregat, Jose Luis, Lřarchitecture du silence de la Shoah dans les fictions de Sylvie 

Germain. [En ligne]. URL : http ://cedille.webs.ull.es/M5/02arraez.pdf (consulté le 2 fevrier 2019). 

Celan, Paul, Opera poetică (I), trad. de l‘allemand par George State, Iaşi, Polirom, 2015. 

Celan, Paul, Pavot et mémoire, Paris, Éditions Christian Bourgois Éditeur, 1987. 

Felstiner, John, Paul Celan: Poet, Survivor, Jew, New Haven, London, Yale University Press, 1995. 

Garfitt, Toby, Sylvie Germain:Rose des vents et de lřailleurs, Paris, L‘Harmattan, 2003. 

Gedeon, Jean, Paul Celan, un poète blessé à mort, [En ligne]. URL :  http://pierresel.typepad.fr/ 

(consulté le 02 février 2019). 

Germain, Sylvie,  Les personnages, Paris, Éditions Gallimard, 2004. 

Germain, Sylvie, Les échos du silence, Paris, Éditions Albin Michel, 2006. 

Germain, Sylvie, Les échos du silence, Paris, Éditions Albin Michel, 2006. 

Germain, Sylvie, Magnus, Paris, Éditions Gallimard, 2007. 

Goulet, Alain, Sylvie Germain: œuvre romanesque, Paris, Éditions L‘Harmattan, 2006. 

Guzel, Emine. Remémorer un passé oublié par le jeu de lřécriture dans le roman. [En ligne]. URL : 

www.humanitas.nku.edu.tr (consulté le 20 janvier 2019). 

Hanus, Françoise, Nazarova, Nina, Le silence en littérature. De Mauriac à Houelbecq, Paris, 

Éditions L‘Harmattan, 2013. 

Koopman-Thurlings,  La Hantise du Mal, Paris, Éditions L‘Harmattan, 2007. 

Narjoux, Cécile, Durrenmatt, Jacques, La langue de Sylvie Germain, Dijon, Éditions universitaires 

de Dijon, 2011. 

Solomon, Petre, Paul Celan.Dimensiunea românească, București, EdituraKriterion, 1987. 

Stolz, Claire, Polyphonie et intertextualité. [En ligne]. URL : www.fabula.org (consulté le 25 

janvier 2018). 

Traverso, Enzo, Paul Celan et la poésie de la destruction. [En ligne]. URL:  http://www.anti-

rev.org/textes/Traverso97a6/ (consulté le 18 janvier 2019). 

Veil, Simone,  Attente de Dieu, Paris, Éditions Fayard, 1966. 

Veil, Simone, La Pesanteur et la Grâce, Paris, Éditions Plon, 2008. 

Wagner, Frank, Intertextualité et théorie, [En ligne].  URL : http://narratologie.revues.org/364 

(consulté le 19 janvier 2019) . 

Émission Les nuits de France culture par Philippe Garbit, invitée: Sylvie Germain, le 6 mai 2012. 

[En ligne]. URL : https://www.franceculture.fr/emissions/la-nuit-revee-de/la-nuit-revee-de-sylvie-

germain (consulté le 10 janvier 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:27 UTC)
BDD-A29584 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

