
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

457 

 

THE PHILOSOPHICAL IDEAS OF THE BUKOVINIAN THINKER VASILE 

GHERASIM 
 

Maria Rodica Iacobescu 

Lecturer, PhD., “Ștefan cel Mare” University of Suceava 
 

 

Abstract: One of the notable cultural figures of Bukovina during the early 20
th
 century was the Chernivtsi 

professor Vasile Gherasim, renowned during his time for his philosophical, literary and poetical pursuits. 
His philosophical ideas focus, essentially, on the attempt to create a Romanian philosophy. To achieve this, 

the author goes through the history of philosophy, in order to show how the ethnic factor has influenced the 

birth of certain philosophical concepts. His analysis of the main contemporary philosophical trends has 

shown a particular sympathy toward the orientation known as Ŗthe philosophy of lifeŗ and, especially, 
toward Bergsonřs intuitionism. 

 

Keywords: ethnic, philosophy of life, conscious energies, meta-matter, Romanian philosophy 

 

 

1. Viața și opera 
Vasile Gherasim, poet, eminescolog și filosof bucovinean despre care s-a vorbit și s-a scris nedrept 

de puțin, s-a născut la 26 noiembrie 1893 în comuna Marginea din actualul județ Suceava, localitate 

vestită pentru vasele din ceramică neagră produse aici printr-o tehnică preistorică de ardere 

înăbușită și de ornamentare prin lustruirea cu ajutorul unor pietre de râu.  Este primul copil dintre 

cei unsprezece ai Domnicăi (născută Pomohaci) și ai lui Gheorghe Gherasim, cântăreț bisericesc. 

A început școala primară în localitatea sa natală și a continuat-o în Suceava. Tot aici a urmat și 

cursurile liceale, după care a studiat, din 1915, la Universitatea din Viena, unde a fost coleg cu 

renumiții gânditori D. D. Roșca și Lucian Blaga. Datorită rezultatelor sale deosebite a primit cea 

mai mare bursă a universității. Interesul său s-a centrat, inițial, asupra filologiei și studiilor clasice, 

apoi asupra filosofiei, fiind atras îndeosebi  de istoria acesteia.  

În iulie 1918, la sfârșitul războiului, din cauza unor probleme de sănătate, se întoarce acasă  și, în 

toamna aceluiași an, se înscrie în anul IV la cursurile Facultății de Litere și Filosofie din Cernăuți, 

unde-și finalizează studiile universitare. Se  căsătorește cu Hedwiga Herzog, fiica profesorului 

universitar Herzog, cunoscut pentru activitatea sa de popularizare a culturii românești în lumea 

germanică și se stabilește în Cernăuți (Crăciun, Gavril I., 1995, p. 55).  

Tot aici își începe viața profesională, din noiembrie 1919, ca bibliotecar-asistent, iar de la 1 

decembrie ca asistent universitar la limba română, funcționând în paralel ca profesor de filosofie la 

vestitul liceu „Aron Pumnul‖ și ca suplinitor la Școala normală de băieți. În 1921, își ia doctoratul 

în filosofie cu teza Principiile eticii lui Fr. Jodl, pe baza istoriei sale asupra eticii, sub îndrumarea 

profesorului Carl Siegel, ale cărui idei au exercitat o oarecare influență și asupra concepțiilor 

sociologice ale unui alt gânditor bucovinean, Traian Brăileanu. La 1 septembrie 1922, Vasile 

Gherasim este numit profesor titular la Liceul de stat nr.4, unde rămâne până în 1927, când este 

chemat suplinitor al catedrei de Istoria filosofiei și Estetică a universității cernăuțene, rămasă 

vacantă odată cu plecarea la Graz a profesorului Carl Sigel, fiul celebrului, la vremea aceea, 

Heinrich Siegel, profesor de Istoria dreptului, secretar al Academiei de Științe din Viena.  

Vocația sa în domeniul filosofiei va fi confirmată și în 1932, când va candida pentru postul de 

profesor al Universității din Cernăuți și va fi preferat unor candidați valoroși, care vor ajunge nume 

notorii în filosofia românească: N. Bagdasar, D. D. Roșca și V. Uță. Din comisia de concurs făceau 

parte Ion Petrovici, Leca Morariu, Romulus Cândea, Traian Brăileanu și Al. Ieșan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

458 

 

   Momentul coincide cu publicarea  în „Archiv für systematische Philosophie und 

Soziologie", Band XXXI, Heft 3 und 4, Berlin, 1927, a studiului A. Strindberg als  Kiinstler und 

Philosoph, care a apărut și în „Czernowitzer Allgemeine Zeitung", nr. 6814-6826 și cu apariția  a 

două lucrări în revista „Codrul Cosminului‖, prima intitulată Din problemele istoriei filosofiei. (O 

orientare sub raportul problematicii moderne), iar a doua, Filosofia istoriei lui A.D. Xenopol. În 

același an vede lumina tiparului și conferința de inaugurare a cursului de Istoria filosofiei, rostită la 

15 decembrie 1927, dedicată profesorului său Carl Siegel care „ de la studiul matematicii a ajuns în 

mod necesar și deci inevitabil la filosofie‖ (Gherasim, V., 1927, Filosofia lui Carl Siegel). 

Ideile sale filosofice, marcate de etnicitate si de o nuanță energetist-vitalistă, sunt dezvoltate într-un 

scurt timp în numeroase articole și studii: Sistemul energiilor conștiente (1928), Etnicul în filosofie. 

Spre o filosofie românească (1928), Activismul lui Spinoza (1928),  Spre o nouă orientare în 

filosofie. Filosofia vieții (1928),  Filosofia dinamismului vital al lui V. Pârvan (1929), Concepția 

istorică a lui N. Iorga (1931), Eurasia spirituală-Studiu de filosofie comparată (1931), Rolul 

frumosului în filosofia lui Schopenhauer (1932). 

Aceste lucrări îi vor aduce un oarecare prestigiu internațional, fiind ales membru în „Kant 

Gesellschaft‖ din Berlin și „Societas Spinozana‖. 

Pe lângă lucrările de filosofie, Gherasim s-a remarcat și prin scrierile sale literare, ca poet, autor de 

nuvele, critic și istoric literar.  Printre articolele publicate se numără: Modernismul în literatura 

română (1928), Glosarul dialectului mărginean (1924), Concepția vieții în poeziile lui Alecsandri 

(1931), Al. Vlahuță, poetul onestității (1928), Eminescu ca optimist (1922), Influența lui 

Schopenhauer asupra lui Eminescu (1923), Influența Orientului asupra literaturii noastre (1926). 

O parte dintre poeziile sale au fost adunate și  publicate postum, „cu pioasa strădanie a cuiva, care a 

ținut să rămână anonim‖, în 1934, în Colecția Iconar din Cernăuți (Loghin, C.,1943). Cât privește 

stilul și  temele poeziilor sale, se simte influența eminesciană, pentru că întâlnim „aceeași dragoste 

de natură: „Bătrâne codru-ți zic: rămâi cu bine, Eu azi mă duc în lumi străine ție Și frunza ta se face 

aurie – Încet, încet și ție toamna-ți vine― (Rămâi cu bine), întâlnim aceeași dragoste pentru femeie, 

același suflet chinuit de suferința omenească, aceeași înclinare statornică înspre 

reflexivitate‖(ibidem). 

În nuvelele sale, ca de exemplu Emaus, Înspre soare,  Gherasim, „depășind hotarele filosofiei 

pozitive științifice, încearcă a dezlega ultimele taine ale universului, ale existenței, ale vieții‖ 

(Brăileanu, T., 1933, Cronică. Vasile Gherasim).    

Totodată,  în calitatea sa de președinte al Ligii culturale din Cernăuți, înființată la 29 iunie 1924, a 

desfășurat o amplă activitate culturală constând în conferințe, spectacole, concerte, șezători. De 

numele său se leagă ridicarea bustului lui Eminescu în parcul „Arboroasa‖ din fața catedralei 

cernăuțene, monument realizat după  macheta sculptorului Richard P. Hette, profesor la Academia 

de Arte Frumoase din Iași. Martor la acest eveniment a fost si istoricul  Ion Nistor, delegat al 

Academiei Române. Astăzi, acest bust care reprezintă un „Eminescu masiv și totuși visător‖ poate fi 

admirat în fața colegiului Național „Mihai Eminescu‖ din Botoșani, unde se află din septembrie 

1987(Novac, Ionel, Monumente Mihai Eminescu la Cernăuți, Revista Luceafărul, Anul 10-2018, 

ianuarie, Botoșani). 

Fascinația exercitată de opera și personalitatea lui Eminescu asupra lui Gherasim s-a concretizat în 

publicarea a numeroase articole în revistele cernăuțene și în efortul de a demonstra originea 

românească a poetului, precum și limitele influenței pesimismului schopenhaurian  asupra acestuia 

(Loghin, C., op.cit.). Aceste studii au fost grupate și publicate între-un volum îngrijit și prefațat de 

George Muntean, în 1977, la Editura Junimea din Iași, sub titlul Mihai Eminescu. Studii și articole.  

La 10 februarie 1933, Vasile Gherasim a urcat la ceruri la o vârstă când alții abia încep să creeze pe 

tărâmul artei sau filosofiei. Chiar dacă lucrările sale, literare sau filosofice nu se ridică poate la 

înălțimi amețitoare, ele au o valoare care nu poate fi tăgăduită. 

2. Definirea filosofiei. Raporturile filosofiei cu știința, arta și religia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

459 

 

Atunci când filosofia se apleacă asupra problemelor metafizice, care depășesc sfera experienței 

sensibile, ea nu oferă certitudini, spune Gherasim, ci doar anumite ipoteze susținute de cercetările 

din științele pozitive. O problemă precum nemurirea sufletului nu poate fi explicată exhaustiv din 

perspectiva filosofiei, oricât de rațională ar fi ea. Competențele filosofiei se aplică, mai degrabă, 

asupra vieții concrete, delimitată în spațiu și timp, mai ales că timpul în care trăia gânditorul, timp al 

ororilor specifice războiului, era după părerea sa „bântuit de cea mai grea criză sufletească din câte 

a încercat omenirea‖(Gherasim, V., 1928, Etnicul în filosofie. Spre o filosofie românească). Astfel 

de vremuri, caracterizate de descompunerea morală a societăților și popoarelor și de dominația 

Răului, necesită, crede Gherasim, „încredere în puterile morale ale omenirii‖, „credință în biruința 

finală a binelui‖, dar și un „idealism filosofic bine fundat‖ (ibidem). Filosofia este chemată să ajute 

la îndeplinirea acestor idealuri, iar pentru aceasta, este necesar ca ea să se debaraseze de vechile 

valori, învechite și incompatibile cu noile timpuri. Pentru ca ea să-și îndeplinească noile scopuri, se 

impune, mai întâi, o distincție „între ceea ce este și ceea ce se crede că este filosofia‖ (ibidem).  

Astfel, susține cărturarul, filosofia nu e doar speculație, iar filosoful nu e doar un specialist în știința 

argumentării. În măsura în care preocupările ei se îndreaptă spre realitate, ea este o știință, dar nu 

una pură, „exact matematică‖ (ibidem). Eforturile ei de cunoaștere sunt dirijate și înspre ceea ce nu 

este accesibil științelor exacte. Când urcă spre lumea inaccesibilă cunoașterii simțurilor noastre, 

filosofia se aseamănă mai mult cu arta, decât cu știința.  

Fiecare popor, spune Gherasim, are propriile sale idei despre viață, despre cum trebuie ea înțeleasă 

și trăită. Iată de ce e necesar ca orice concepție filosofică „să-și aibă rădăcinile adânc înfipte în 

sufletul comun al națiunii sale‖(ibidem). 

Cât privește raporturile filosofiei cu alte forme ale culturii, și anume religia și arta, Gherasim 

consideră că ea nu este un alt soi de încercare, în plus și zadarnică, de a ajunge pe alt drum acolo 

unde ne duc credința religioasă sau creația artistică. Acestea se pot dovedi a fi mijloace sigure ce 

duc la izbăvirea de chinurile provocate de „întrebările ce ni se impun, ne persecută, ne frământă 

necontenit sufletul‖ (Gherasim, V., 1928, Spre o nouă orientare în filosofie. Filosofia vieții). În 

schimb, filosofia nu este o cale nici spre fericire, nici spre împărăția cerurilor, dar nici un soi de 

rătăcire fără rost a spiritului uman.  

Religia, în sensul său inițial de religare, presupune plecare și întoarcere la locul de unde am pornit, 

la împărăția lui Dumnezeu cu care credinciosul încercă să se unească prin credință. Asemănându-se 

religiei în încercarea de a pătrunde tainele adânci ale vieții, arta îl leagă „atât pe artist, cât și pe cel 

care încearcă să înțeleagă opera de artă, de actul de creațiune al lui Dumnezeu‖(ibidem). Arta, ca și 

religia, are darul de a ne apropia de misterul creației universale. Ambele pun „sufletul nostru în 

situația de a trece de limita lumii noastre comune, de a trece peste limita realității comune și de a ne 

face, pe fiecare după felul său de a fi, în măsură de a comunica direct cu dumnezeirea, cu forțele 

acelea universale de care simțim în adâncul sufletului nostru că depindem noi indivizii 

muritori‖(ibidem).  

Filosofia se află într-o strânsă legătură și cu dezvoltarea științelor, teoriile științifice punându-și 

amprenta asupra gândirii filosofice. Astfel, constată gânditorul, științele matematice și fizice au 

creat platforma pentru concepția relativistă asupra universului, ce se  desprinde din teoria lui 

Enstein. Biologia a pregătit terenul pentru neovitalism în filosofie, conducând spre o metafizică 

originală ca cea a lui Hans Driesch. La rândul său, psihologia experimentală a fost sursa de 

inspirație pentru filosofia voluntarist-spiritualistă a lui Wundt, iar studiul istoriei a precedat apariția 

filosofiei istoriei. 

Pornind de la aceste constatări, gânditorul conchide că filosofia este „o preocupare nu numai 

necesară, dar și proprie a ființei omenești‖(Gherasim, V., 1927, Din problemele istoriei filosofiei. O 

orientare sub raportul problematicii moderne) și face o încercare de a surprinde care sunt 

mijloacele de care filosofia se folosește în incursiunea ei în necunoscut.  

Fundamentul religiei îl constituie, spune Gherasim, credința și năzuința, care sunt condițiile 

indispensabile ale religiozității. Amândouă țin de afectivitatea umană și se regăsesc și pe tărâmul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

460 

 

artei. Însă, în procesul creației artistice, precum și în receptarea operei de artă de către public, 

intervin și alte elemente:„ factorul volițional, cel intelectual și, în măsură covârșitoare, și cel al 

inspirației artistice, un factor ce-și are rădăcinile puternic înfipte în inconștient. Fără acesta din 

urmă, opera de artă nu poate lua ființă ‖ ((Gherasim, V., 1928, Spre o nouă orientare în filosofie. 

Filosofia vieții). 

Încercând să găsească locul filosofiei între manifestările spiritului omenesc și să contureze 

specificul creației filosofice, Vasile Gherasim o situează între artă și religie. El arată cât de 

importantă este credința în domeniul filosofiei, precum și însemnătatea celorlalte manifestări 

specifice creației artistice. Recunoaște, mai ales, puterea inspirației și pe tărâmul creației filosofice, 

dar accentuează rolul factorilor intelectuali în zămislirea operei filosofice. Filosofia este 

indispensabilă atât artistului, cât și credinciosului, și ea poate fi considerată un arbitru în toate 

domeniile vieții spirituale, pentru că „în genere, viața însăși e străbătută de lumina filosofiei, 

întrucât încercăm a o înțelege, a îi pătrunde resorturile și, înțelegând-o, a ne forma sufletește într-un 

anumit fel de a fi, cum o face de pildă, etica‖(ibidem). 

Între filosofie și știință, constată Gherasim, există o determinare reciprocă, în sensul că „aproape 

întotdeauna filosofia a fost cea care a pregătit terenul pentru izbânda științei‖ și, la rândul său, 

filosofia, folosindu-se de datele științifice „a slăbit puterile întunericului adesea cu mult înainte ca 

știința exactă și pozitivă să vie pentru a pune stăpânire pe terenul despăgubit și desțelenit‖ (ibidem). 

Autorul își  exemplifică ideea arătând cum concepția lui Giordano Bruno despre infinitatea 

universului a fost verificată abia în secolul al XIX-lea, când fizica modernă descoperea analiza 

spectrală.    

Dacă știința, ca modalitate de cunoaștere, funcționează prin fragmentarea realului, tinzând spre 

specializare, deci adâncire a cunoștințelor, dar și atomizare a totului, având, deci, un caracter 

analitic, filosofia are un caracter de sinteză, căci ea tinde spre rotunjire și creație a unui tot. Știința, 

fărâmițând întregul, „ar duce la dezorientare și deci la scepticism, date fiind lacunele mai mari sau 

mai mici dintre diferitele părticele și atomi de cunoștințe. Filosofia, prin umplerea acelor goluri, 

duce la încrederea în forțele sufletești, la siguranța puterilor noastre inerente. Filosofia contribuie 

deci la elenul vital și contribuie la conștiința despre rostul vieții și al omului în această 

lume‖(Gherasim. V., 1928, Etnicul în filosofie. Spre o filosofie românească).  

3. Teoria despre interpenetrarea conștiințelor individuale și rolul etnicului în filosofie 

Lucrarea Sistemul energiilor conștiente „ne dă în linii largi și trase cu mână sigură, o încercare de 

sinteză filosofică. Avem, deci, în acest studiu, în sâmbure, concepția filosofică a lui Vasile 

Gherasim, sâmbure care n-a putut rodi, deoarece moartea a apus capăt prea devreme năzuințelor 

spre desăvârșire‖ (Brăileanu, T., op. cit.). 

Plecând de la ideile lui Wundt despre paralelismul psihofiziologic, conform căruia proceselor 

fiziologice le corespund procesele psihice, idei agreate de  fostul său profesor Adolf Stohr de la 

universitatea vieneză, Gherasim, în lucrarea Sistemul energiilor conștiente, clădește o teorie despre 

interpenetrarea conștiințelor individuale. Sthor, referindu-se la substratul material de la baza 

proceselor fiziologice, spune că această materie nu poate fi văzută în funcționarea ei, așa că el o 

numește materie metafizică sau metamaterie. Această metamaterie nu e materie în sensul obișnuit al 

cuvântului, ci un simbol al materiei, construit de noi. La Sthor, ideea despre materia metafizică este 

o ipoteză folosită în încercarea de a demonstra, pe bază științifică, unitatea conștiinței. Unde se află 

conștiință, susține el, trebuie să existe și procese fiziologice dependente de un sistem nervos. 

Fiecare conștiință individuală se constituie ca o unitate indisolubilă pentru sine, unitate adevărată și, 

prin urmare, vie.  

Problema la care Gherasim încearcă să răspundă este următoarea:„ rămân și pot rămâne conștiințele 

individuale fără nicio legătură între ele?‖ (Gherasim, V., 1928, Sistemul energiilor conștiente). 

Astfel, el afirmă că o conștiință nu va putea sta niciodată izolată de celelalte, că între ele există 

comunicare. Conștiința, întrucât poate fi observată de noi, este legată de metamaterie. La rândul 

său, metamateria este pusă în serviciul conștiinței. E adevărat că deocamdată, spune Gherasim, noi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

461 

 

nu cunoaștem în ce anume constă relația dintre acestea. Știm însă că „numai organismele sunt 

înzestrate cu acea conștiință care le scoate cu totul în afară din cadrul naturii neorganice, a naturii 

moarte. Și prin această concepție ne deosebim cardinal de hilozoiști care crezuseră a extinde viața și 

dincolo de linia aceasta de demarcație și asupra naturii moarte‖ (ibidem). 

La organismele inferioare, conștiința este îndreptată asupra conservării proprii, la om este activă și 

productivă, însă nu lucrează întotdeauna în interesul individului. Datorită acestui fapt, ea capătă 

aspectul unei puteri supraindividuale și creatoare de valori veșnice. Orice conștiință care apare în 

lume se întâlnește aici cu o anumită experiență de viață, cu anumite cunoștințe și valori culturale pe 

care le preia ca sprijin pentru propriile sale orientări și atitudini. Prin această înglobare a experienței 

ce există în lume, conștiința recreează experiența, dându-i o formă nouă. Se poate spune deci că 

„activitatea unei conștiinței este din capul locului dependentă de cea a altor conștiințe‖ (ibidem).  

Aparent, orice conștiință este izolată, este doar pentru sine, fără nicio legătură cu celelalte. Ceea ce 

numim conștiință este condiționat de existența metamateriei, din care, crede Gherasim, printr-o 

complicată alcătuire, ia ființă omul. Autorul presupune că deosebirile calitative dintre oameni au la 

bază deosebirile dintre conștiințe și susține că frecvența acelor experiențe ale altora, pe care 

conștiința individuală sau cea colectivă trebuie să le admită ca bază pentru orientarea în viață, ar 

explica, oarecum, faptul penetrării conștiințelor individuale. O conștiință nu va rămâne niciodată 

izolată față de celelalte, deoarece „metamateria, corespondentul organic al conștiinței, formează o 

unitate neîntreruptă (după Sthor) cu privire la genul uman, astfel și conștiințele oamenilor formează 

un sistem unic și universal-conștiința comună a omenirii. Conștiința individuală în plină activitate, 

necontenit se atinge, se penetrează cu o altă conștiință individuală, cu alte conștiințe colective‖ 

(ibidem). 

Autorul numește aceste conștiințe „centre de energii conștiente‖. Orice centru de acest fel este 

rezultatul unui număr mare de penetrații și, prin el „va urma și de acum înainte iarăși un număr finit 

de astfel de penetrații‖ (ibidem), astfel că se poate afirma existență unui sistem infinit de centre de 

energii conștiente. 

În strânsă legătură cu această teorie, într-o conferință susținută în 1927, publicată cu titlul Etnicul în 

filosofie. Spre o filosofie românească, Gherasim susține existența unei strânse legături între filosofie 

și mediul etnic în care se naște aceasta. Omenirea este un sistem de energii conștiente, care sunt 

conștiințele colective ale națiunilor, nu conștiințele individuale. Iată de ce concepția fiecărui filosof 

trebuie să-și înfigă adânc rădăcinile în timpul în care a trăit și în sufletul comun al națiunii sale. 

Spre exemplu, deoarece poporul englez are un spirit practic mai dezvoltat și are tendința de a obține 

foloase atât din relațiile cu alte popoare, cât și din exploatarea naturii, filosofia engleză este, în 

general, una practică. Această caracteristică se constată încă din Evul Mediu, la Fr. Bacon și mai 

apoi, în epoca modernă, la J. Locke, D. Hume, H. Spencer, St. Mill. La rândul său, pragmatismul 

american se ocupă cu „valoarea prestațiunilor practice ale gândirii, ale noțiunilor, judecăților, 

ipotezelor și teoriilor‖ (ibidem). Cât privește filosofia franceză, caracterul ei principal e pozitivismul 

în care nu găsim nicio urmă a metafizicii, așa cum se poate vedea în filosofia lui A. Comte, care „n-

are nevoie de substanțe, puteri și cauze care sunt dincolo de aparițiile furnizate de experiența 

pozitivă‖ (ibidem). Filosofia germană are, în general, un caracter idealist, cel mai reprezentativi 

gânditori fiind,  Kant, Fichte, Schiller, Hegel.   

Susținând legătura dintre specificul etnic și filosofie, Gherasim caută „acel sistem de idei al națiunii 

române care va trebui să nască o filosofie a noastră românească (...) care să renască întreaga viață 

sufletească. O filosofie care să-și aibă rădăcinile în sufletul națiunii și, pe de altă parte, să dea 

directive hotărâte tuturor atitudinilor națiunii‖ (ibidem). În acest sens, autorul consideră că sufletul 

poporului român a fost bine înțeles și exprimat de „energiile conștiente‖ ale unor  personalități ca 

Ștefan cel Mare, Mihai Eminescu, Vasile Pârvan și acest fapt poate crea terenul pentru construirea 

unei filosofii social-naționale românești. Aprofundând opera lui Pârvan, pe care „nu litera moartă l-

a pasionat, ci viața trăită‖ (Gherasim, V., 1929, Filosofia dinamismului vital a lui V. Pârvan), 

Gherasim este de părere că acesta și-a orientat eforturile intelectuale într-o direcție dictată nu de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

462 

 

filosofii străine, ci de „sufletul viu al poporului nostru care e acasă mai mult în satele împrăștiate, 

șesurile și văile și munții vechii Dacii, decât în orașele poliglote‖ (ibidem).  

Pârvan a fost un „profund gânditor românesc‖ (ibidem) care a crezut că prin muncă creatoare omul 

se încadrează perfect într-un ritm universal. Ideile sale se atașează celor lansate de V. Conta cu a sa 

teorie a ondulațiunilor universale și celor ale lui A.D. Xenopol, cu teoria seriilor istorice. În lecția 

de deschidere a cursului de Istoria religiei la 4 februarie 1920, intitulată Despre ritmul istoric, Conta 

spunea că ritmul vieții omenești e ritmul istoric care cuprinde în sine, a priori, orice activitate a 

spiritului și cultura omenească este ritm solidificat în fapte.  

Cât privește filosofia istoriei dezvoltată de Xenopol, unul dintre reprezentanții cei mai expresivi ai 

spiritului românesc‖ (Gherasim, V., 1927, Filosofia istoriei a lui A.D. Xenopol), Gherasim scoate în 

evidență distincția  dintre legile naturale, legi ale repetiției și cele istorice, care sunt legi ale 

succesiunii. „Legea istorică este totodată și o lege a dezvoltării (...). Fenomenele istorice, ca orice 

fenomen de viață sufletească, sunt fenomene individuale care apar fiecare pentru sine, o singură 

dată, fără posibilitate de repetare. Legile istoriei nu sunt decât manifestări ale unor forțe, ale „unor 

puteri de dezvoltare, cum le numește Xenopol. Și anume ale puterii evolutive, ale mediului 

intelectual, ale expansiunii, ale luptei pentru trai, ale reacțiunii contra acțiunii, ale imitației, ale 

individualității și ale întâmplării. Ultima însă, nefiind o putere propriu-zisă, deși e generatoare de 

fapte istorice, nu poate da naștere unor legi de dezvoltare (ibidem)‖. Acțiunea acestor legi dă naștere 

unor înlănțuiri succesive de fapte istorice, care se prezintă cu o oarecare regularitate, și pe care 

Xenopol le numește serii istorice. Seria este o înșiruire, într-un anumit cadru spațial și temporal, de 

fenomene și procese individuale, dar asemănătoare, în ordine succesivă. De exemplu, civilizația 

unui popor este un complex de serii artistice , filosofice, științifice, religioase, politice,  care se 

produc numai sub presiunea acelor puteri transformatoare, puteri istorice, fiindcă cele cu „acțiune 

statornică‖ nu au ca efect înlănțuirea fenomenelor în succesiuni seriale.  

O altă latură a filosofiei lui Xenopol pe care Gherasim o ia în considerare ca argument la propria 

teorie privind rolul etnicului în filosofie ca sistem de energii conștiente este cea a personalităților 

geniale. Geniul este produsul poporului, nu în sensul evoluționismului dezvoltat de Spencer, ci un 

produs al neamului său ce a ajuns într-un anumit timp și într-un anumit loc, pe o treaptă de 

dezvoltare. Existența și manifestările lui sunt corelate cu viața spirituală a poporului căruia îi 

aparține. Dar, spune Xenopol în articolul său Rolul oamenilor mari în istorie, geniul e și produsul 

unei întâmplări în geneza sa individuală și prin asta el nu mai este legat de dimensiunea spațio-

temporală în care s-a născut, integrându-se în larga dimensiune a întregii omeniri.  

Dorința lui Gherasim de a justifica existența unei filosofii românești, cu un specific al ei, diferită de 

înrâuririle din afară, l-a îndreptățit să afirme existența unei „doctrine naționalistă românească care 

își are în Eminescu un adevărat părinte‖ (Gherasim, V., 1929, Mihai Eminescu. Cu prilejul 

împlinirii a 40 de ani de la moartea poetului). Naționalismul despre care vorbește Gherasim nu 

presupune o exacerbare a importanței și rolului națiunii române și de minimizare a realizărilor 

celorlalte națiuni. Este vorba, mai degrabă despre patriotism și încredere în posibilitățile creatoare 

ale națiunii române. „Poetul filosof și patriotul român Mihai Eminescu a fost întreaga sa viață 

animat de o credință nezdruncinată în puterile creatoare ale neamului său. Relele sunt numai 

aparente. Căci ele, deși se opun dezvoltării, nu o pot opri pe loc (Gherasim, V., 1928, Etnicul în 

filosofie. Spre o filosofie românească).  

4. Filosofia vieții 

Susținând necesitatea unei noi orientări în filosofie, Gherasim pleacă de la două considerații. Prima 

este aceea că filosofia modernă „a evoluat în direcție practică‖ (Gherasim, V., 1928, Spre o nouă 

orientare în filosofie. Filosofia vieții), urmărind să se implice în viață, direcționând-o;  a doua face 

trimitere la dezvoltarea, mai ales după primul război mondial, a curentului cunoscut sub numele de 

filosofia vieții, care face abstracție de activitatea metodică a rațiunii și privilegiază factorii de natură 

emoțională.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

463 

 

Filosofia este, până la un punct, istoria filosofiei, motiv pentru care o nouă orientare în acest 

domeniu nu se poate clădi decât pe bazele solide ale istoriei sale. Filosofia ia naștere și dintr-o 

„necesitate sufletească a filosofului de a-și lărgi orizontul până la cele mai adânci și nelămurite 

probleme. Pe acestea vrea să le rezolve, să treacă peste dânsele până la cele mai nelămurite 

probleme, să treacă peste dânsele până la acele concepte care stau la limita cunoașterii‖ (ibidem). 

Filosofia trebuie să caute răspunsuri la întrebarea în ce constă raportul dintre eu și experiență, altfel 

zis are de rezolvat „problema eului conștient față de totalitate‖ (Gherasim, V., 1927, Din problemele 

istoriei filosofiei. O orientare sub raportul problematicii moderne). De-a lungul timpului, unii 

filosofi au încercat să înglobeze eul în procesele lumii exterioare, eul conștient neavând existență 

proprie, ații au considerat că lumea este un produs al eului. Unele filosofii au susținut că relația 

subiect-obiect nici nu trebuie presupusă, întrucât realitatea nu reprezintă nicicând două lumi diferite, 

ci totdeauna o lume unitară, o lume în care între subiect și obiect se șterge orice demarcație (ibidem) 

‖. Pentru mulți oameni nu există problema eu-non eu, subiect-obiect și aceștia nu au nevoie de 

filosofie.  „Pentru ei, toate se fac și se fac bine. Viața nu ridică probleme, nu pune întrebări, căci 

totul este clar, real, palpabil. De aceea, este exclusă speranța într-o schimbare radicală spre mai 

bine‖ (ibidem). 

Pentru a realiza în ce constă filosofia contemporană este necesară recapitularea momentelor care au 

dus la apariția ei, consideră Gherasim. Astfel, după Hegel, idealismul părea a fi dispărut, filosofia 

dezvoltându-se într-o direcție impusă de științele naturii, ale căror metode de cercetare și concepție 

materialist-mecanicistă au impus filosofiei o anumită schemă după care să-și organizeze cercetarea. 

Orice încercare idealistă în filosofie era suspectată ca speculație sterilă. Pozitivismul și 

materialismul păreau a fi singurele filosofii adevărate, necesare și suficiente. „Este desigur foarte 

comod a explica totul și toate prin mișcarea atomilor materiei, și e și mai comodă extensiunea 

acestei concepții și asupra domeniului spiritual ‖ (Gherasim, V., 1928, Spre o nouă orientare în 

filosofie. Filosofia vieții).  

Apariția grupărilor neokantiene au condus filosofia spre un nivel periculos de abstractizare, crede 

Gherasim, pentru că, deși părea că ar fi reînviat-o,  au îndepărtat-o foarte mult de viața reală și 

trăită. Schlegel arăta că în lume sunt multe lucruri la care gândirea sistematică nu are acces, între 

acestea aflându-se însăși viața. Schopenhauer spunea că viața este rea și trebuie nimicită, pentru că 

ne face să suferim. Nietzsche adăuga că cine suferă și se descurajează este nedemn de viața sa. 

Spiritele puternice iubesc viața și din această iubire își iau forța creatoare de noi valori. Guyeau 

pune în centrul preocupărilor sale viața care se produce și se dezvoltă de la sine, motiv pentru care 

încercările rațiunii de a o influența eșuează tot mai mult. Dilthey susținea că „ultima și cea mai 

adâncă rădăcină a concepției despre lume și viață este viața, și din reflectarea asupra vieții rezultă 

experiența vieții‖ (Gherasim, V., 1927, Din problemele istoriei filosofiei. O nouă orientare sub 

raportul problematicii moderne). Potrivit lui, nici filosofia, nici arta, nici religia n-au fost în stare să 

rezolve taina vieții. Acest scepticism nu-l ademenește pe Gherasim care crede în misiunea  filosofiei 

de a găsi răspunsuri la această problemă. Îl consideră pe  Bergson adevăratul filosof al timpurilor 

sale, pentru că el face „sinteza între filosofia științifică și filosofia vieții‖ (ibidem). Existența, în 

genere, este ceva în continuă devenire, este ceva viu și ea poate fi cunoscută cu ajutorul intuiției 

care ne permite, spune Gherasim „a pătrunde în însăși viața mare și creatoare, nu numai a 

filosofilor, ci direct în miezul vieții omenirii. Deoarece viața este un ce care nu se poate înțelege în 

mod rațional, nu avem alte mijloace de a pătrunde în rostul ei adânc, decât cel indirect‖ (ibidem).  

Analiza întreprinsă de Gherasim continuă cu alți doi reprezentanți ai filosofiei vieții: Keyserling și 

Spengler. Primul a întreprins o călătorie în Orient și și-a relatat impresiile în Carnetul de călătorie 

al unui filosof. A fost profund impresionat de filosofia orientală, de modul oamenilor de pe aceste 

tărâmuri de a înțelege și trăi viața. Indienii nu-și trăiesc viața prin prisma rațiunii, și ea manifestare 

a vieții, ci pătrunzând-o în mod direct. Chinezii nu se axează pe contemplație, ei își doresc o viață 

plăcută, iar de la japonezi ar fi bine „să învățăm a privi și a vedea‖ (ibidem). Adevăratul rost al 

vieții, spune Gherasim, este greu de găsit. E necesar ca omul să privească în lăuntrul său ca să se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

464 

 

schimbe pe sine, ca să-și descopere forțele creatoare pe care să le pună în acțiune, nu să rămână la 

nivelul unei contemplații pasive.  

Pornind de la lucrarea lui Spengler, Declinul Occidentului, Gherasim se întreabă care este rolul 

nostru, al reprezentanților culturii europene, iar răspunsul pe care îl dă este că Europa va trebui să se 

salveze prin propriile puteri, iar filosofia vieții este o dovadă în acest sens. Menirea filosofiei vieții 

este de a arăta calea pe care trebuie să o urmeze omenirea pentru a ieși din haosul moral și cultural 

provocat de război. Dar, totodată, crede Gherasim, este necesară apariția unei personalități geniale 

care să fie capabilă să facă o sinteză între „idealul științific european și idealul oriental mistic‖ 

(ibidem).  

Una dintre cauzele pentru care filosofia se află în impas, afirmă Gherasim, este apariția filosofiei 

marxiste în care „individul dispare complet, este strivit, distrus cu desăvârșire sub greutatea puterii 

economice‖ (ibidem). Explicațiile date de Marx și Engels în problema libertății i se par 

nesatisfăcătoare, pentru că primul crede într-o libertate a corporației lucrătorilor liberi și a 

proprietății comune asupra mijloacelor de producție, iar al doilea vorbește despre faptul că oamenii 

vor face saltul din domeniul necesității în cel al libertății, fiind stăpânii naturii și ai socializării lor 

proprii. Toată argumentația celor doi teoreticieni ai socialismului i se pare „șubredă și fantastică‖ 

(ibidem). Istoria nu poate fi înțeleasă ca o ca o serie de evenimente ce sunt efectele unui complex de 

legi economice-materialiste. Ea este „manifestarea unei serii de evenimente la care conștiința 

individuală are, cel puțin, tot același rol ca și toate celelalte la un loc‖ (ibidem). Personalitatea și 

activitatea omului au un rol hotărâtor în istorie în general, și în istoria filosofiei în special. Toate 

sistemele filosofice sunt creații ale individualității și, din acest motiv, se aseamănă cumva cu 

operele de artă, fiindcă sunt emanațiile sufletelor creatorilor lor. Prin individ, istoria filosofiei 

capătă viață. 

Analiza unor sisteme filosofice din epoca în care a trăit, îl determină pe Gherasim să afirme că noua 

misiune a filosofiei este aceea de a împăca „viața creatoare‖ cu „adevărul veșnic‖, dar acesta este 

„un postulat al viitorului spre care ne îndreptăm prin moarte‖ (Gherasim, V., 1928, Spre o nouă 

orientare în filosofie. Filosofia vieții). 

5. Optimismul lui Mihai Eminescu 

Studiul asupra vieții, activității și operei lui Eminescu i-au relevat lui Gherasim complexitatea 

acestei personalități emblematice a culturii românești, analizată deseori inadecvat. Numeroase studii 

accentuează pesimismul de sorginte schopenhauriană din poezia eminesciană sau insistă asupra 

vieții sale zbuciumate. „E una dintre cele mai complicate, dar și dintre cele mai interesante chestiuni 

de a putea ști în ce măsură a influențat Schopenhauer asupra lui Eminescu. Unii cercetători - și 

printre ei, chiar foarte însemnați - nu s-au sfiit să spună că opera marelui nostru poet este un copil al 

filosofiei schopenhauriene. Era și prea ademenitoare această concluzie. Peste întreaga operă a 

poetului planează o întunecoasă umbră de pesimism și melancolie‖ (Gherasim, Vasile, 1923, 

Influenta lui Schopenhauer asupra lui Eminescu). 

 Gherasim susține că nu putem aplica definiția pesimismului, potrivit căreia lumea e rea și că viața 

omului, fiind legată de această lume, e expusă și ea răutății și suferinței, la personalitatea complexă 

a lui Eminescu. E adevărat că poetul, asemeni fiecăruia dintre noi, a trecut în viața sa prin momente 

marcate de pesimism, dar „în toate fibrele corpului său simțea zvâcnind sânge ce îi amintea de 

înaintașii săi, cărora el le-a întocmit un cult ca nimeni altul de-a lungul tuturor generațiilor de 

români‖ (Gherasim, V., 1922, Eminescu ca optimist). Pesimismul schopenhauerian nu constituie 

nici începutul, nici sfârșitul concepției eminesciene, afirmându-se doar în episoade trecătoare. În 

adâncul sufletului său, spune Gherasim, Eminescu a avut un ideal către care a tins continuu, iar 

revolta care izbucnește din opera sa nu-i altceva decât nemulțumirea sa față de întocmirea societății 

și a lumii.  

În nuvela Sărmanul Dionis, Eminescu afirmă, inspirat din filosofia indiană și din Schopenhauer, că 

lumea e un vis, dar această concepție nu-l duce, ca pe filosoful german spre ideea de a nimici în 

lăuntrul ființei sale dorința de a trăi. „Poetul, în loc să predice nimicirea setei de existență, învăluia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

465 

 

această existență cu o atmosferă de vis‖ (Gherasim, V., 1923, Influența lui Schopenhauer asupra lui 

Eminescu).  

 O diferență majoră între Schopenhauer și Eminescu o constituie atitudinea față de femeie, 

misoginismul primului fiind o caracteristică definitorie în acest sens. În schimb, la Eminescu, în 

poeziile sale de dragoste, răzbate o concepție romantică marcată de un ideal de femeie și un ideal de 

iubire. Dorul de a fugi de zgomotul lumii, de a se refugia cu iubita în liniștea adâncă a codrului este 

adesea întâlnit în poezii ca de exemplu:  Făt Frumos din tei, Dorința, Lacul, Povestea codrului, 

Călin.  

 Eminescu, spune Gherasim, n-a fost, contrar aparențelor, o fire contemplativă, căci tot ceea 

ce a făcut în timpul activității sale de la 1874 până la 1883 a fost o necontenită luptă pentru 

ridicarea poporului român pe o treaptă mai înaltă de cultură și civilizație. Schopenhauer afirmase că 

existența popoarelor e o dovadă a hegemoniei egoismului uman. Eminescu nu aderă la această 

viziune și crede că rolul statului este acela de  stabili armonia dintre clase, partide, care luptă între 

ele pentru supremație. Statul are și o menire morală: „El va fi prin aspră organizare contra 

semidoctismului, contra tendinței egoiste a claselor de sus, de a câștiga mult prin muncă puțină‖ ( 

Eminescu, M., Scrieri politice și literare, în Gherasim, V., 1923, Influența lui Schopenhauer asupra 

lui Eminescu).  

 Dragostea lui Eminescu pentru poporul său este o prezență constantă în opera sa. El crede că 

cea mai potrivită formă de guvernământ este o monarhie juridică capabilă să intervină pentru a 

armoniza interesele diferite și a instaura echilibrul social. „În viața unui popor, munca generațiilor 

trecute, care pun fundamentul, conține deja în ea ideea întregului. Este ascuns în fiecare secol din 

viața unui popor complexul de cugetări care formează idealul lui, cum în sâmburele de ghindă este 

cuprinsă ideea stejarului întreg (ibidem)‖. Poate că aceasta e cea mai convingătoare dovadă a 

fondului optimist al firii lui Eminescu, crede Gherasim. „Dacă acest adevărat reprezentant al 

poporului român era pesimist incorigibil, precum adesea s-a spus, atunci poporul său întreg trebuia 

să constea numai  din pesimiști. Tânărul nostru popor plin de aspirații-o colonie de sătui de viață.‖ 

(Gherasim, V., 1922, Eminescu ca optimist). 

 Acei exegeți ai operei eminesciene care s-au oprit la pesimismul care răzbate din ea au făcut 

generalizări nesusținute teoretic. Spre exemplu, în nuvela Cezara, Eminescu, în spiritul lui 

Schopenhauer afirmă că sâmburele vieții este egoismul și haina lui minciuna, dar totodată, prin 

intermediul eremitului Ieronim iese la lumină o concepție optimistă: „Eu mulțumită naturii m-am 

dezbrăcat de haina deșertăciunii. Este o frumusețe de zi acum când îți scriu și sunt plin de dulceața 

proaspătă a zilei, de mirosul câmpiei, de gurile înmiite ale naturii, încât pare că-mi vine să spun și 

eu naturii ceea ce gândesc, ce simt, ce trăiește în mine.‖ O altă nemulțumire a lui Gherasim provine 

din asocierea superficială a lui Eminescu cu alți poeți precum Lenau și Leopardi. Ceea ce-i 

aseamănă pe toți trei ar fi „tonul trist al poeziei lor, viețile zbuciumate și căutarea adevărului‖ 

(ibidem). Sursa suferinței lui Lenau este absența credinței și asociată ei, frica de moarte. Nimic din 

toate acestea nu se regăsește la poetul nostru: „Lenau moare istovit de setea adevărului credinței, 

care pentru el era adevărul cel mai mare, era adevărul însuși. Eminescu își creează un sistem propriu 

de credință, care în cele mai grele clipe din viață e portul în care se refugiază‖ (ibidem).  

 La finalul argumentărilor sale, Gherasim conchide că pesimismul lui Eminescu nu este 

concepția sa stabilă și definitivă, deoarece el „este acel luceafăr care îi lucește culturii noastre și 

care viața noastră spirituală o îndrumează spre țeluri din ce în ce mai înalte‖, înțelegând luceafărul 

ca „stea ce nu apune‖, „stea senină‖ (Gherasim, V., 1928, Henrieta Sachelarie-Pesimismul lui 

Eminescu).  

6. În loc de încheiere 

Poate că Vasile Gherasim, dacă timpul i-ar fi permis, și-ar fi putut dezvolta ideile filosofice într-o 

operă complexă și de mari proporții, alăturându-se marilor gânditori din aceeași generație, precum 

Blaga sau Vianu. Chiar dacă nu s-a întâmplat așa, pare nedrept totuși ca peste scrierile sale să 

trecem cu indiferență. Avem datoria morală de a integra în spațiul culturii noastre românești această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

466 

 

personalitate a Bucovinei, care a crezut cu tărie în energiile  creatoare ale poporului român și 

posibilitatea afirmării unei filosofii românești.  

Lucrările sale, chiar dacă sunt de mici dimensiuni, se impun prin structură, expresie, prin informația 

la zi și cuprinzătoare asupra filosofiei europene, prin analiza diverselor sisteme filosofice.   

Autor aproape necunoscut de poezii și nuvele, răspândite prin reviste ca Poporul, Codrii 

Cosminului, Gherasim „a apărut pe orizontul literelor bucovinene la un moment foarte neprielnic și 

la o răscruce critică a împrejurărilor. El intră în câmpul scrisului bucovinean la 1918, când spiritele 

de aici și de pretutindeni erau preocupate de politică și de alte îndeletniciri mai practice, și dispare 

după 1930, când își face zgomotos apariția în literatura bucovineană prima generație de scriitori, 

ieșită din școala românească a acestei provincii. Vasile Gherasim și George Voievidca sunt cei 

dintâi poeți bucovineni apăruți după Unire, ei sunt aceia care, la un moment dat, atunci când 

amuțise glasul de trubadur al vechii generații bucovinene și încă nu începuse să cânte noua 

generație, sunt singurii poeți care constituie puntea tradiției dintre Bucovina austriacă (politicește!) 

și Bucovina românească. Ei sunt aceia care trec steagul literar al acestei generații către generația 

nouă‖ (Loghin, C., 1943, op.cit.). 

Temele poeziilor scrise de Gherasim se aseamănă celor eminesciene: puterea cathartică a naturii, 

dragostea, sensul vieții, condiția umană, în general, condiția artistului și a geniului, în special.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Brăileanu, Traian, 1933, Cronică. Vasile Gherasim, extras din „Codrul Cosminului‖, vol. VIII, 

Cernăuți 

Crăciun, Gavril, I., 1995, Contribuția lui Vasile Gherasim la dezvoltarea gândirii filosofice 

românești în contextul filosofiei europene, în „Analele Bucovinei‖, Tom II, 1, Editura Academiei 

Române, București 

Gherasim, Vasile, 1922, Eminescu ca optimist, extras din „Convorbiri literare‖, Nr. 5-6, Iași 

Gherasim, Vasile, 1923, Influența lui Schopenhauer asupra lui Eminescu, extras din „Transilvania‖, 

LIV, Nr. 10-12, Sibiu 

Gherasim, Vasile, 1927,  Din problemele istoriei filosofiei. O orientare sub raportul problematicii 

moderne, extras din „Codrul Cosminului‖ IV.1, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1927, Filosofia istoriei lui A.D. Xenopol, extras din „Codrul Cosminului‖ IV.1, 

Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1927, Filosofia lui Carl Siegel, extras din „Glasul Bucovinei‖, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1928, Activismul lui Spinoza, extras din „Glasul Bucovinei‖, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1928, Etnicul în filosofie. Spre o filosofie românească, extras din „Glasul 

Bucovinei‖, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1928, Henrieta Sachelarie-Pesimismul lui Eminescu, extras din „Revista 

filologică‖ II, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1928, Sistemul energiilor conștiente, extras din „Junimea literară‖ XVII. Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1928, Spre o nouă orientare în filosofie. Filosofia vieții,  „Glasul Bucovinei‖, 

Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1929, Filosofia dinamismului vital al lui V. Pârvan, extras din „Junimea literară‖, 

XVIII, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1929, Mihai Eminescu (cu prilejul împlinirii a 40 de ani de la moartea lui), 

extras din „Junimea literară‖, XX, Nr. 1-4, Cernăuți 

Gherasim Vasile, 1931, Concepția vieții în poeziile lui Alecsandri, extras din „Junimea literară‖, 

XX, Nr. 1-4, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 1931, Eurasia spirituală-studiu de filosofie comparată, extras din ‖Glasul 

Bucovinei‖, Cernăuți 

Gherasim, Vasile, 2016, Se naște Dumnezeu, Editura Mușatinii, Suceava 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

467 

 

Loghin, Constantin,  1943, Vasile Gherasim,  extras din „Revista Bucovinei‖, Anul II, Nr. 2, 

Cernăuți 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:24 UTC)
BDD-A29507 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

