
 32 

CANONUL ÎN LITERATURA ROMÂNĂ 

 
Iulian BOLDEA 

 
 

Abstract 
 
 

The cannon of a given historical moment is set, in a certain sense, at the point where tradition and 
innovation meet, as long as its significant energies draw on both the preceding esthetic cannon and the attempt 
to overcome it. Undoubtedly, the changing of a cannon is always preceded by a crisis situation. The moment 
when literature does no longer offer any viable esthetic solutions, when the expression is no longer self-
sufficient, when it no longer fulfils its primary task with gnosiological efficiency, a moment of discontinuance 
occurs, a crisis both at the level of the outlook upon the world and at the level of the artistic form.  
 
 
 
 Introducere 
 

Se discută mult, în ultima vreme, despre canonul estetic şi literar. Discuţia în sine e 
veche, doar terminologia e alta. După cum se ştie, literatura română a străbătut, în evoluţia ei, 
mai multe vârste, mai multe etape şi avataruri ale propriei conformaţii. Dacă pornim de la 
premisa că literatura înseamnă în primul rând expresie, formă, o anumită modelare a viziunii 
asupra lumii a scriitorilor, putem constata că orice schimbare de canon e sinonimă cu o 
modificare substanţială a paradigmei formale a unei epoci, a posibilităţilor sale de reacţie la 
stimulii realului. 

Evoluţia literaturii române nu e, în consecinţă, decât o evoluţie a modalităţilor 
expresive, o reînnoire a tiparelor formale în uz la un moment dat. Fiecare epocă literară ne 
propune, simplificând oarecum lucrurile, o anumită paradigmă stilistică, ce se pliază, evident, 
pe un anume orizont de aşteptare al cititorului. E cert că există întotdeauna un decalaj sensibil 
între aşteptările publicului receptor şi oferta scriitorilor dintr-o anumită perioadă istorică dată, 
astfel încât orizontul de aşteptare al publicului e mereu depăşit, surclasat de proiectele estetice 
mai mult ori mai puţin novatoare.  

Ce este însă canonul? Canonul poate fi definit, cum spune Mihaela Anghelescu în 
postfaţa la cartea lui Harold Bloom Canonul occidental, ca o “listă de autori socotiţi 
fundamentali într-o literatură anume”. Cu alte cuvinte, canonul poate fi privit ca punctul 
culminant al ierarhiei literare dintr-o epocă istorică dată, dar şi ca o anume dominantă 
expresivă determinată de context dar şi de evoluţia intrinsecă a literaturii. Canonul nu are o 
conformaţie imuabilă, o fizionomie prestabilită, de neclintit. Dimpotrivă, el e supus 
schimbării, revizuirii, e sortit unei perpetue metamorfoze. 

 Schimbarea de canon presupune o bruscare a aşteptărilor receptorilor, o mutaţie 
spectaculoasă de conţinut şi de formă, o contrazicere a orizontului de aşteptare al publicului. 
Este limpede, pe de altă parte, că un nou canon se impune tot cu complicitatea, mai mult ori 
mai puţin tacită, a receptorilor dintr-o anume epocă. Există, astfel, epoci literare refractare la 
noutate, după cum există altele mai permeabile la schimbare, la tentaţia novatoare.  

Canonul nu poate fi privit ca o entitate abstractă, ori ca o noţiune desprinsă cu totul de 
realitatea estetică particulară şi de un anumit context. Nu e un soi de tipar imuabil, de genul 
Ideilor platoniciene, fără nici o relaţie cu lumea, cu opera individuală, cu climatul unei epoci 
literar-artistice. Dimpotrivă, canonul estetic prinde fiinţă într-un spaţiu socio-cultural bine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior



 33 

 

precizat, într-o ambianţă estetică ce-şi pune amprenta asupra conformaţiei sale, îl determină 
cu o anumită stringenţă. 
 Canonul unui anumit moment istoric se situează, într-un anumit sens, la punctul de 
interferenţă dintre tradiţie şi inovaţie, în măsura în care îşi alimentează energiile semnificante 
atât din canonul estetic ce l-a precedat, cât şi din încercarea de depăşire a acestuia. Fără 
îndoială că schimbarea de canon e precedată de fiecare dată de o situaţie de criză. În 
momentul în care literatura nu mai oferă soluţii estetice viabile, în momentul în care expresia 
nu-şi mai e suficentă sieşi, nu mai răspunde cu eficienţă gnosologică menirii sale primordiale 
se produce un moment de ruptură, de criză, atât la nivelul viziunii asupra lumii, cât şi la 
nivelul formei artistice. Schimbarea de canon poate părea – şi uneori chiar este – o modalitate 
de adaptare a literaturii la context, la o nouă sensibilitate, la fluxul şi dinamismul vieţii. 
 În cartea sa Literatura română postbelică, Nicolae Manolescu concepe canonul “ca o 
suprapunere de trei elemente: valoarea (cota de critică), succesul (cota de piaţă) şi un amalgam 
eterogen de factori sociali, morali, politici şi religioşi. Echilibrul acestora fiind unul dinamic, 
prezenţa tuturor nu poate fi pusă la îndoială”. Tot Manolescu crede a decela în istoria 
literaturii române existenţa, în ordine diacronică a următoarelor tipuri de canon: canonul 
romantic-naţional (1840-1884), canonul clasic-victorian (1867-1917), canonul modernist (în 
perioada interbelică), cel neomodernist, în anii ‘60-’70, şi, în sfârşit, canonul postmodernist. 
 Pentru a ilustra dinamica şi relieful schimbărilor de canon în contextul literaturii 
române, ne vom referi în continuare la două tipuri canonice care, în ciuda unor similitudini, au 
un profil cu totul distinct: canonul modernist şi acela postmodernist. 
 
 
 Canonul modernist 
 

Modernitatea e un concept estetic ce conotează în primul rând corespondenţa dintre 
opera de artă şi epoca în care ea este făurită, legătura strânsă, dar, în acelaşi timp atât de 
subtilă, dintre creaţia artistică şi mediul social care o generează. Miza modernismului e, în 
primul rând, autenticitatea, consonanţa dintre trăire şi operă, dintre textul literar şi emoţia 
estetică. Evident, elementul novator, noutatea e principiul fundamental al modernismului, 
chiar dacă raportarea sa la tradiţie trebuie mereu refăcută, în sensul că modernismul se 
exprimă pe sine în termeni de opoziţie faţă de o tradiţie anchilozantă, stagnantă, 
needificatoare. Modernismul e, aşadar o expresie a unui anumit radicalism de expresie şi de 
conţinut, el înglobând în sfera sa orientări literare precum simbolismul, expresionismul, 
imagismul etc. 
 În literatura română, postularea modernismului e efectuată de E. Lovinescu, în lucrarea 
sa Istoria literaturii române contemporane. Criticul de la “Sburătorul” îşi fundamentează ideile 
pornind de la factorul temporal care “intervine cu o acţiune, a cărei forţă creşte în decursul 
istoriei”. 
 Corectând cu un ochi critic teoria maioresciană a “formelor fără fond”, Lovinescu 
crede, preluând un concept al lui Gabriel Tarde din domeniul sociologiei, că legea imitaţiei 
acţionează şi în spaţiul culturalului, că formele imitate îşi găsesc, mai curând ori mai târziu, o 
asimilare creatoare într-un anume context cultural-artistic. E cunoascuta teorie a 
sincronismului. Ce înţelege, însă, Lovinescu prin sincronism? Criticul consideră că toate 
manifestările de cultură ale unei epoci se dezvoltă din perspectiva unui “spirit al veacului”, 
sunt modelate de o tendinţă sincronă ce conferă anumite trăsături similare unor opere, autori, 
teme ori procedee din spaţii culturale diferite. Lovinescu vede în sincronism “acţiunea 
uniformizantă a timpului în elaboraţiile spiritului omenesc”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior



 34 

 Cu alte cuvinte, sincronismul exprimă o tendinţă unificatoare şi integratoare, centripetă 
şi nu centrifugă, tendinţă ce face ca manifestările artistice, literare, culturale, în genere ale unei 
perioade să fie consonante: “Sincronismul înseamnă, după cum am spus, acţiunea 
uniformizatoare a timpului asupra vieţii sociale şi culturale a diferitelor popoare între dânsele 
printr-o interdependenţă materială şi morală. Există, cu alte cuvinte, un spirit al veacului sau 
ceea ce numea Tacit un saeculum, adică o totalitate de condiţii configuratoare a vieţii omenirii”. 
Şi Lovinescu exemplifică: “Spiritul evului mediu, de pildă, se manifestă sub două forme: 
credinţa religioasă care-i determină întreaga activitate sufletească (literatura, arta, filosofia etc.) 
şi provoacă în domeniul politic cruciadele, adică expansiunea occidentului spre orient, iar, pe 
de altă parte, în domeniul social, forma specifică a feudalităţii, de origine germanică sau nu, în 
orice caz expresie a individualismului social, după cum stilul ogival este o expresie a 
misticismului”. 
 Lovinescu operează însă o distincţie însemnată între “modernismul teoretic” postulat 
şi practicat de el însuşi în paginile revistei “Sburătorul” sub forma unei “bunăvoinţi principiale 
faţă de toate fenomenele de diferenţiere literară” şi “modernismul de avangardă şi 
experimental” al unor reviste avangardiste de atitudine radicală, precum “Punct”, “Integral”, 
“Contimporanul”, “unu” etc. 
 Ideea fundamentală pe care ne-o comunică teoria sincronismului a lui Lovinescu e 
aceea că, din cauza mijloacelor foarte evoluate de comunicare, cultura unui popor se dezvoltă 
prin imitaţie şi adaptare, într-o strânsă relaţie de interdependenţă cu cea a altor popoare. 
Opunându-se, pe de o parte, teoriei maioresciene a “formelor fără fond”, Lovinescu crede, 
totodată, că în dezvoltarea unei culturi tendinţa de sincronizare cu spiritul timpului e 
precumpănitoare în faţa spiritului naţional. Modernismul românesc este, s-ar putea spune, 
fructul unei sinteze între experienţă (tradiţie) şi experiment (noutate). Canonul modernist s-ar 
caracteriza, aşadar, prin spirit de noutate, voinţa de sincronizare cu sensibilitatea şi literatura 
occidentală, cu spiritul timpului, asumarea sintezei ca argument al coerenţei şi organicităţii 
estetice. 
 
 

Canonul postmodernist 

 
Canonul postmodernist, în schimb are un caracter oarecum contradictoriu. Pe de o 

parte, postmodernismul e cu totul refractar oricărui canon, oricărei intenţii de canonizare, de 
uniformizare a literarului, preferând aderenţa la o perspectivă relativistă, multiculturalistă şi 
centrifugă. Pe de altă parte, se face simţită nevoia unor valori recente de a fi incluse în zona 
canonicului, lucru observat, între alţii, şi de Ion Simuţ, într-un articol din Familia 
(“Postmodernismul exercită, previzibil şi firesc, presiunea prezentului şi a valorilor recente de 
a fi canonizate”).  

Se poate afirma că de la generaţia ’80 încoace s-a produs, în literatura română, o 
schimbare netă de paradigmă literară, cu consecinţe multiple în planul scriiturii. De la scriitura 
ingenuă, ce privea lumea cu detaşare şi fără o conştiinţă a propriei condiţii, s-a trecut la o 
scriitură dialogică, plurală, implicată atât în reflectarea structurilor realului, cât şi în articularea 
propriei identităţi. În textele optzeciştilor şi a celor ce vin după ei cuvântul şi-a pierdut 
candoarea iniţială, el capătă o transparenţă grea de semnificaţii ce-i redă, în primul rând, drama 
de a nu putea rosti fără rest lumea. Între cuvânt şi lume se interpune, acum, o conştiinţă 
ironică şi parodică, dar şi o privire dilatată de referinţe culturale, de sugestii ale livrescului.  
 Criticul Ion Bogdan Lefter crede a găsi mai multe trăsături postmoderne importante în 
literatura anilor 80-90: “În proporţii mai mici sau mai mari, pagina capătă aspectul unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior



 35 

 

eclectism stilistic obligat – în sens invers decât în cazul subtilităţilor gratuite şi «decadente» de 
tip alexandrin – să contribuie la exprimarea directeţei urmărite de noua sensibilitate, gândire şi 
senzorialitate. Există – totodată – o «jubilaţie» a evadării din constrângerile modernismului, o 
bucurie a «destinderii» creaţiei, devenite compatibile cu zâmbetul, cu umorul liber şi – la urma 
urmei – cu oricare procedură de captare a cititorului (…). Simptome ale atitudinii 
postmoderne detectabile în literatura română a  anilor ‘80-’90: întoarcerea autorului în text, 
rebiografizarea persoanelor gramaticale printr-o nouă angajare existenţială, implicarea mai 
acută în realitatea cotidiană, de aici şi acum, evitarea capcanelor «naivităţii» confesive prin 
deconspirarea mecanismelor textuale şi atingerea – prin atare deconspirare – a unui patetism 
mai profund”.  

Postmodernismul românesc e, aşadar, ironic şi parodic, e fantezist până peste poate 
dar şi cinic, e subiectiv cu măsură şi lipsit de prejudecăţi. Singura prejudecată pe care şi-o 
asumă scriitorii postmoderni e, cum spune Ioan Groşan, realitatea. Postmodernismul 
românesc reia tema autenticităţii, tinzând să devină o oglindă extrem de mobilă, “activă” şi nu 
una inertă, a realităţii.  

De altă parte, scriitorii postmoderni îşi asumă, uneori în chiar textul aceleiaşi opere, 
scriituri de o deconcertantă diversitate şi mobilitate, valorifică tipuri de discurs felurite, 
demitizează cu nonşalanţă şi-şi trăiesc la modul parodic propria biografie, exaltând textul ca 
mod de viaţă, ca disponibilitate de a vieţui întru literatură.  

Uzând de un oximoron destul de banal, s-ar putea spune că ostentaţia e chipul natural 
de a fi al scriitorului postmodern, o ostentaţie însă temperată de ironie şi prelungită în spaţiul 
intertextualităţii. Firescul şi elaborarea, cotidianul şi  elevaţia spre transcendent, gravitatea – 
trucată la rându-i – şi neseriozitatea, apelul la tradiţie şi tentaţia experimentului, instinctul 
ludicului şi exprimarea neconcesivă la adresa poncifelor de orice fel – toate aceste ingrediente 
ale literaturii intră, în proporţii diferite şi cu finalităţi diverse în alcătuirea postmodernismului 
românesc. 

Privind normalitatea ca pe o aventură, cum zice Ştefan Borbely, scriitorii postmoderni 
sunt cei care, preluând moştenirea modernităţii, vin cu altă viziune asupra realului şi asupra 
literaturii. Cât de nouă e o astfel de viziune, câţi sorţi de izbândă estetică are, nu se poate 
judeca decât aproximativ. E, totuşi, o ruptură de nivel faţă de viziunea modernităţii, e, cum se 
zice, o schimbare de paradigmă. Miturile scriitorilor postmoderni – antimituri de fapt – sunt 
asumate de aceştia în modul cel mai autentic, nu doar în latura, să zicem, a livrescului, cât în 
aceea a trăirii de o liminară spontaneitate.  

Experimentul ca formă de viaţă e opţiunea fundamentală a postmodernilor români. 
Între viaţă şi text, cu alte cuvinte, nu există separaţie fatală, nu se mai interpune o falie de 
netrecut. Textul e trăit cu nedisimulată fervoare, după cum viaţa e ficţionalizată, rescrisă de 
conştiinţa postmodernă, o conştiinţă de o luciditate extrem de disponibilă, dar relativizată, în 
acelaşi timp, de ironie şi impuls parodic. 

Trebuie observat că realitatea editorială a ultimelor două decenii ne-a dovedit că există 
nu puţini scriitori ce-şi aşază deliberat operele sub zodie postmodernă, alţii ce teoretizează cu 
mai mult sau mai puţin zel postmodernismul sau, de asemenea, scriitori ce nu-şi anexează 
explicit conceptul dar pot fi încadraţi în această paradigmă literară. Există, aşadar, un traseu 
lămuritor, suficient de clar şi de uşor de vizualizat ce porneşte de la literatura generaţiei 
optzeci şi ajunge în poetica celeilalte generaţii, nouăzeci. Există, de asemenea, filiaţii, 
corespondenţe, analogii, armonii ori dizarmonii între cele două vârste ale literaturii 
contemporane, pentru că, de asemenea, credem că între generaţii, îndeobşte, nu există falii, ci 
căi de comunicaţie, mai subtile şi mai statornice decât s-ar putea crede.  

De altfel, ne putem pune întrebarea cât de eficient, de pertinent din punct de vedere 
metodologic e conceptul de generaţie literară, azi, într-o eră a tuturor descentrărilor, a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior



 36 

fracturilor şi a deconstrucţiei flagrante a paradigmelor culturale. Sunt de părere că, azi mai 
mult ca oricând, conceptul de generaţie literară are un înţeles cu totul relativ, o semnificaţie 
care nu poate fi, cu nici un chip, absolutizată, în ciuda existenţei efective a unor scriitori ce se 
revendică de la acelaşi spirit ideatic, de la aceleaşi norme programatice, de la un similar mod 
de a cunoaşte şi înţelege lumea şi literatura.  
 Conceptul de generaţie, în ciuda precauţiile cu care îl înconjurăm, se pliază pe o 
realitate de facto în cazul optzecismului, fenomen literar ce derivă dintr-o comuniune 
neîndoielnică de idealuri estetice şi exigenţe etice ale unor scriitori care, dincolo de un lăudabil 
sentiment al solidarităţii intelectuale, şi-au păstrat profilul expresiv inconfundabil. În ce 
priveşte generaţia nouăzeci, aceasta e mai puţin omogenă, e oarecum descentrată, în sensul 
existenţei mai multor centre de polarizare (Bucureşti, Iaşi, Cluj, Timişoara etc.), centre care, în 
ciuda veleităţilor autarhice, au viziuni diferite asupra chiar conceptului de generaţie, darmite 
asupra programelor, criteriilor şi normelor artistice presupuse/ impuse de actul de creaţie.  
 De altă parte, se menţin, fireşte, vizibile distincţii între scriitorii nouăzecişti şi 
optzecişti, atât în privinţa opţiunilor estetice adoptate, cât şi în ceea ce priveşte scriitura 
asumată. În acelaşi timp, trebuie spus că strategiile literare sunt diferite şi datorită 
împrejurărilor în care au scris/ scriu reprezentanţii celor două generaţii; dacă optzeciştii au 
scris într-o epocă dominată de dogmatism şi de aberaţia totalitarismului, fiind siliţi adesea să 
recurgă la practici scripturale ascunse, aluzive, subversive, într-un demers de supravieţuire 
spirituală, dar şi să-şi asume modelul unei exemplare solidarităţi, scriitorii nouăzecişti s-au 
afirmat după 1989 (chiar dacă au scris şi înainte), în condiţiile unei totale libertăţi de expresie, 
ce şi-a pus amprenta şi asupra modalităţilor estetice, asupra strategiilor scriiturii ori asupra 
posibilităţilor de asumare a realului şi a propriei condiţii.  

Nicolae Manolescu, în volumul său Despre poezie operează o serie de distincţii şi 
apropieri semnificative între modernism şi postmodernism: “Poezia modernă a fost cea dintâi 
care a respins trecutul în întregul său. Un lucru exact invers se petrece în postmodernism: el 
nu numai că nu întoarce spatele poeziei moderne pe care, într-o anumită măsură, o 
recuperează, dar nu-l întoarce nici măcar poeziei mai vechi decât ea. Este ca şi cum 
postmodernismul s-a redefini printr-o dorinţă de înglobare a trecutului şi s-ar referi la toată 
poezia scrisă înainte (…). Poetul modern este de obicei «inocent» în raport cu tradiţia: se 
scutură de ea ca de o povară inutilă. Vrea să facă altceva decât înaintaşii săi. Sentimentul lui 
este unul de libertate împinsă până la anarhie. Pentru el, tradiţia este o povară purtată cu 
graţie, asumată critic sau ironic”. 

Sintetizând, s-ar putea spune că postmodernismul românesc înseamnă o sporire a 
conştiinţei de sine a literaturii române, intrarea ei în zodia deplinei lucidităţi. 

Discuţia despre canon şi despre mutaţiile acestuia în literatura română este, desigur, cu 
mult mai amplă decât am încercat noi să sugerăm. Nu am făcut altceva decât să enunţăm 
datele problemei, să delimităm anumite perspective asupra acestui concept, precum şi un 
anume orizont al înţelegerii sale. E, în fond, o discuţie ce rămâne deschisă. 
 
 

 
Referinţe bibliografice: 
 
1. Ovid S. Crohmălniceanu, Literatura română între cele două războaie mondiale, vol.I., 

E.P.L., Bucureşti, 1972; 
2. ***, Dicţionar de terminologie literară, coordonator Emil Boldan, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti, 1970;  
3. D. Micu, Modernismul românesc, vol.I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior



 37 

 

4. E. Lovinescu, Istoria literaturii române contemporane, Ed. Minerva, Bucureşti, 1981;  
5. Nicolae Manolescu, Despre poezie, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1987;  
6. Nicolae Manolescu, Metamorfozele poeziei¸ Ed. Timpul, Reşiţa, 1996; 
7. Negoiţescu, Istoria literaturii române, Ed. Minerva, Bucureşti, 1991;  
8. Negoiţescu, Scriitori moderni, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1996;  
9. Z. Ornea, Tradiţionalism şi modernitate în deceniul al treilea, Ed. Eminescu, Bucureşti, 

1980;  
10. ***, Competiţia continuă, Ed. Paralela 45, Piteşti, 1999;  
11. Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1999; 
12. Ion Bogdan Lefter, Postmodernism. Din dosarul unei «bătălii» culturale, Ed. Paralela 45, 

Piteşti, 2000;  
13. Nicolae Manolescu, Literatura română postbelică, Ed. Aula, Braşov, 2001;  
14. Alexandru Muşina, Unde se află poezia, Ed. Arhipelag, Târgu-Mureş, 1996;  
15. Gheorghe Perian, Scriitori români postmoderni, Ed. Didactică şi Pedagogică, 
Bucureşti, 1996; 
16.  Liviu Petrescu, Poetica postmodernismului, Ed. Paralela 45, Piteşti, 1996;  
17. Eugen Simion, Scriitori români de azi, IV, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1989;  
18. Radu G. Ţeposu, Istoria tragică şi grotescă a întunecatului deceniu literar nouă, Ed. 

Eminescu, Bucureşti, 1993;  
19. Mihaela Ursa, Optzecismul şi promisiunile postmodernismului, Ed. Paralela 45, 

Piteşti, 1999. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:34:44 UTC)
BDD-A2941 © 2002 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

