
 

La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
Alexandre COLY 
a.coly@univ-zig.sn 

Université Assane Seck de Ziguinchor (Sénégal) 
 

Eugène TAVARES 
etavares@univ-zig.sn 

Université Assane Seck de Ziguinchor (Sénégal) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: If there is a poetry that has marked the spirits in the Luso-African space, it is 
that of Noémia de Sousa (Sangue negro), José Craveirinha (Xigubo, Karingana ua Karingana) and 
Agostinho Neto (Sagrada esperança). Indeed, these poets have made a decisive contribution to the 
process of awakening the consciences of the Lusophone colonies in Africa and consolidating their 
aspiration to freedom. In addition, they participated, through their pen, in the radical challenge to 
the established colonial order and paved a path for the liberation of Angola and Mozambique. The 
purpose of this article is to try to understand the commitment of these intellectuals who have 
become, through poetry, both the flag bearers of their country and freedom fighters. 

Keywords: poetry, colonization, Lusophone Africa, liberation. 
 
 
I. L’Annonciation poétique d’un engagement sans compromis 
La poésie de combat en Afrique lusophone, notamment celle de Noémia de Sousa, 

Agostinho Neto et José Craveirinha est marquée par un engagement incontestable dans 
l’éveil des consciences des colonies. Pour mieux comprendre l’essence de cette poésie, nous 
allons l’analyser en tenant compte de ses particularités. Considérons le poème « Nossa voz » 
de Noémia de Sousa : 

 
Nossa voz 
Nossa voz ergue-se consciente e bárbara 

sobre o branco egoίsmo dos homens sobre a 
indiferença assassina de todos 

Notre voix 
Notre voix s’est levée consciente et 

redoutable sur l’égoïsme primaire des hommes 
contre l’indifférence coupable de tous 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 22 

Nossa voz, irmão, nossa voz trespassou a 
atmosfera conformista da cidade e 
revolucionou-a, arrastou-a como ciclone de 
conhecimento 

Nossa voz Africa 
Nossa voz cansada da masturbação dos 

batuques de guerra 
Nossa voz negra gritantdo, gritando, gritando 
Nossa voz gritando sem cessar  

(Sousa, 1988: 33) 

Notre voix, frère, notre voix a éclaboussé 
l’atmosphère conformiste de la ville et l’a 
révolutionnée, en faisant écho dans tous les 
coins du monde 

Notre voix Afrique 
Notre voix fatiguée de la masturbation des 

batuques de guerre 
Notre voix nègre crie, crie, crie 
Notre voix qui crie sans cesse (n.t.) 

 
Le caractère engagé et révolutionnaire de ce poème se manifeste d’emblée à travers le 

titre, « Nossa voz ». Noémia de Sousa dénonce violemment l’égoïsme et l’indifférence des 
hommes face au drame qui se joue dans les colonies, et les invite à réagir. Pour la poétesse, 
l’Afrique doit se lever pour mener une action révolutionnaire, pour balayer comme un cyclone 
les affres du colonialisme. Ce poème de Noémia de Sousa est le signe d’un engagement sans 
compromis ni compromission pour la libération des colonies. Il ne s’agit non plus d’un 
engagement fortuit mais d’un engagement prémédité, « conscient » et même programmatique. 

Quant à Agostinho Neto, nous prendrons le poème « Assim clamava esgotado » : 
  

Assim clamava esgotado 
Não direi nada nunca fiz nada contra a 

vossa pátria mas vós apunhalastes a nossa 
nunca conspirei nunca falei com amigos 

nem com as estrelas nem com os deuses 
 
nunca sonhei nunca pensei estou inocente 
 
não direi nada não sei nada mesmo que 

me espanquem  
(Neto, 1974: 112) 

Cri de détresse  
Je ne dirai rien je n’ai jamais rien fait contre 

votre patrie mais vous poignardez la nôtre  
je n’ai jamais conspiré je n’ai jamais parlé 

ni avec des amis ni avec les étoiles ni avec les 
dieux  

je n’ai jamais rêvé je n’ai jamais pensé que 
je suis innocent 

 je ne dirai rien je ne sais rien même s’ils 
me rouent de coups (n.t.) 

 
Comme Noémia de Sousa, Agostinho Neto exprime son refus catégorique de céder 

ou d’abandonner sa lutte même face à la torture. Il ne veut rien nier ni renier. Ce qui importe 
pour lui, c’est son engagement à résister jusqu’au bout parce que sa patrie est poignardée. Il 
oppose à la violence injuste et injustifiée, un silence assourdissant, le refus de l’aveu et de la 
délation. Le poète se montre ferme dans sa révolte et témoigne d’un bouleversement intérieur. 

Chez le poète mozambicain José Craveirinha, l’engagement est obsessionnel, 
comme l’illustre le poème « Reza, Maria » :  

 
Reza, Maria 
Corre-se a pontapés os cães na fome dos 

ossos e não são cães, são seres humanos, Maria!  
 

Feras matam velhos, mulheres e crianças e 
não são feras, são homens velhos, as mulheres 
e as crianças são os nossos pais nossas irmãs e 
nossos filhos, Maria!  

 
(Craveirinha, 1999: 214-215) 

Prie, Marie 
Les chiens faméliques courent dans tous 

les sens mais ce ne sont pas des chiens, ce sont 
des êtres humains, Marie !  

Des bêtes tuent des vieillards, des femmes 
et des enfants mais ce ne sont pas des 
animaux, ce sont des vieillards, des femmes et 
des enfants ce sont nos parents nos sœurs et 
nos enfants, Marie ! (n.t.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 23 

 
Dans ce poème, José Craveirinha expose avec virulence l’ordre macabre colonial en 

terre mozambicaine. Il utilise des images, des analogies et des métaphores pour exprimer un 
rapport à la mémoire ou au vécu de tout un peuple meurtri par la guerre coloniale.  

L’animal ici c’est l’homme ou, plutôt, le colon. Le poète veut amener le peuple à 
prendre conscience de cette bestialité qui opère au quotidien et qui condamne toutes les 
couches de la société à la mort. La cruauté de l’emprise est rendue par un anthropomorphisme 
déclaré. 

 
II. Poésie de combat et engagement  
Face à la cruauté de l’appareil colonial, les poètes des colonies portugaises 

d’Afrique, malgré la censure, ont réussi à mettre en place un mécanisme de contestation à 
travers des chants poétiques qui appellent à la résistance et à l’espoir, comme dans ce 
poème de Noémia de Sousa, intitulé “Poema”:  

 
Poema 
Aqui tens o meu poema, irmão. 
Apesar de tudo, irmão, companheiro querido 

de todas as lutas, nada conseguirá quebrar nossa 
marcha firme para o futuro. Nada! 

E não consentiremos que se abafe teu grito 
humano, recortado em revolta e esperança; 
não deixaremos que sejam cruelmente 
amputadas tuas mãos abertas e estendidas [...] 

 
(Sousa, 1988 : 107-108) 

Poème 
Voici mon poème, frère. 
Malgré tout, frère, cher camarade de toutes 

les luttes, rien ne pourra arrêter notre marche 
déterminée vers le futur. Rien ! 

Et nous n’accepterons pas qu’on étouffe 
ton cri humain, empreint de révolte et 
d’espoir ; nous ne laisserons pas que soient 
cruellement amputées tes mains ouvertes et 
tendues […] (n.t.) 

 
Dans ce poème, l’engagement de Noémia de Sousa est quasi sacerdotal, et rien ne 

peut le contrarier. La fraternité est le nœud de la victoire. En effet, l’union fait la force, 
semble dire la poétesse, dans une forme d’appel à la solidarité dans la lutte. Ainsi, Noémia 
de Sousa appelle à l’engagement, à la résistance et au sacrifice afin d’empêcher que les 
mains de ses frères soient « cruellement amputées ». 

Dans le poème « Mussunda meu amigo » d’Agostinho Neto, on peut lire : 
 

Mussunda amigo 
A ti Mussunda amigo  
A ti devo a vida  
E escrevo versos que não entendes, 

compreendes a minha angústia?  
Para aqui estou eu Mussunda amigo 

escrevendo versos que não entendes  
Não era isto que nós querίamos, bem sei  

 
Mas no espίrito e na inteligência nós 

somos!  
 

(Neto, 1974 : 80) 

A mon ami Mussunda  
A toi mon ami Mussunda  
Je te dois la vie  
Et j’écris des poèmes que tu ne comprends 

pas, comprends-tu mon angoisse ?  
Me voici Mussunda mon ami en train 

d’écrire des poèmes que tu ne comprends pas  
Ce n’était pas ce que nous souhaitions, je le 

sais bien  
Mais nous sommes liés par l’esprit et par 

l’intelligence ! (n.t.) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 24 

Agostinho Neto entretient ici un dialogue intimiste avec son ami, ce qui traduit 
une relation intense forgée par les souffrances de la guerre : « A toi mon ami Mussunda », 
« Je te dois la vie ». Ce poème est également un hymne à l’amitié, aux valeurs humaines. Il 
révèle aussi une inquiétude existentielle, l’angoisse de tout un peuple qui aspire à la liberté, 
« comprends-tu mon angoisse »  ?, « Ce n’était pas ce que nous souhaitions ».  

Chez Agostinho Neto, comme chez Noémia de Sousa, il y a un appel au 
rassemblement, à la solidarité, à la fraternité d’arme ou de lutte, toutes choses qui passent 
inévitablement par une forme d’organisation pour le combat : « Mais nous sommes liés par 
l’esprit et par l’intelligence ». En d’autres termes, le poète suggère qu’il n’y a que l’esprit et 
l’intelligence qui peuvent renverser la dictature coloniale en Angola. Ils permettent au 
peuple de bâtir le chemin de sa libération. 

 
III. Chants de libération 
Les discours de nos poètes visent la libération des colonies portugaises d’Afrique, et, 

au-delà, celle des peuples et de l’homme tout court. Conscients que l’ingénierie coloniale 
portugaise déshumanise et tue, Agostinho Neto, Noémia de Sousa et José Craveirinha ont 
pris le parti de porter la voix de leurs compatriotes, de leurs frères, devenant ainsi des acteurs 
majeurs dans la prise de conscience des peuples. Ces poètes exhortent aussi leur peuple à 
croire à un futur meilleur. C’est ainsi que dans le poème, « Havemos de voltar », Agostinho 
Neto écrit :  

 
Havemos de voltar 
Havemos de voltar 
À bela pátria angolana 
nossa terra, nossa mãe 
havemos de voltar  
À Angola libertada Angola independente1  

(Neto, 1974 : 127) 

Nous devons retourner 
Nous devons rentrer à  
notre belle patrie angolaise, à  
notre terre, à notre mère  
nous devons retourner en  
Angola libérée, Angola indépendante (n.t.) 

 
Lorsqu’Agostinho Neto écrit ce poème, la guerre de libération n’a pas encore 

commencé et il était encore à Lisbonne où il terminait sa formation de médecin. Mais, déjà, 
la conviction que l’Afrique sera libérée et indépendante est affirmée. Le poète annonce son 
retour pour participer à la lutte. « Havemos de voltar » montre l’engagement et la volonté 
du poète d’opérer un retour au pays natal et aux valeurs telluriquess, et ce retour est 
imminent. Il s’agit pour Agostinho Neto d’exhorter le colonisé angolais, perdu, enchaîné, à 
reprendre en main son destin. Gaston Bachelard écrit : « La poésie est une métaphisique 
instantanée. En un court poème, elle doit donner une vision de l’univers et le secret d’une 
âme [...] Elle est alors le principe d’une simultanéité essentielle où l’être le plus dispersé, le 
plus désuni conquiert son unité » (Bachelard, 1992 : 103).  

Sous l’emprise du système colonial, le poète exprime indirectement son refus d’être 
spectateur. Il sera acteur. Et son retour sera triomphal et fera germer la liberté qu’il annonce. 
Pour Simone Weill : «  [La liberté est] une nourriture indispensable à l’âme humaine » (Weill, 
1999 : 21). 

Si l’appel à la libération est un leitmotiv chez Agostinho Neto, il revêt une 
dimension poétique chez Noémia de Sousa. Aussi, peut-on lire dans Poema : 

                                                   
1 Ce poème a été écrit en prison de Aljube en 1960. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 25 

 

Poema 
Lutaremos, irmão! 
Continuaremos... 
E nossas vozes triunfais quebrarão as 

grades, pedra por pedra demolirão as paredes 
em que te isolaram, nossas vozes tambores 
ressoarão noite e dia, sem parar e irão falar-te, 
atravès de tudo, da vida viva que não pára 
nunca, da luta que pressegue sempre, cada vez 
mais firme, cada vez mais certa no caminho 
sagrado que nos indicaste, 

 
Lutaremos, irmão!  
Ah, lutaremos!  

(Sousa, 1988 : 107-108) 

Poeme 
Nous lutterons, frère ! 
Nous continuerons... 
Et nos voix triomphantes briseront les 

grilles, pierre par pierre, elles démoliront les 
murs où ils t’ont isolé, nos voix tambours 
retentiront jour et nuit, sans arrêt, et te 
parleront, partout de la vie dynamique qui ne 
s’arrête jamais, de la lutte qui se poursuit 
toujours, de plus en plus déterminée, de plus 
en plus affûtée dans le chemin sacré que tu 
nous as montré, 

Nous lutterons, frère ! 
Ah, nous lutterons! (n.t.) 
 

 
Dans ce poème, écrit en 1949, Noémia de Sousa annonce déjà l’option de la lutte 

armée. Ce poème préfigure les luttes de libération. Pour la poétesse, il s’agit d’un combat 
méticuleux, organisé et violent qui passera par le harcèlement de l’oppresseur. Il s’inscrit 
dans la durée, mais avec la conviction d’une victoire certaine parce que la détermination est 
sans limite et sans faille. La poétesse galvanise son peuple pour un combat imminent et à 
l’issue victorieuse. L’emploi du futur au début et à la fin du poème « Lutaremos, irmão » 
traduit la détermination de la voix poétique. Elle indique avec fermeté que la lutte est plus 
que jamais indispensable et qu’elle sera sans répit. C’est seulement à cette condition que le 
peuple mozambicain, emprisonné, brisera ses chaînes : « Nos voix triomphantes briseront 
les grilles ». Pour Noémia de Sousa, il n’est plus question de se taire face à l’asservissement. 
Cette lutte «  [...] qui se poursuit toujours, de plus en plus déterminée, de plus en plus 
affûtée dans le chemin sacré que tu nous as montré ». Pour Frantz Fanon : « Il ne faut pas 
seulement combattre pour la liberté de son peuple. Il faut aussi pendant tout le temps que 
dure le combat réapprendre à soi-même la dimension de l’homme » (Fanon, 2002 : 283)  

Noémia de Sousa revendique implicitement un autre Mozambique, qui naîtra de la 
victoire contre le colonisateur. La lutte anticoloniale revêt un caractère sacré chez la voix 
lyrique, dans la mesure où elle est un appel à la vie et à la dignité humaine, notamment celle 
du dominé : « partout de la vie dynamique qui ne s’arrête jamais ». Le salut du peuple 
mozambicain passe donc par la fraternité, dans ce combat pour la liberté et l’indépendance : 
« Nous lutterons, frère !  ». La valeur sémantique du verbe « lutter » entretient l’espoir et la 
flamme qui libéreront l’homme mozambicain des chaînes de la colonisation. Khalil Gibran 
affirme que : « […] quand une ombre faiblit et disparaît, la lumière qui subsiste devient 
l’ombre d’une autre lumière ». (Gibran, 1993 : 65) 

Noémia de Sousa est incisive dans sa prise de position, comme l’atteste le poème, 
« Passe » : 

 
Passe 
[…] Mas com o calor da chama eterna das 

nossas fogueiras acesas, crepitando, rubras, 
sobre os dias e as noites, com vaga-lumes de 
protesto, de gritos, de esperança! 

— Agora, que sabes quem somos, não nos 
exijas mais a ignomínia do « passe » das vossas 

Autorisation de circuler 
[…] Mais dans la chaleur de la flamme 

éternelle de nos feux de joie, crépitant, rouges, 
jours et nuits, avec des lucioles de 
protestation, de cris, d’espoir !  

– Maintenant, que tu sais qui nous 
sommes, n’exige plus de nous l’ignominie de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 26 

leis !  
(Sousa, 1988 : 41-42) 

« l’Autorisation de circuler » de vos lois ! (n.t.) 

 
Pour la voix poétique, il faut faire tomber les murs et les lois coloniales au 

Mozambique. Noémia de Sousa défie l’envahisseur de manière frontale : « Maintenant, que 
tu sais qui nous sommes, n’exige plus de nous l’ignominie de l’Autorisation de circuler de 
vos lois. » Ainsi, le « tu » marque la volonté radicale de mettre fin à la tutelle du 
colonisateur portugais en terre mozambicaine et le « nous sommes » l’affirmation de la 
réappropriation de l’identité nationale. 

La symbolique de la « flamme » traduit une libération à la fois territoriale et 
spirituelle. Pour Noémia de Sousa, son peuple ne saurait être traité comme un objet ou une 
chose. A ce propos, Albert Camus affirme : « […] La révolte est, dans l’homme, le refus 
d’être traité en chose et d’être réduit à la simple histoire » (Camus, 2004 : 311). C’est pour 
cette raison que « l’espoir » évoqué dans le poème vient renforcer la détermination de tout 
un peuple qui lutte pour mettre fin à l’ignominie du système colonial. De même, l’usage de 
l’adverbe de temps « maintenant » exprime la position radicale de la poétesse dans cette 
lutte pour la libération. Ce poème montre que Noémia de Sousa est résolument engagée 
dans un combat pour le retour de la flamme de la liberté sur sa terre natale. Il exprime 
également la conviction que ce retour des feux joie est imminent pour les siens. 

Tout comme Noémia de Sousa, José Craveirinha insiste sur l’urgence d’un combat 
pour la dignité de son peuple et de celle de l’homme tout court : C’est ce qui transparaît 
dans son poème « Cantiga do batelão ». 

 
Cantiga do batelão 
Se me visses morrer os milhões de vezes 

que nasci 
Se me visses chorar os milhões de vezes 

que tu riste 
Se me visses gritar os milhões de vezes que 

me calei.  
Se me visses cantar os milhões de vezes 

que morri e sangrei... 
Digo-te, irmão europeu 
havias de nascer 
havias de chorar 
havias de cantar 
havias de gritar 
E havias de sofrer a sangrar vivo milhões 

de vezes como Eu!!!  
(Craveirinha, 1980 : 35) 

Chant du bateau 
Si tu m’avais vu mourir les millions de fois 

que je suis né 
Si tu m’avais vu pleurer les millions de fois 

que tu as ri 
Si tu m’avais vu crier les millions de fois 

que je me suis tu.  
Si tu m’avais vu chanter les millions de fois 

où je suis mort et j’ai saigné.  
Je te dis, frère européen 
tu devais naître  
tu devais pleurer  
tu devais chanter  
tu devais crier 
Et tu devais souffrir et saigner de ton 

vivant des millions de fois comme Moi !!! (n.t.) 

 
Dans ce poème, José Craveirinha évoque avec virulence la mémoire collective 

blessée dans les champs de bataille. Il révèle ainsi toutes les formes d’humiliations subies dans 
le rapport de force colonisateur/colonisé : « Si tu m’avais vu pleurer les millions de fois que 
tu as ri ». Ce qui est frappant, c’est la résilience qui habite le poète : « Si tu m’avais vu mourir 
les millions de fois que je suis né ». Les renaissances multiples de la voix poétique marquent 
le signe de la détermination. Craveirinha utilise les images poétiques pour nommer de 
manière implicite les symptômes, les blessures et les affres du colonialisme. À ce propos, 
Maurice Blanchot fait remarquer : « le poème nomme le sacré, c’est le sacré qu’entendent les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Alexandre COLY, Eugène TAVARES – La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone : 
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto 

 
 

 27 

hommes, non le poème » (Blanchot, 2003 : 307). Les auteurs des colonies portugaises 
d’Afrique ont composé des poèmes révolutionnaires et porté les luttes de libération. 
Beaucoup d’entre eux se sont même engagés sur le front. C’est le cas d’A. Neto, Amilcar 
Cabral, Pepetela, de Vasco Cabral, etc. À ce sujet, Amilcar Cabral affirme : « La seule voie 
efficace pour la réalisation définitive des aspirations des peuples est la lutte armée » (Cabral, 
1974 : 8 – « A via única eficaz para a realização definitiva das aspirações dos povos é a luta 
armada » – n.t.). Et les mots du poète participent au processus de prise de conscience dans le 
but de matérialiser cette libération. D’après Umberto Eco, « Le poète utilise donc des mots 
dont chacun correspond à une réalité précise » (Eco, 2003 : 60). Noémia de Sousa, José 
Craveirinha et Agostinho Neto n’ont eu cesse de prôner le combat contre le colonialisme. 
Pour eux, on ne peut être libre que si l’esprit s’investit à le devenir.  

 
Conclusion 
Les poètes de l’Afrique lusophone ont montré un esprit d’engament incontestable 

pour contribuer à la libération mentale et territoriale de leurs peuples. En effet, face à la 
violence et à l’occupation coloniale, ils ont su être à la hauteur de leur mission, c’est-à-dire 
transgresser les lois de l’ordre établi afin d’engendrer la flamme de la liberté et de s’émanciper 
de l’obscurantisme du pouvoir colonial portugais en Afrique lusophone. C’est la raison pour 
laquelle, la poésie de ces auteurs a permis de mieux affronter ce système colonial, par les 
idées et par la lutte armée. Agostinho Neto, Noémia de Sousa et José Craveirinha font partie 
des acteurs de ce combat entre deux mondes régis par des rapports de domination. Par 
conséquent, cette poésie de combat révolutionnaire a permis d’éveiller les consciences et 
d’ouvrir le chemin des indépendances aux colonies portugaises d’Afrique.  

 
 
 
Bibliographie 
 

BACHELARD, Gaston, (1992), L’intuition de l’instant, « Instant poétique et Instant métaphysique », 
Paris, Stock. 

BLANCHOT, Maurice, (2003), L’espace littéraire, Paris, Folio Essais. 
CABRAL, Amilcar, (1974), Guiné-Bissau. Nação forjada na luta, Lisboa, Maria Natália Teixeira Lopes. 
CAMUS, Albert, (2004), L’homme révolté, Paris, Folio. 
CRAVEIRINHA, José, (1999), Karingana ua Karingana, Lisboa, Caminho. 
CRAVEIRINHA, José, (1980), Xigubu, Lisboa, Ed.70. 
ECO, Umberto, (2003), L’œuvre ouverture, Points.Paris. 
FANON, Frantz, (2002), Les damnés de la terre, Paris, La Découverte/Poche. 
GIBRAN, Khalil, (1993), Le prophète, Préface d’Amin Maalouf, Paris, Livre de Poche. 
NETO, Agostinho, (1974), Sagrada Esperança, Lisboa, Sá de Costa. 
SOUSA, Noémia de, (1988), Sangue negro, Moçambique, Associação dos Escritores de Moçambique. 
WEILL, Simone, (1999), L’enracinement, Paris, Folio essais. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)
BDD-A29323 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

