La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

Alexandre COLY

a.coly@univ-zig.sn
Université Assane Seck de Ziguinchor (Sénégal)

Eugéne TAVARES
etavates@univ-zig.sn
Université Assane Seck de Ziguinchor (Sénégal)

Abstract: If there is a poetry that has marked the spirits in the Luso-African space, it is
that of Noémia de Sousa (Sangue negro), José Craveirinha (Xigubo, Karingana ua Karingana) and
Agostinho Neto (Sagrada esperanca). Indeed, these poets have made a decisive contribution to the
process of awakening the consciences of the Lusophone colonies in Africa and consolidating their
aspiration to freedom. In addition, they participated, through their pen, in the radical challenge to
the established colonial order and paved a path for the liberation of Angola and Mozambique. The
purpose of this article is to try to understand the commitment of these intellectuals who have
become, through poetry, both the flag bearers of their country and freedom fighters.

Keywords: poetry, colonization, Lusophone Africa, liberation.

I. L’Annonciation poétique d’un engagement sans compromis

La poésie de combat en Afrique lusophone, notamment celle de Noémia de Sousa,
Agostinho Neto et José Craveirinha est marquée par un engagement incontestable dans
’éveil des consciences des colonies. Pour mieux comprendre I’essence de cette poésie, nous
allons 'analyser en tenant compte de ses particulatités. Considérons le poéme « Nossa voz »
de Noémia de Sousa :

Nossa voz Notre voix

Nossa voz ergue-se consciente ¢ barbara Notre voix sest levée consciente et
sobre o branco egoismo dos homens sobre a | redoutable sur ’égoisme primaire des hommes
indiferenca assassina de todos contre I'indifférence coupable de tous

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)



Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

Nossa voz, irmdo, nossa voz trespassou a
atmosfera  conformista da  cidade e
revolucionou-a, arrastou-a como ciclone de
conhecimento

Nossa voz Aftica

Nossa voz cansada da masturbacio dos
batuques de guerra

Nossa voz negra gritantdo, gritando, gritando

Nossa voz gritando sem cessar

(Sousa, 1988: 33)

Notre voix, frére, notre voix a éclaboussé
Patmosphere conformiste de la ville et I'a
révolutionnée, en faisant écho dans tous les
coins du monde

Notre voix Afrique

Notre voix fatiguée de la masturbation des
batuques de guerre

Notre voix négre crie, crie, ctie

Notre voix qui crie sans cesse (n.t.)

Le caractere engagé et révolutionnaire de ce poeme se manifeste d’emblée a travers le

titre, « Nossa voz » Noémia de Sousa dénonce violemment I'égoisme et I'indifférence des
hommes face au drame qui se joue dans les colonies, et les invite a réagir. Pour la poétesse,
I’Afrique doit se lever pour mener une action révolutionnaire, pour balayer comme un cyclone
les affres du colonialisme. Ce poéme de Noémia de Sousa est le signe d’'un engagement sans
compromis ni compromission pour la libération des colonies. 1l ne s’agit non plus d’un
engagement fortuit mais d’'un engagement prémédité, « conscient » et méme programmatique.
Quant a Agostinho Neto, nous prendrons le po¢me « Assim clamava esgotado » :

Assim clamava esgotado

Nio direi nada nunca fiz nada contra a
vossa patria mas vos apunhalastes a nossa

nunca conspirei nunca falei com amigos
nem com as estrelas nem com os deuses

nunca sonhei nunca pensei estou inocente
ndo direi nada nio sei nada mesmo que

me espanquem

(Neto, 1974: 112)

Cri de détresse

Je ne dirai rien je n’ai jamais rien fait contre
votre patrie mais vous poignardez la notre

je n’al jamais conspiré je n’ai jamais parlé
ni avec des amis ni avec les étoiles ni avec les
dieux

je n’ai jamais révé je n’ai jamais pensé que
je suis innocent

je ne dirai rien je ne sais rien méme s’ils
me rouent de coups (n.t.)

Comme Noémia de Sousa, Agostinho Neto exprime son refus catégorique de céder

ou d’abandonner sa lutte méme face a la torture. Il ne veut tien nier ni renier. Ce qui importe
pour lui, c’est son engagement a résister jusqu’au bout parce que sa pattrie est poignardée. 1l
oppose a la violence injuste et injustifiée, un silence assourdissant, le refus de I'aveu et de la
délation. Le pocte se montre ferme dans sa révolte et témoigne d’'un bouleversement intérieur.

Chez le poéte mozambicain José Craveirinha, ’engagement est obsessionnel,
comme l’illustre le poeme « Reza, Maria » :

Reza, Maria
Corre-se a pontapés os cdes na fome dos
0SS0s € NA0 sA0 caes, sAo seres humanos, Matial

Feras matam velhos, mulheres e criancas e
nao sao feras, sio homens velhos, as mulheres
e as criangas sao 0S NOSSOS pals Nossas irmas e
nossos filhos, Maria!

(Craveirinha, 1999: 214-215)

Prie, Marie

Les chiens faméliques courent dans tous
les sens mais ce ne sont pas des chiens, ce sont
des étres humains, Marie !

Des bétes tuent des vieillards, des femmes
et des enfants mais ce ne sont pas des
animaux, ce sont des vieillards, des femmes et
des enfants ce sont nos parents nos sceurs et
nos enfants, Marie ! (n.t.)

22

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)




Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

Dans ce poéme, José Craveitinha expose avec virulence 'ordre macabre colonial en
terre mozambicaine. 1l utilise des images, des analogies et des métaphores pour exptimer un
rapport a la mémoire ou au vécu de tout un peuple meurtti par la guerre coloniale.

L’animal ici c’est ’homme ou, plutét, le colon. Le pocte veut amener le peuple a
prendre conscience de cette bestialité qui opeére au quotidien et qui condamne toutes les
couches de la société a la mort. La cruauté de I'emprise est rendue par un anthropomorphisme
déclaré.

II. Poésie de combat et engagement

Face a la cruauté de D'appareil colonial, les poétes des colonies portugaises
d’Afrique, malgré la censure, ont réussi a mettre en place un mécanisme de contestation a
travers des chants poétiques qui appellent a la résistance et a ’espoir, comme dans ce
poéme de Noémia de Sousa, intitulé “Poema’:

Poema

Aqui tens o meu poema, irmao.

Apesar de tudo, irmdo, companheiro querido
de todas as lutas, nada conseguird quebrar nossa
marcha firme para o futuro. Nada!

E nio consentiremos que se abafe teu grito
humano, recortado em revolta e esperanga;
ndo deixaremos que sejam cruelmente
amputadas tuas maos abertas e estendidas [...]

(Sousa, 1988 : 107-108)

Poéme

Voici mon poéme, frere.

Malgré tout, frére, cher camarade de toutes
les luttes, rien ne pourra arréter notre marche
déterminée vers le futur. Rien !

Et nous n’accepterons pas qu’on étouffe
ton cri humain, empreint de révolte et
d’espoir ; nous ne laisserons pas que soient
cruellement amputées tes mains ouvertes et
tendues [...] (n.t.)

Dans ce poeme, 'engagement de Noémia de Sousa est quasi sacerdotal, et rien ne

peut le contrarier. La fraternité est le nceud de la victoire. En effet, I'union fait la force,
semble dire la poétesse, dans une forme d’appel a la solidarité dans la lutte. Ainsi, Noémia
de Sousa appelle a engagement, a la résistance et au sacrifice afin d’empécher que les
mains de ses freres soient « cruellement amputées ».

Dans le poeme « Mussunda meu amigo » d’Agostinho Neto, on peut lire :

Mussunda amigo

A ti Mussunda amigo

A ti devo a vida

E escrevo versos que nio entendes,
compreendes a minha angustia?

Para aqui estou eu Mussunda amigo
escrevendo versos que nio entendes

Nio era isto que n6s queriamos, bem sei

Mas no espirito e na inteligéncia nos
somos!

(Neto, 1974 : 80)

A mon ami Mussunda

A toi mon ami Mussunda

Je te dois la vie

Et j’éctis des poemes que tu ne comprends
pas, comprends-tu mon angoisse ?

Me voici Mussunda mon ami en train
d’écrire des poemes que tu ne comprends pas

Ce n’était pas ce que nous souhaitions, je le
sais bien

Mais nous sommes liés par Uesprit et par
intelligence ! (n.t.)

23

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)




Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

Agostinho Neto entretient ici un dialogue intimiste avec son ami, ce qui traduit
une relation intense forgée par les souffrances de la guetre : « A toi mon ami Mussunda »,
«Je te dois la vie ». Ce poeme est également un hymne a I’amitié, aux valeurs humaines. Il
révele aussi une inquiétude existentielle, ’angoisse de tout un peuple qui aspire a la liberté,
« comprends-tu mon angoisse » ?, « Ce n’était pas ce que nous souhaitions ».

Chez Agostinho Neto, comme chez Noémia de Sousa, il y a un appel au
rassemblement, a la solidarité, a la fraternité d’arme ou de lutte, toutes choses qui passent
inévitablement par une forme d’organisation pour le combat : « Mais nous sommes liés par
Pesprit et par lintelligence ». En d’autres termes, le poéte suggere qu’il n’y a que lesprit et
lintelligence qui peuvent renverser la dictature coloniale en Angola. IlIs permettent au
peuple de batir le chemin de sa libération.

ITI. Chants de libération

Les discours de nos poétes visent la libération des colonies portugaises d’Afrique, et,
au-dela, celle des peuples et de ’homme tout court. Conscients que I'ingénietie coloniale
portugaise déshumanise et tue, Agostinho Neto, Noémia de Sousa et José¢ Craveirinha ont
pris le parti de porter la voix de leurs compatriotes, de leurs freres, devenant ainsi des acteurs
majeurs dans la prise de conscience des peuples. Ces poctes exhortent aussi leur peuple a
croire a un futur meilleur. C’est ainsi que dans le poéme, « Havemos de voltar », Agostinho
Neto écrit :

Havemos de voltar Nous devons retourner

Havemos de voltar Nous devons rentrer a

A bela patria angolana notre belle patrie angolaise, a

nossa terra, nossa mae notre terre, a notre mere

havemos de voltar nous devons retourner en

A Angola libertada Angola independente! Angola libérée, Angola indépendante (n.t.)
(Neto, 1974 : 127)

Lorsqu’Agostinho Neto écrit ce poéme, la guerre de libération n’a pas encore
commencé et il était encore a Lisbonne ou il terminait sa formation de médecin. Mais, déja,
la conviction que 'Afrique sera libérée et indépendante est affirmée. Le poete annonce son
retour pour participer a la lutte. « Havemos de voltar » montre ’'engagement et la volonté
du poete d’opérer un retour au pays natal et aux valeurs telluriquess, et ce retour est
imminent. Il s’agit pour Agostinho Neto d’exhorter le colonisé angolais, perdu, enchainé, a
reprendre en main son destin. Gaston Bachelard écrit : « La poésie est une métaphisique
instantanée. En un court poéme, elle doit donner une vision de 'univers et le secret d’une
ame |[...] Elle est alors le principe d’une simultanéité essentielle ou I’étre le plus dispersé, le
plus désuni conquiert son unité » (Bachelard, 1992 : 103).

Sous 'emprise du systeme colonial, le poete exprime indirectement son refus d’étre
spectateur. Il sera acteur. Et son retour sera triomphal et fera germer la liberté qu’il annonce.
Pour Simone Weill : « [La liberté est] une nourriture indispensable a I’ame humaine » (Weill,
1999 : 21).

Si lappel a la libération est un leitmotiv chez Agostinho Neto, il revét une
dimension poétique chez Noémia de Sousa. Aussi, peut-on lire dans Poema :

1 Ce poeme a été écrit en prison de Aljube en 1960.

24

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)



Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

Poema

Lutaremos, irmao!

Continuaremos...

E nossas vozes triunfais quebrardo as
grades, pedra por pedra demolirdo as paredes
em que te isolaram, nossas vozes tambores
ressoardo noite e dia, sem parar e irdo falar-te,
atraves de tudo, da vida viva que ndo para
nunca, da luta que pressegue sempre, cada vez
mais firme, cada vez mais certa no caminho
sagrado que nos indicaste,

Poeme

Nous lutterons, frere |

Nous continuerons...

Et nos voix triomphantes briseront les
grilles, pierre par pierre, elles démoliront les
murs ou ils tont isolé, nos voix tambours
retentiront jour et nuit, sans arrét, et te
patleront, partout de la vie dynamique qui ne
s’arréte jamais, de la lutte qui se poursuit
toujours, de plus en plus déterminée, de plus
en plus affatée dans le chemin sacré que tu

nous as montré,
Nous lutterons, frere |
Ah, nous lutterons! (n.t.)

Lutaremos, irmao!
Ah, lutaremos!
(Sousa, 1988 : 107-108)

Dans ce poeme, écrit en 1949, Noémia de Sousa annonce déja 'option de la lutte
armée. Ce poéme préfigure les luttes de libération. Pour la poétesse, il s’agit d’un combat
méticuleux, organisé et violent qui passera par le harcelement de 'oppresseur. 11 s’inscrit
dans la durée, mais avec la conviction d’une victoire certaine parce que la détermination est
sans limite et sans faille. La poétesse galvanise son peuple pour un combat imminent et a
Iissue victorieuse. ’emploi du futur au début et a la fin du poéme « Lutaremos, irmio »
traduit la détermination de la voix poétique. Elle indique avec fermeté que la lutte est plus
que jamais indispensable et qu’elle sera sans répit. C’est seulement a cette condition que le
peuple mozambicain, emprisonné, brisera ses chalnes : « Nos voix triomphantes briseront
les grilles ». Pour Noémia de Sousa, il n’est plus question de se taire face a I’asservissement.
Cette lutte « [...] qui se poursuit toujours, de plus en plus déterminée, de plus en plus
affatée dans le chemin sacré que tu nous as montré ». Pour Frantz Fanon : « Il ne faut pas
seulement combattre pour la liberté de son peuple. 1l faut aussi pendant tout le temps que
dure le combat réapprendre a soi-méme la dimension de ’homme » (Fanon, 2002 : 283)

Noémia de Sousa revendique implicitement un autre Mozambique, qui naitra de la
victoire contre le colonisateur. La lutte anticoloniale revét un caractere sacré chez la voix
lytique, dans la mesure ou elle est un appel a la vie et a la dignité humaine, notamment celle
du dominé: «partout de la vie dynamique qui ne s’arréte jamais». Le salut du peuple
mozambicain passe donc par la fraternité, dans ce combat pour la liberté et I'indépendance :
«Nous lutterons, frere ! ». La valeur sémantique du verbe «lutter » entretient 'espoir et la
flamme qui libéreront ’lhomme mozambicain des chaines de la colonisation. Khalil Gibran
affirme que: «[...] quand une ombre faiblit et disparait, la lumiere qui subsiste devient
I’ombre d’une autre lumiere ». (Gibran, 1993 : 65)

Noémia de Sousa est incisive dans sa prise de position, comme I’atteste le poeme,
« Passe » :

Passe

[...] Mas com o calor da chama eterna das
nossas fogueiras acesas, crepitando, rubras,
sobre os dias e as noites, com vaga-lumes de
protesto, de gritos, de esperancal

— Agora, que sabes quem somos, ndo nos
exijas mais a ignominia do « passe » das vossas

Autorisation de circuler
[...] Mais dans la chaleur de la flamme
éternelle de nos feux de joie, crépitant, rouges,

jours et nuits, avec des lucioles de
protestation, de ctis, d’espoir !
— Maintenant, que tu sais qui nous

sommes, n’exige plus de nous l'ignominie de

25

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)




Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

leis | «I’Autorisation de circuler » de vos lois ! (n.t.)
(Sousa, 1988 : 41-42)

Pour la voix poétique, il faut faire tomber les murs et les lois coloniales au
Mozambique. Noémia de Sousa défie I’envahisseur de maniére frontale : « Maintenant, que
tu sais qui nous sommes, n’exige plus de nous I'ignominie de I’Autorisation de circuler de
vos lois.» Ainsi, le «tu» marque la volonté radicale de mettre fin a la tutelle du
colonisateur portugais en terre mozambicaine et le « nous sommes » 'affirmation de la
réappropriation de 'identité nationale.

La symbolique de la « flamme » traduit une libération a la fois territoriale et
spirituelle. Pour Noémia de Sousa, son peuple ne saurait étre traité comme un objet ou une
chose. A ce propos, Albert Camus affirme : «[...] La révolte est, dans ’homme, le refus
d’étre traité en chose et d’étre réduit a la simple histoire » (Camus, 2004 : 311). C’est pour
cette raison que « espoir » évoqué dans le poeme vient renforcer la détermination de tout
un peuple qui lutte pour mettre fin a 'ignominie du systéeme colonial. De méme, ’'usage de
I’adverbe de temps « maintenant » exprime la position radicale de la poétesse dans cette
lutte pour la libération. Ce poéme montre que Noémia de Sousa est résolument engagée
dans un combat pour le retour de la flamme de la liberté sur sa terre natale. Il exprime
également la conviction que ce retour des feux joie est imminent pour les siens.

Tout comme Noémia de Sousa, José Craveirinha insiste sur l'urgence d’un combat
pour la dignité de son peuple et de celle de 'homme tout court : Clest ce qui transparait
dans son poeme « Cantiga do bateldo ».

Cantiga do bateldo Chant du bateau

Se me visses morrer os milhdes de vezes Si tu m’avais vu mourir les millions de fois
que nasci que je suis né

Se me visses chorar os milhées de vezes Si tu m’avais vu pleurer les millions de fois
que tu riste que tu as ri

Se me visses gritar os milhGes de vezes que Si tu m’avais vu crier les millions de fois
me calei. que je me suis tu.

Se me visses cantar os milhdes de vezes Si tu m’avais vu chanter les millions de fois
que morti e sangrei... ou je suis mort et j’ai saigné.

Digo-te, irmio europeu Je te dis, frere européen

havias de nascer tu devais naitre

havias de chorar tu devais pleurer

havias de cantar tu devais chanter

havias de gritar tu devais crier

E havias de sofrer a sangrar vivo milhoes Et tu devais souffrir et saigner de ton
de vezes como Eull! vivant des millions de fois comme Moi Il (n.t.)

(Craveirinha, 1980 : 35)

Dans ce poeme, José Craveirinha évoque avec virulence la mémoire collective
blessée dans les champs de bataille. 1l révele ainsi toutes les formes d’humiliations subies dans
le rapport de force colonisateut/colonisé : « Si tu m’avais vu pleurer les millions de fois que
tu as 1i». Ce qui est frappant, c’est la résilience qui habite le pocte : « Si tu m’avais vu moutir
les millions de fois que je suis né ». Les renaissances multiples de la voix poétique marquent
le signe de la détermination. Craveirinha utilise les images poétiques pour nommer de
maniére implicite les symptomes, les blessures et les affres du colonialisme. A ce propos,
Maurice Blanchot fait remarquer : « le poéme nomme le sacté, c’est le sacré qu’entendent les

26

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)



Alexandre COLY, Eugéne TAVARES — La poésie de combat et de libération en Afrique lusophone :
le cas de Noémia de Sousa, José Craveirinha et Agostinho Neto

hommes, non le poeme» (Blanchot, 2003 : 307). Les auteurs des colonies pottugaises
d’Afrique ont composé des poemes révolutionnaires et porté les luttes de libération.
Beaucoup d’entre eux se sont méme engagés sur le front. Clest le cas d’A. Neto, Amilcar
Cabral, Pepetela, de Vasco Cabral, etc. A ce sujet, Amilcar Cabral affirme : « La seule voie
efficace pour la réalisation définitive des aspirations des peuples est la lutte armée » (Cabral,
1974 : 8 — « A via unica eficaz pata a realizacido definitiva das aspira¢Ses dos povos € a luta
armada » — n.t.). Et les mots du poéte participent au processus de prise de conscience dans le
but de matérialiser cette libération. D’apres Umberto Eco, « Le poéte utilise donc des mots
dont chacun correspond a une réalité précise » (Eco, 2003 : 60). Noémia de Sousa, José
Craveirinha et Agostinho Neto n’ont eu cesse de proner le combat contre le colonialisme.
Pour eux, on ne peut étre libre que si esprit s’investit a le devenir.

Conclusion

Les poetes de PAfrique lusophone ont montré un esprit d’engament incontestable
pour contribuer a la libération mentale et tertitoriale de leurs peuples. En effet, face a la
violence et a 'occupation coloniale, ils ont su étre a la hauteur de leur mission, c’est-a-dire
transgresser les lois de 'ordre établi afin d’engendrer la flamme de la liberté et de s’émanciper
de 'obscurantisme du pouvoir colonial portugais en Aftique lusophone. Cest la raison pour
laquelle, la poésie de ces auteurs a permis de mieux affronter ce systeme colonial, par les
idées et par la lutte armée. Agostinho Neto, Noémia de Sousa et José Craveirinha font partie
des acteurs de ce combat entre deux mondes tégis par des rapports de domination. Par
conséquent, cette poésie de combat révolutionnaire a permis d’éveiller les consciences et
d’ouvtir le chemin des indépendances aux colonies portugaises d’Afrique.

Bibliographie

BACHELARD, Gaston, (1992), Lintuition de linstant, « Instant poétique et Instant métaphysique »,
Paris, Stock.

BLANCHOT, Maurice, (2003), L espace littéraire, Paris, Folio Essais.

CABRAL, Amilcar, (1974), Guiné-Bissan. Nagao forjada na luta, Lisboa, Maria Natalia Teixeira Lopes.

CAMUS, Albert, (2004), L homme révolté, Patis, Folio.

CRAVEIRINHA, José, (1999), Karingana na Karingana, Lisboa, Caminho.

CRAVEIRINHA, José, (1980), Xigubu, Lisboa, Ed.70.

ECO, Umberto, (2003), L wuvre ouverture, Points.Paris.

FANON, Frantz, (2002), Les damnés de la terre, Patis, La Découverte/Poche.

GIBRAN, Khalil, (1993), Le prophete, Préface d’Amin Maalouf, Paris, Livre de Poche.

NETO, Agostinho, (1974), Sagrada Esperanga, Lisboa, Sa de Costa.

SOUSA, Noémia de, (1988), Sangne negro, Mogambique, Associagdo dos Escritores de Mogambique.

WEILL, Simone, (1999), L enracinement, Paris, Folio essais.

27

BDD-A29323 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

