Beate Petra Kory
Temeswar

Vom heimatlichen Raum der Kindheit zur ,,Patchwork“-Heimat in
Melinda Nadj Abonjis Roman Tauben fliegen auf

Abstract: The present paper deals with the process of self-discovery in the novel
Tauben fliegen auf undergone by the female narrator Ildiko, who oscillates between her
native country in the Vojvodina, which she left at the age of five to follow her parents,
and the new adopted country of her parents Switzerland. Therefore two concepts will be
used: on the one hand the notion of the German philosopher Wolfgang Welsch
"patchwork-identity" and on the other hand the concept of transcultural space seen by
the systemic therapist Katarina Vojvoda-Bongartzas a solution for young second-
generation immigrants.

Keywords: self-discovery, identity forming, second-generation immigrants ,,patchwork-
identity”, transcultural space.

Die heute in der Schweiz lebende Autorin Melinda Nadj Abonji wurde
1968 als Angehorige der ungarischen Minderheit in der Vojvodina in
Becej im heutigen Serbien geboren. Sie wuchs bei ihrer GroBmutter auf
und folgte als Fiinfjdhrige ihren Eltern in die Schweiz. Nach dem
Schulabschluss studierte sie in Ziirich Germanistik und Geschichte. In
ihrem zweiten Roman Tauben fliegen auf, der 2010 sowohl mit dem
Deutschen als auch mit dem Schweizer Buchpreis ausgezeichnet wurde',
verarbeitet sie ihre personlichen Erfahrungen der Auswanderung in die
Schweiz sowie die daran anschlieenden Schwierigkeiten der Integration
der Auswanderer der zweiten Generation in die Schweizer Gesellschatft,
wobei sie aber auch den Unterschied zum Assimilierungsbestreben der
Elterngeneration ausleuchtet.

Der  vorliegende  Beitrag  nimmt sich  vor, den
Selbstfindungsprozess der Ich-Erzéhlerin nachzuzeichnen, die zwischen
ihrer Heimat in der Vojvodina, an die sie sich emotional gebunden fiihlt
und der neuen Wahlheimat der Eltern in der Schweiz am Ufer des
Zirichsees pendelt. Die Arbeit bringt den im Roman verwendeten

' Siche https:// www.nzz.ch/schweizer buchpreis an melinda nadj abonji-1.8378472

[24.07.2017].

217

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Terminus des Mischwesens mit Wolfgang Welschs Begriff der
,kulturellen Mischlinge* in Verbindung, die ihrerseits eine ,,patchwork-
Identitdat® aufweisen. Dariiber hinaus dient das Konzept des
transkulturellen Raumes der systemischen Therapeutin Katarina
Vojvoda-Bongartz dazu, die hybride Identitdt der Protagonistin in ihrer
neuen Heimat zu verorten. Wie Bongartz nachgewiesen hat, versuchen
sich junge Migrantinnen und Migranten der zweiten Generation in ihrem
Bediirfnis nach Geborgenheit und Sicherheit einen transkulturellen Raum
in der neuen Heimat zu schaffen.

Romanstruktur

Die Handlung des in 14 Kapitel gegliederten Romans Tauben fliegen
auf spielt im Jahr 1993, in welchem die Familie Kocsis — die Eltern
Miklos und Roézsa sowie die beiden Schwestern Ildiko und Nomi — die
Cafeteria Mondial in der Gemeinde am Ufer des Ziirichsees, in der sie
seit 13 Jahren wohnt, {ibernimmt.

Anfangs wechseln sich die Kapitel, die in der Heimat der Ich-
Erzéhlerin Ildiko, in der serbischen Kleinstadt Senta in der Vojvodina
spielen, regelmdfBig mit solchen ab, deren Handlung im neuen
Lebensraum der Familie Kocsis angesiedelt ist. Jeweils im Sommer féhrt
die Familie mit einem Auto, das getreu ihre finanzielle Lage spiegelt,
zurlick in die Heimat. So zeigt auch der sonnengelbe, mit dem Sommer
zu assoziierende Buchumschlag ein Auto in einer Pappelallee. Genau in
der Mitte des Romans, im siebten Kapitel, berichtet die Ich-Erzdhlerin
von der Autofahrt mit dem Vater im April 1989 zum Begribnis
Mamikas, der GroBmutter véterlicherseits. Der Tod der tiiber alles
geliebten GroBmutter stellt einen einschneidenden Wendepunkt im Leben
der Ich-Erzéhlerin dar, indem er sie mit dem Beginn eines Lebens ohne
Mamika konfrontiert. Erst jetzt ist die Ich-Erzéhlerin dazu bereit, ihre
Fahrt als fiinfjahriges Kind mit der GroBmutter in die Schweiz zu den
Eltern aufzurollen, als fiir sie durch die Trennung von der Gromutter ein
vollkommen neues Leben angefangen hat. Das Aufsparen dieser
Erinnerung deutet auf das Traumatische der Kindheitserfahrung hin.
Desgleichen braucht die Ich-Erzéhlerin mehrere Anlédufe, um die Reise
mit der GroBmutter zu den Eltern in die Schweiz zu erzdhlen. Sie wird
erst im zwdlften Kapitel zu Ende gefiihrt, nachdem es im neunten Kapitel
auch zu einer Korrektur der Erinnerung kommt. Harro Miiller-Michaels

218

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



spricht von der analytischen Struktur des Romans, die mit den
Riickblenden immer tiefer in die Vergangenheit fithrt (Miiller-Michaels
2014: 91). Der Ausbruch des Balkankonflikts im Jahr 1991 unterbricht
nach dem siebten Romankapitel das regelmédBige Pendeln zwischen der
serbischen Heimat und der Schweiz, so dass die Ich-Erzahlerin ,,fiir mehr
als ein Jahrzehnt* (TFA: 167) nicht mehr in die Heimat zuriickkehren
kann. So sind die folgenden Kapitel mit Ausnahme des elften Kapitels, in
welchem die GroBmutter flir ihre beiden Enkelkinder die Geschichte des
GroBvaters aufrollt, in der neuen Heimat der Ich-Erzdhlerin angesiedelt
und zeugen von ihrem Versuch, in der neuen Lebenswelt Ful3 zu fassen,
ohne jedoch ihre Erinnerungen an die Heimat in der Vojvodina zu
verdréangen.

Der Raum der Kindheit als Zufluchtsort

Das erste Kapitel des Romans setzt mit der Einfahrt der Familie Kocsis
im schokoladebraunen Chevrolet in die Kleinstadt ankiindigende
Pappelallee ein. Dieses Bild wird auch vom Buchumschlag
aufgenommen. Bei ihrer Ankunft in der serbischen Kleinstadt ist es den
beiden Schwestern wichtig, sich so schnell wie mdglich davon zu
iberzeugen, dass ,,alles noch so ist wie im letzten Sommer und all die
Jahre zuvor* (TFA: 5). Diesen Wunsch nach dem Gleichbleiben der
vertrauten Umgebung der frilhen Kindheit sowie die Furcht vor der
Verdnderung erklirt die Ich-Erzéhlerin mit dem Bediirfnis nach Schutz in
der Welt der Kindheit, die von der GroBmutter viterlicherseits, der iiber
alles geliebten Mamika geprégt ist. Zu den ,,Angstlichen Inspektionen*
(TFA: 13) des Hauses der GroBmutter und dessen unmittelbarer
Umgebung durch Ildiko gesellt sich die Quengelei ihrer zwei Jahre
jiingeren Schwester Nomi, die sich wiinscht, die GroBmutter allein fiir
sich zu haben, um sie mit Fragen zu ihrem Alltag iiberschiitten zu
konnen. Aus dem Riickblick merkt die Ich-Erzdhlerin an:

[...] die Quengelei meiner Schwester, so verstand ich plotzlich, war
vergleichbar mit meinen geheimen, rasend schnell durchgefiihrten
Inspektionen: weil wir beide Angst hatten, nichts mehr mit unserer Heimat zu
tun zu haben, wollten wir die Zeit einholen, in der wir nicht da gewesen waren
[...] (TFA: 20).

219

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Obwohl die ,,spezifische Unruhe™ in den ersten Momenten des
Ankommens die Ich-Erzdhlerin mit ihrer Schwester verbindet, die
genauso wie sie von ,,diesem unangenehmen Gefiihl“ befallen ist, wird
sie sich spiter dessen bewusst, dass diese ,,anders damit umgeht* (TFA:
13). Im zwolften Kapitel erfahrt der Leser auch den moglichen Grund
dafiir, ndmlich dass die zwei Jahre jliingere Nomi nach dem Verlassen der
Heimat einen besseren Kontakt zu den Eltern entwickeln konnte, da sie
nicht so eng an die GroBmutter gebunden war wie die Ich-Erzéhlerin,
welche die fehlende Mutter durch die GroBmutter ersetzt hatte. Auch
aufgrund ihrer optimistischen Natur wird der jiingeren Schwester die
Integration in die Schweizer Gesellschaft viel leichter gelingen als der
Ich-Erzdhlerin, die ausgehend vom Heimatsverlust eine Identititskrise zu
bewaltigen hat.

Firr die Ich-Erzdhlerin erscheint die Heimat als Zufluchtsort,
wobei ,,das Erkennen der immergleichen Gegenstinde* vor der Angst
schiitzen soll, ,,als Fremde in dieser Welt dazustehen, von Mamikas
Leben ausgeschlossen zu sein® (TFA: 13). Auch der Wunsch der Ich-
Erzihlerin, sich an einen der Pappelstimme zu lehnen und den Blick zu
heben, um sich ,,von den raschen, kleinen Bewegungen der Blitter
verfithren zu lassen (TFA: 6), deutet auf ihre Identititskrise, der sie in
der Schweiz ausgesetzt ist. Hier in der Welt ihrer Kindheit fiihlt sie sich
verwurzelt und ,,diese[n] zum Himmel strebenden Baume[n]*“ (TFA: 5)
verwandt. Sie liebt auch die weite Ebene, in der man vollkommen allein
ist und empfindet das Sich ,,mit ausgebreiteten Armen* auf den Boden
legen als Schutz, den einem die Ebene gewidhrt, wobei sie den
Erzdhlungen der Leute, dass ndmlich ,,immer wieder Menschen in den
endlosen Feldern verschwinden®, weil die Ebene, wenn man nicht
aufpasst, einen packt und auffrisst, keinen Glauben schenkt. Fiir sie ist
,»die Ebene ein Meer®, ,,mit eigenen Gesetzen* (TFA: 8). Diese intensive
emotionale Identifikation mit der Welt der friihen Kindheit deutet schon
das Fremdheitsgefiihl in der neuen Heimat, der Schweiz an. So wiinschen
sich die beiden Schwestern, wenn sie volljdhrig sind, in ihre Heimat
zuriickzukehren und die paar Jahre, die sie in der Schweiz weg gewesen
sind, nur als Traum empfinden zu konnen (vgl. TFA: 21). Dieser
Wunsch 1dsst nicht nur die intensive emotionale Identifikation der beiden
Schwestern mit ihrer Heimat in der Vojvodina deutlich werden, sondern
deutet gleichzeitig auch Probleme der Integration in der Schweiz, der
Wahlheimat der Eltern an.

220

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Die Idealisierung des heimatlichen Raums der Kindheit wird
jedoch allméhlich durch die Perspektive der ,,verwohnte[n] Westgoren®,
die ihre Umgebung kritisch wahrnehmen, konterkariert. Beispielsweise
wenn sich die beiden Schwestern iiber ein Getridnk lustig machen, durch
welches der Osten Coca-Cola nachzuahmen versucht und ,,dabei nichts
weiter als eine braune, ungenie3bare Brithe namens Apa Cola zustande
bring[t]* (TFA: 15) — im Unterschied dazu steht ,,das Zaubergetrank* der
Heimat (TFA: 15), Traubisoda, — oder wenn ihnen die ungepflegten,
schlechten Zdhne ihrer Verwandten auffallen sowie wenn die
patriarchalische Struktur der Gesellschaft Anstof3 erregt.

Gleichzeitig wird auch deutlich, dass die reibungslose Integration
in die Welt der Kindheit infolge der Lebensgewohnheiten in der Schweiz
nicht mehr mdglich ist. So fiihlt sich die Ich-Erzdhlerin wegen ihrer
eleganten Kleidung, mit der sie im Hochzeitszelt erscheint, fehl am Platz:

[...] als wir so vor dem Zelt stehen, der Brautfiihrer irgendetwas von wegen
weit gereist sind sie, sagt, vergisst die Hochzeitsgesellschaft weiterzuessen,
Suppenloffel bleiben in der Luft, an Brotbissen wird nicht mehr gekaut, und
einen Moment kommt es mir so vor, als miissten wir riickwérts wieder raus,
damit alles seinen gewohnten Lauf nehmen kann, ohne uns [...] (TFA: 33 —
34).

Das negative Auffallen der ganzen Familie, deren elegante
Kleidung von jener der anderen absticht, fiihrt bei der Ich-Erzéhlerin
unwillkiirlich  zur Verbindung des Wortes ,,Schandfleck® mit
,Festtagskleid und zur Frage, weshalb ,,diese Schweizer ihre Kinder so
anziehen, als wéren sie irgendetwas, nur keine Kinder! “ (TFA: 36). So
sind Ildiko und Nomi auch erleichtert, als sie nach dem Verlassen des
Hochzeitszelts wieder ihre Alltagskleider, ,,eine Sommerhose und ein T-
Shirt™ (TFA: 38) tragen kdnnen und sich so in ihre Umwelt integrieren.

Die Identititskrise der Protagonistin

Im Mittelpunkt des Romans steht der Selbstfindungsprozess der Ich-
Erzdhlerin, fiir die es sich als schwierig erweist, sich von ihren Eltern zu
emanzipieren und ihrem Leben in der Schweiz eine eigene Richtung zu
geben.

Ausgangspunkt der Entfremdung von sich selbst stellt die Reise
des flinfjdhrigen Kindes mit der GroBBmutter zu den Eltern in die Schweiz

221

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



dar, die dort seit ldngerer Zeit gearbeitet haben, um fiir die Familie eine
bessere Existenz aufzubauen. Ahnlich wie der Tod der GroBmutter Ildiko
mit dem Beginn eines Lebens ohne die groBmiitterliche Geborgenheit
konfrontiert, reilt die Reise das Kind plotzlich aus allen vertrauten
Lebenszusammenhéngen heraus. So leitet die Ich-Erzdhlerin die
Beschreibung der Fahrt mit der Frage ein: ,,Kann man von einem Tag auf
den anderen, von einer Nacht auf die nédchste in ein neues Leben
hineinfahren?“ (TFA: 172), die den Schock deutlich macht, den fiir das
Kind die Reise aus der Geborgenheit der Heimat in die Fremde bedeutet
hat.

Im Zusammenhang mit dem neuen Lebensraum der Eltern sprach
die GroBmutter von ,,einer besseren Welt“ (TFA: 172), von der sich die
Ich-Erzidhlerin als fiinfjdhriges Kind eine gewisse Vorstellung macht:

,Besser” bedeutete flir mich einfach ,,mehr”. Mehr von allen guten Dingen, die
ich kannte. Vater und Mutter lebten in einem Land, in dem es mehr Schweine
gab, mehr Hithner, mehr Génse, da musste es Unmengen von Weizen geben,
Mais, Sonnenblumen, der Klatschmohn wuchs iiberall. In den Speiseckammern
hingen unzéhlige Wiirste, gro3e, wohlriechende Schinken, die Einmachglaser
tiirmten sich auf den Regalen, in der Schweiz gab es sicher nicht nur freitags
Palatschinken, sondern jeden Tag; [...] (TFA: 172 -173).

Das Verschmelzen der Erzédhlerperspektive mit der naiven,
kindlichen Erlebnisperspektive des flinfjdhrigen Kindes konnte auch als
Hinweis auf die naiven Vorstellungen der Erwachsenen von einem
besseren Leben dienen.

Die Ich-Erzidhlerin erinnert sich an die Ankunft auf dem Bahnhof
in Ziirich, als sie die Hand der Grofmutter nicht loslassen wollte:

[...] ich weil} nicht, ob ich es mir einbilde oder ob es so war, dass ich damals
schon, als wir angekommen sind, geahnt habe, dass es zwischen mir und
meinen Eltern eine unaufholbare Zeit geben wiirde, und fiir Nomi wiirde das
nicht im gleichen Ausmal} so sein, vermutlich weil sie zwei Jahre jiinger ist
(TFA: 272).

Damit weist Nadj Abonji auf ein Problem, das auch heute in
Rumainien aktuell ist, da viele Eltern im Ausland arbeiten, um ihren
Kindern eine finanziell gesicherte Zukunft bieten zu kdnnen, wéhrend
diese bei den GroBeltern oder anderen Verwandten aufwachsen und
damit den Bezug zu ihren Eltern verlieren. Die zwei Jahre jlingere Nomi,

222

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



die erst drei ist, als sie ihre Heimat verldsst, ist weniger intensiv an diese
gebunden, da sie sich an weniger erinnern kann.

Statt mehr vom erhofften Vertrauten und Geliebten wie im Zitat
weiter oben erwartet das Kind ,,im neuen Zuhause* eine fremde Welt, in
der alles abwesend ist, was sein kindliches Umfeld geprédgt hat. Daher
richtet die Ich-Erzdhlerin ihre Klage an ihre geliebte GroBmutter, an den
einzigen Bezugspunkt ihrer Kindheit:

Mamika, ich versuche mich zu erinnern, wie es war, dieses Ankommen im
neuen Zuhause, die neue Wohnung, das neue Bett, die neuen Spielsachen, eine
Toilette zu haben in der Wohnung, einen Fernscher, ein Telefon; wie war es
denn, die Tiir zu 6ffnen und in eine vollig fremde Welt einzutreten, in eine
Mietwohnung, die mehr kostete als Mutter in einem Monat ~ verdiente?, was
ist in mir vorgegangen, in Nomi, als wir den asphaltierten Vorplatz sahen, die
Zierpflanzen in den Fenstern, auf den Balkonen, den Spielplatz hinter dem
Haus? (TFA: 273)

Die viermalige Wiederholung des Adjektivs neu in
Zusammenhang mit den Objekten aus dem vdllig verdnderten
Lebensumfeld des Kindes weist duflerst einfiihlsam auf die erlittene
Entfremdung, gegen welche sich das Kind durch Erinnerungsverlust zur
Wehr setzt. Das Abbrechen der Erinnerung an die Ankunft in der
Fremde, ihr Verdringen macht deutlich, ,,dass der Weggang aus der
Vojvodina einem Verlust gleichkommt* (Predoiu 2016: 199). Sehr genau
erinnert sich die Ich-Erzédhlerin nur an das Verirren mit der GroBmutter
anldsslich eines Spaziergangs am See, als sie viele Passanten nach der
Todistrass gefragt haben und es nur einem ,,dlteren Herrn* aufgefallen
sei, dass sie eigentlich die TodistraBe meinten. Wie Predoiu hervorhebt,
steht dieses Verirren symbolisch fiir den ,,Zustand der Verlorenheit™
(Predoiu 2016: 199) der Ich-Erzdhlerin in einer ihr fremden Welt.
Gleichzeitig sind die GroBmutter und das Kind erstaunt und erschrocken
,»uber diesen winzigen Unterschied, o oder 6, das niemandem aufgefallen
war aufler diesem einen Herrn* (TFA: 274).

Als die GroBmutter nach Senta zu ihren Tieren und dem Garten
abreist, empfindet die Ich-Erzdhlerin dies als den ,,wirkliche[n] Abschied
und nicht jenen in der Vojvodina“. Der Schmerz der Trennung von der
GrofB3mutter ist so intensiv, dass Ildiko nicht einmal mit ihrer Schwester
dariiber sprechen mochte und deren Frage, ob sie die GroBmutter
vermisse mit Stummheit beantwortet (TFA: 277).

223

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Von grundlegender Bedeutung fiir die spitere Identitétskrise
erweist sich auch, dass kein Austausch iiber die Schmerzerfahrung mit
den Eltern moglich ist:

Spiéter, in den wenigen Momenten, wo es moglich gewesen wire, iiber diesen
plotzlichen Abbruch unseres bisherigen Lebens zu reden, war immer sofort
klar, dass Mutter und Vater, im Zusammenhang mit unserer Heimat, die
tieferen, schmerzhafteren Gefiihle fiir sich beanspruchen durften; das, was in
Nomi und mir damals vorging, hatte wenig oder kein Gewicht (TFA: 277).

Moglicherweise hitte eine Aussprache zwischen Eltern und
Kindern durch gegenseitiges Verstidndnis der spezifischen Verbindung
mit der Heimat die tiefe Kluft zwischen ihnen iiberbriicken konnen.
Mangels Verbalisierung der Verlusterfahrung bleibt der Ich-Erzéhlerin
nur die intensive Identifikation mit der Heimat bei den sommerlichen
Besuchen der Familie. Infolge dieser begreift sie sich — obwohl sie
eigentlich gerne iiberallhin fahren wiirde, wo sie noch nicht war — nicht
als Reisende, ,,sondern eine, die weggeht und nicht weil}, ob sie jemals
zuriickkommt* (TFA: 138). Sie hatte sich immer, als die Familie in die
Vojvodina gereist ist, ,,auf eine Abreise ohne Riickkehr vorbereitet* ,,und
das war lange Zeit die einzige Richtung, in die ich gefahren bin“ (TFA:
138).

Das folgende Pendeln zwischen der Heimat und dem neuen
Leben in der Schweiz triagt auch zur Verunsicherung der Ich-Erzdhlerin
bei, die die Erinnerung an die Heimat nicht aufgeben mochte.

Symptomatisch fiir ihren Wunsch, Eigenes mit dem Fremden zu
verbinden, erweist sich auch das Sich-Verlieben in Jungen bzw. Ménner,
die eine andere Sprache als Muttersprache sprechen. Der serbische
Kriegsfliichtling Dalibor, der in der Cafeteria Arbeit sucht, erinnert die
Ich-Erzédhlerin an ihre erste Liebe aus der Schulzeit, den Sizilianer
Matteo de Rosa. Treffend bemerkt Kegelmann, dass in dieser
Liebesbeziehung ,.eine Vereinigung iliber die Grenzen der einzelnen
Sprachen hinweg mindestens kurzzeitig moglich® (Kegelmann 2013)
werde. Das Scheitern der Liebesbeziehung Ildikos zu Dalibor ist auf
dessen traumatische Kriegserfahrungen zuriickzufiihren, der es noch
nicht verarbeitet hat, ,,dass er zum Tdten gezwungen worden ist (TFA:
268). So steht der Balkankrieg trennend zwischen den beiden.

Am stirksten trdgt jedoch die Arbeit der Ich-Erzédhlerin im
Service in der Cafeteria der Eltern, bei der sie sich in zwei gespalten

224

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



fiihlt, zu ihrer Selbstentfremdung bei. Um den Eltern in der Cafeteria
behilflich zu sein, unterbricht die Ich-Erzdhlerin ihr Universitdtsstudium
und arbeitet zusammen mit ihrer Schwester abwechselnd am Buffet und
im Service. Schon im zweiten Romankapitel deutet sie darauf hin, dass
ihre Schwester und sie ,,nicht eigentlich ins Mondial passen* (TFA: 51).
Damit wird der Unterschied zu den Eltern klargemacht, die sich den
Schweizern angleichen mochten und dabei auf ihre eigene Identitdt
verzichten, wéhrend ihre Kinder die eigene kulturelle Identitdt nicht
aufgeben mochten.

Im vierten Kapitel bringt die Ich-Erzédhlerin zum ersten Mal ihre
Personlichkeitsspaltung zur Sprache, die sie bei der Arbeit im Service
empfindet. MafBigeblich ist dies auch auf ihre Kleidung zuriickzufiihren,
in der sie sich nicht wohl fiihlt:

Ich sehe mir zu, ich, die in einer notwendigen Verkleidung bereitsteht, zeige,
dass ich eine geeignete Buffettochter bin, ich, der Kuckuck hinter der Theke,
gliicklicherweise, denn im Service fiihle ich mich vogelfrei, freie Sicht auf sie,
die ich bin, [...] (TFA: 88 — 89).

Waihrend sie sich bei der Arbeit hinter der Theke durch diese vor
den Blicken der Giste geschiitzt fiihlt, stort sie im Service ihre
notwendige Verwandlung in ein dienstfertiges Fraulein, das die Géste mit
Professionalitéit bedient (vgl. TFA: 102 — 103). Sie gibt zu, nicht gerne
im Service zu arbeiten und verrit, dass die einzige Herausforderung fiir
sie darin bestehe, ob sie es schaffe, von sechs bis zwei ein Friulein zu
sein (vgl. TFA: 104). Immer mehr storen die Ich-Erzédhlerin auch die
Kommentare der eingesessenen Schweizer zur eskalierenden Situation
auf dem Balkan, die sie sich wihrend ihrer Arbeit anh6ren muss.

Ihr ungutes Gefiihl bei der Arbeit in der Cafeteria bringt Ildiko
nur ihrer Schwester gegeniiber in einem Gesprach im Zug zum Ausdruck,
wiahrend sie nach einer schweren Arbeitswoche in der Cafeteria der
Eltern nach Zirich fahren, um auf dem besetzten Geldnde einer
ehemaligen Fabrik der Wohlgroth-Gesellschaft bei Alkohol, Haschisch,
Musik und Tanz Entspannung zu suchen. Sie bekennt, sich bei der Arbeit
LSunwirklich®, | vielleicht sogar unecht” (TFA: 134) vorzukommen und
behauptet, dass es einen echten Kern geben miisse in der eigenen Arbeit
(vgl. TFA: 135). Im Unterschied zu ihr gelingt es ihrer zwei Jahre
jiingeren Schwester, sich problemlos in die Rolle der Servier- und
Buffettochter zu fligen:

225

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Unecht, fragt Nomi, das verstehe ich nicht, in einem normalen Betrieb ist man
doch weder echt noch unecht, [...] die Giste wollen was von uns, wir wollen
was von ihnen, und das Reizvolle daran ist, dass in diesem Umfeld alles ein
bisschen ist wie Katzengold (TFA: 134 — 135).

Emanzipation von den Eltern

Ausloser fiir die Identitdtskrise der Protagonistin ist nicht nur ihre Arbeit
in der Cafeteria der Eltern, die sie durch die iibertriebene Dienstfertigkeit
als demiitigend empfindet, sondern auch ihr fehlender Mut, ihre von den
Eltern abweichende Sichtweise verbal zum Ausdruck zu bringen. Die
fehlende Versprachlichung der eigenen Meinung duBlert sich im Text
selbst dadurch, dass sie diese blof3 in Klammern zum Ausdruck bringt. So
traut sich Ildiko beispielsweise nicht, ihrem Vater mitzuteilen, dass sie
das von ihm aus finanziellem Standpunkt aus empfohlene Studium der
Rechtswissenschaften zugunsten der Geschichte aufgegeben habe, da sie
zur Schlussfolgerung gekommen sei, dass das Einzige, was sie
interessiere, ,,die Geschichte der Neuzeit und Schweizer Geschichte
(TFA: 98) sei. Ihr Interesse fiir die Schweizer Geschichte kann als
intellektuelle Anndherung an ihre neue Heimat gesehen werden, der erst
spater die emotionale folgt.

Die absichtliche Verschmutzung der Toilette wie auch deren
Wand mit Fékalien durch einen Gast gibt Anlass zur verbalen
Abgrenzung und anschlieBenden Trennung von den Eltern. Am meisten
stort Ildiko bei diesem Vorfall die eklatante Diskrepanz zwischen der im
Allgemeinen gepflegten Kleidung der Géste des Mondial und der
Unansténdigkeit einer solchen Aktion. Daher empfindet sie ,,das Nette,
Wohlanstindige, Kontrollierte, Hofliche* der Schweizer als eine
undurchdringliche Maske (TFA: 283). Als Ildiko zum ersten Mal ihren
Eltern gegeniiber die eigene Sichtweise zum Ausdruck bringt und ihnen
ihre Absicht mitteilt, eine Anzeige gegen unbekannt zu erstatten, stof3t sie
auf heftigen Widerstand. Die Mutter betrachtet den Vorfall als Einzelfall,
der sich nicht wiederholen werde und ldsst den wohlbekannten Satz
verlauten: ,,Wir haben hier noch kein menschliches Schicksal, wir
missen es uns zuerst noch erarbeiten” (TFA: 290). Diese Auffassung
bringt ihre Angst zum Ausdruck, selbst ausgegrenzt zu werden, wenn sie
sich gegen die Behandlung auflehnt. Damit plddiert sie fiir das
stillschweigende Hinnehmen der Demiitigung als Preis fiir die Sicherheit
der Existenz. Die Ich-Erzdhlerin empfindet die bestindigen

226

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Anpassungsversuche der Familie als einen Angriff auf ihre Identitét. Sie
fiihlt sich ,,mundtot gemacht mit Sdtzen wie: Ihr sollt es einmal besser
haben als wir, wir arbeiten nur fiir euch® (TFA: 294) und wiinscht sich
,,das nette Fraulein“, das sie wéhrend ihrer Arbeit in der Cafeteria der
Eltern spielen muss, ,.endlich ab[zu]schiitteln (vielen Dank und auf
Wiedersehen), nicht mehr dhnlicher werden der Tapete, dem Teppich,
der Wanduhr, der Vitrine [...]“ (TFA: 294). Sie rebelliert gegen den
Glauben ihrer Eltern, ,,dass man mit der eigenen Leistung, mit einer
permanenten  Leistungssteigerung alles erreichen, die Realitét
wegschieben kann® (TFA: 289) und ,,will verschwinden aus diesem
halbierten Leben, diesem Alltag, in dem der Dienstleistungsbetrieb zum
Schicksal gemacht wird”“ (TFA: 294). Desgleichen stort es sie auch, dass
ihr Eltern das Menu des Restaurants so sehr an den Geschmack der
Schweizer angepasst haben, dass das Essen gar nicht mehr nach ihnen
schmeckt (vgl. TFA: 294).

Diese erste verbale Auseinandersetzung mit den Eltern fiihrt zum
Auszug der Ich-Erzdhlerin aus dem elterlichen Haus in eine winzige
Wohnung ,,mitten in der Stadt, an einer Autobahn“ (TFA: 302). Der
symbolische Name der auch in der Realitit existierenden Weststral3e,
einer ,,stark befahrene[n] Ausfallstrale fiir den Verkehr in Richtung
Westen (Spoerri 2012: 74), deutet auf Ildikos Wunsch, sich in den
Westen zu integrieren. Sie mdchte nicht mehr in dem modernen und
groBen Haus leben, das sich ihre Eltern miihevoll erarbeitet haben,
sondern wiinscht sich, allein von vorne zu beginnen und so zu leben wie
ihre Eltern vor flinfundzwanzig Jahren, als sie in die Schweiz gekommen
sind. Das Einzige, worauf sie besteht, ist ein schones Fenster, durch
welches das Licht fillt (vgl. TFA: 294). So ein Fenster hat es in der
Wohnung ihrer GroBmutter durch ein Kiichen- und Badezimmerfenster
gegeben (vgl. TFA: 75). Der Wunsch, dieses Fenster in die neue
Umgebung zu versetzen, zeugt von Ildikos Bemiihungen, das Eigene zu
bewahren und es stufenweise mit dem Neuen zu verbinden. So erobert
sich Ildiko in ihrer neuen Wohnung nach Predoiu ,,eine Art hybriden
Zwischenraum, an welchem sie das Gleichgewicht zwischen eigener und
fremder Kultur ausleben kann* (Predoiu 2016: 204). Bezeichnend dafiir
ist erstens, dass sie das Namensschild ihres Vorgidngers in der Wohnung
vorerst nicht liberkleben mdchte, ,,und wenn, dann erst viel spater
(TFA: 292). Zweitens nimmt sie sich vor, hochstens zwei Schachteln
ithrer eigenen Sachen pro Woche auszupacken, um die Wohnung erst

227

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



allméhlich ihrem personlichen Geschmack anzupassen. Drittens beldsst
sie die Fenster ohne Gardinen, was ihre Offenheit fiir du3ere Einfliisse
bekriftigt (vgl. Predoiu 2016: 204).

Mischwesen mit ,,patchwork-Identitat*

Ende des sechsten Kapitels, nicht zufillig vor dem Kapitel, in welchem
die Ich-Erzéhlerin mit ihrem Vater zum Begrébnis der GroBmutter fahrt,
ist Nomi diejenige, die ein paar Tage nach Ildikos zwanzigstem
Geburtstag ihren gemeinsamen Plan, in die Vojvodina zuriickzukehren,
als Kindertraum entlarvt. Dabei wird von der Notwendigkeit gesprochen,
den gemeinsamen Plan aufzugeben, mit der Begriindung, dass sie beide
schon ihr Herz hergegeben (an die neue Heimat) hitten. Nomi
argumentiert damit, dass sie nicht ,,das typische Emigrantenschicksal, fiir
die Zukunft sparen und dann in der alten Heimat ungliicklich sein*
(TFA: 160), erleiden mochte. Als Ildiko die Frage an ihre Schwester
richtet, ob sie in der Schweiz gliicklich sei, entgegnet Nomi lachend:

[...] wir sind Mischwesen und die seien tendenziell gliicklicher, deshalb, weil
sie in mehreren Welten zu Hause seien, sich wo auch immer zu Hause fiihlten,
sich aber nirgendwo zu Hause fithlen miissten [...] (TFA: 160).

So st das Losungsangebot fiir die Identitdtskrise der
Protagonistin in dem Begriff des Mischwesens zu sehen. Noch einmal
wird diese Idee der Mischwesen im Roman wéhrend eines Gespréiches
mit Aranka, einer anderen Emigrantentochter bei der fiinfzigjdhrigen
Geburtstagsfeier der Mutter in einem Fischrestaurant aufgenommen. Die
Protagonistin betrachtet die betrunkenen, politisierenden Ménner am
Tisch und die geheimnisvoll fliisternden Miitter am Tischrand und hat
das Gefiihl, dass die zweite Generation der Tochter das Ganze ,,beteiligt
und unbeteiligt* zugleich beobachten kénnten. Dem stimmt auch Aranka
zu mit dem Hinweis: ,,wir sind weder Fisch noch Vogel“, worauf Nomi
,oder eben beides* (TFA: 211) hinzufiigt. Arankas Beschreibung des
Zustands der Migranten durch eine doppelte Negation, welche diese in
einem Dazwischen situiert, wird von Nomi durch die Zugehdorigkeit zu
beiden erginzt, womit erneut die Assoziation zu den Mischwesen
hergestellt wird. Beobachter, die beteiligt und unbeteiligt zugleich
bleiben konnen, haben die Fahigkeit, sich trotz ihrer Implikation von den
Sachverhalten zu distanzieren und daher so weit wie moglich objektiv zu
bleiben.

228

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Der von Abonji in den Roman eingesetzte Begriff des
Mischwesens geht auf den Aufsatz von Wolfgang Welsch Was ist
eigentlich Transkulturalitit? (2010) zuriick. In diesem schlidgt Welsch
im Unterschied zum traditionellen Kugelmodell der klar gegeneinander
abgegrenzten Kulturen das Konzept der Transkulturalitit als Modell der
gegenseitigen Durchdringung und Verflechtung vor, da dieses auf die
Verhéltnisse des 21. Jahrhunderts besser zugeschnitten sei. Das neue
Leitbild ist daher fiir ihn nicht mehr das von Kugeln sondern das von
Geflechten. In seinem Aufsatz fithrt er aus, dass die Transkulturalitét
nicht nur auf der gesellschaftlichen Makroebene durch die externe
Vernetzung und den internen Hybridcharakter der Kulturen, sondern
ebenso auf der individuellen Mikroebene vordringe. So hilt er fest:

Die meisten unter uns sind in ihrer kulturellen Formation durch mehrere
kulturelle Herkiinfte und Verbindungen bestimmt. Wir sind kulturelle
Mischlinge. Die kulturelle Identitit der heutigen Individuen ist eine patchwork-
Identitit.”

Demnach bezeichnet Welsch die Identitit eines Menschen,
welche durch mehrere Kulturen geprigt ist, als ,,patchwork-Identitit®.
Dabei hebt er auch hervor, dass interne Transkulturalitit den Umgang mit
externer Transkulturalitit in dem Sinn erleichtere, dass ein Individuum,
in dessen Identitdt eine ganze Reihe kultureller Muster Eingang gefunden
habe, grolere Anschlusschancen beziiglich der Vielzahl kultureller
Praktiken und Manifestationen, die sich in seiner gesellschaftlichen
Umwelt finden, besitze, als wenn die eigene Identitit nur durch ein
einziges Muster bestimmt wire. So befdhige innere Transkulturalitét
auch zu Austausch und Kommunikation mit dem Fremden statt einer
Haltung der Abwehr.’ Diese Haltung der Aufgeschlossenheit dem
Fremden gegeniiber wird im Roman sowohl durch Ildikos
Aufmerksamkeit deutlich, die sie in ihrer Schulzeit dem Sizilianer
Matteo de Rosa schenkt, sowie spdter durch ihre Liebe zu dem
serbischen Kriegsfliichtling Dalibor, als auch in ihrem Interesse fiir die
Schweizer Geschichte und dem Wunsch in ihrer eigenen Wohnung,
Offenheit gegeniiber den dufleren Einfliissen walten zu lassen.

2 Welsch, Wolfgang (2010): Was ist eigentlich Transkulturalitit? Bielefeld: transcript.
Auf http://www?2.uni-jena.de/welsch/papers/W_Welsch Was_ist Transkulturalit%
C3%A4t.pdf [28.08.2018].

* Ebd.

229

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



Die patchwork-Heimat als neuer transkultureller Raum

Die systemische Therapeutin und Beraterin Katarina Vojvoda-Bongartz
schlussfolgert aufgrund einer von ihr durchgefiihrten Untersuchung
anhand von Fragebdgen, dass viele junge Migrantinnen und Migranten
der zweiten Generation einen neuen transkulturellen Raum suchen, ,,in
dem sie ihre Herkunftswelt und die aktuelle Lebenswelt miteinander
souverdn verbinden konnen* (Bongartz 2012: 243). Mit der Existenz
eines solchen Raumes konne Heimat, welche synonym fiir das
existenzielle Bediirfnis nach Sicherheit stehe, neu begriindet werden, da
in diesem neu geschaffenen, iibergeordneten Raum der notwendige
Schritt von einer interkulturellen Entweder-oder-Identitit zu einer
transkulturellen ~ hybriden  Sowohl-als-auch-Identitit,  in  der
unterschiedliche kulturelle Elemente miteinander verwoben werden,
moglich sei (Bongartz 2012: 243).

So einen iibergeordneter Raum versucht sich auch Ildiko durch
ihre neue Wohnung zu schaffen, die offen fiir 4uflere Einfliisse steht und
in der Eigenes und Fremdes harmonisch miteinander verbunden werden.

Allmaéhlich lebt sie sich in der Schweiz ein und muss erstaunt
feststellen, dass es auch Dinge gibt, die sie an Ziirich lieben gelernt hat.
Auf der Suche nach Dalibor lésst sie die paar Orte, die sie in Ziirich lieb
gewonnen hat, Revue passieren:

[...] ich habe mich gefragt, was ich an dieser Stadt liebe, ein paar Orte, die in
keinem Reisefiihrer vorkommen, ein Tramdepot, eine Allee mit riesigen
Platanen, eine nackte Frauenstatue, die mitten auf einer kleinen Wiese steht,
ein paar Ramschgeschifte, die ich regelmiBig mit Nomi aufsuche, die
offentlichen Verkehrsmittel, mit denen man iiberall und piinktlich hinkommt,
und erst kiirzlich ist mir aufgefallen, dass Stidte fiir mich als Ganzes nie
existieren, sondern dass sie zerfallen, in winzige Orte, die ich mag, [...] (TFA:
195).

Nicht nur in der eigenen Wohnung versucht sich Ildiko einen
neuen transkulturellen Raum zu schaffen, der die Integration in ihre
Umgebung erleichtern soll, vielmehr entwickelt sie eine grundlegende
Haltung, ndmlich sich in der neuen Welt einzurichten, ohne auf das
Eigene zu verzichten. So endet der Roman mit einem Besuch auf dem
Sihlfelder Friedhof zu Allerheiligen. Dort legt sie gemeinsam mit ihrer
Schwester Blumen fiir ihre Verstorbenen auf das Gemeinschaftsgrab des
Ziiricher Friedhofs, das die Funktion hat, den Friedhof zu Hause in der
Vojvodina zu ersetzen. Mit dieser Passage schlieBt Nadj Abonji an das

230

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



erste Romankapitel an. Fiir Pasewalck bildet das Totengedenken im
Roman die Klammer, da der Roman mit diesem Motiv sowohl einsetzt
als auch endet (Pasewalck 2017: 26). Gleichzeitig verweist sie auch
darauf, dass am Motiv des Totengedenkens die Entwicklung ,,von der
alternierenden Textstruktur zu einer vielstimmigen Textur” manifest
werde (Pasewalck 2017: 36). Gelegentlich des Friedhofsbesuchs in der
Heimat im ersten Kapitel kommt die Ich-Erzdhlerin auf die Steinplatten
auf den Familiengridbern zu sprechen, die sie nicht mag, ,,weil sie die
Erde der Ebene erdriicken, die darunter liegenden Seelen am Fortfliegen
hindern* (TFA: 9). Fiir die Mutter sind jedoch diese Steinplatten
sinnvoll, weil die Gridber nicht verwahrlosen, wenn sie keiner besucht.
Sie leidet darunter, dass sie ,nicht einmal an Allerheiligen® den
heimatlichen Friedhof besuchen kann und beklagt sich {iber ein Leben,
,»das sich nicht einmal um die Toten kiimmern kann, weil sie zu weit weg
sind, um ihnen wenigstens einmal im Jahr, an Allerheiligen, Blumen
hinzustellen* (vgl. TFA: 10). So stehen sich mit dem Anfang und Ende
des Romans zwei diametral entgegengesetzte Haltungen gegeniiber:
einerseits die Trauer und Klage der Mutter iiber die Unmoglichkeit, ihre
Toten zu besuchen, die symptomatisch fiir die erste Migrantengeneration
steht, die sich mit der von ihr selbst gewéhlten Trennung von der Heimat
notgedrungen abzufinden versucht und andererseits das Bestreben der
zweiten Generation, die verlorene heimatliche Welt in die neue Heimat
einzubringen und durch diese Verbindung die Identititskrise zu 16sen.

Literatur

Hrkic, Aleksandra (2012): Die Emanzipation der Migrantin in Melinda
Nadj Abonjis Tauben fliegen auf. Befreiung aus Zeit, Raum und
Gesellschaft in der transkulturellen Migrationserfahrung,
Magisterarbeit vorgelegt an der Geisteswissenschaftlichen
Fakultat der Universitit Gent, abrufbar auf
http://lib.ugent.be/fulltxt/RUG01/001/891/497/RUGO1-
001891497 2012 0001 AC.pdf.

Kegelmann, René (2013): ,,Wenn nédmlich bereits ein Wort keine
Entsprechung findet, wie soll dann ein halbes Leben in der neuen
Sprache erzdhlt werden?” Zur Prosa Melinda Nadj Abonjis. In:
Germanica 51,2 /2013, 9 —20.

Miiller-Michaels, Harro (2014): Fremde Blicke — Literatur von
Eingewanderten. In: GFL (German as a foreign language)

231

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)



journal, 2/ 2014, 79 — 94. Abrufbar auf http://www.gfl-
journal.de/2-2014/ Mueller-Michaels.pdf.

Nadj Abonji, Melinda (2010): Tauben fliegen auf, Frankfurt / Main /
Ziirich / Wien: Biichergilde Gutenberg. Sigle TFA.

Nadj Abonji, Melinda (2011): Zuhause in der Fremde. In: Sprache im
technischen  Zeitalter, 181 — 190. Abrufbar auf
https://daslebenistausland.net/2012/02/zu-hause-in-der-fremde-
versuche-zur-integration-von-melinda-nadj-abonji/.

Pasewalck, Silke (2017): [Inszenierung kultureller Alteritit als
Vielstimmigkeit. Viadimir Vertlibs Letzter Wunsch und Melinda
Nadj Abonjis Tauben fliegen auf. In: Glesener, Jeanne E /
Roelens, Nathalie / Sieburg, Heinz (Hrsg.): Das Paradigma der
Interkulturalitiit. Themen und Positionen in europiischen
Literaturwissenschaften, Bielefeld: transcript, 21 — 38.

Predoiu, Grazziella (2016): ,, Angekommen wie nicht da.” Heimat und
Fremdheit in Melinda Nadj Abonjis Roman Tauben fliegen auf.
In: Radulescu, Raluca / Baltes-Lohr, Christel (Hrsg.): Pluralitit
als Existenzmuster. Interdisziplinidre Perspektiven auf die
deutschsprachige Migrationsliteratur, Bielefeld: transcript, 191
—206.

Spoerri, Bettina (2012): ,,Eine mnemografische Landschaft mitten in
Europa: eine narrativ-analytische Lektiire von Melinda Nadj
Abonjis Tauben fliegen auf*. In: Aussiger Beitrige, 6 / 2012, 65
— 80.

Vojvoda-Bongartz, Katarina (2012): ,,Heimat ist (k)ein Ort, Heimat ist
ein Gefiihl: Konstruktion eines transkulturellen Identitdtsraumes
in der systemischen Therapie und Beratung”. In: Deutsche
Gesellschaft fiir Systemische Therapie, Beratung und
Familientherapie, 43 / 2012, 234 — 256.

Internetquellen

Mustedanagic, Amir: Heimat ist fiir mich etwas Sinnliches vom 17. 10.
2012 auf https://tageswoche.ch/form/interview/heimat-ist-fuer-
mich-etwas-sinnliches/. [11.09. 2018].

Welsch, Wolfgang (2010): Was ist eigentlich Transkulturalitiit?
Bielefeld: transcript, 39 — 66. Auf http://www2.uni-jena.de/
welsch/papers/W_Welsch Was_ist Transkulturalit%C3%A4t.pdf
[11.09.2018].

232

BDD-A29217 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

