CATEVA CONSIDERATII DESPRE INSTRUMENTALIZAREA MITULUI
iN EXEGEZA LUI EUGEN TODORAN

Marcel TOLCEA
(Universitatea de Vest din Timisoara)

marcel.tolcea@gmail.com

Considerations on the Instrumentalization of Myth in Eugen Todoran’s Criticism

The present study aims to show how Eugen Todoran has applied the concept of “myth” to Mihai
Eminescu’s and Lucian Blaga’s literary works, at the intersection of phenomenological critique with
Gilbert Durand’s interpretations. We are dealing, by all means, with a process of going beyond literary
hermeneutics and opening up toward an anthropological perspective, similar to Mircea Eliade’s approach
to the religious phenomenon, within the phenomenological paradigm. Our hypothesis is that, in a context
that exceeds the scope of literature, the relations between “literary truth” and “ontological truth” undergo
a radical change, just like the relations between truth, fiction and imagination/imaginal. All this leads to
the reconfiguration of a post-positivist paradigm, which Eugen Todoran has never theorised, nor
described in these terms. But the role of hermeneutics becomes even more important when, in addition to
unravelling less obvious meanings, it also looks into methodological consequences.

Keywords: myth; phenomenology; hermeneutics; truth; fiction; imagination.

1. Despre consecintele unei critici epistemologice cu privire la mit

Am sa incep ex abrupto consideratiile mele despre receptarea exegezei lui Eugen
Todoran cu o prima observatie: intelegerea instrumentalizarii mitului la opera poeticd a lui
Eminescu si Blaga in hermeneutica sa a fost una mai degraba metaforica decat intrinseca. lar
atunci cand lectiuni atente si profunde ale operei lui Eugen Todoran au descris mecanismele
interioare ale exegezei sale — md gandesc mai ales la losif Cheie Pantea, Rodica Barbat, Cornel
Ungureanu, Viorel Coltescu, Sorina lanovici, Tudorel Urian, Daniel Vighi' — acestea au
subliniat predilect coerenta si profunzimea lectiunii. Dupa cum, in analizele destinate volumelor
de exegeza semnate Eugen Todoran, discipoli si colegii universitari au observat, cu justete, ca,
dincolo de literaturd, asistam si la o fortare a frontierelor literare. Astfel, Intr-un text din 1982,
Iosif Cheie-Pantea sublinia ca, in Lucian Blaga. Mitul poetic, Eugen Todoran nazuia la mai mult
decat la o interpretare a poeziei blagiene in zaristea mitului: ,,Piatra unghiulard constd in
incercarea de a fundamenta o poetica a mitului” (Cheie-Pantea 1982: 3).

lar nenumaratele referinte la mit prezente in cartile dedicate de Eugen Todoran lui
Eminescu si Blaga indicd mai mult decat o depésire a poeticului. Ele indicd — e adevarat, in
forme mai degraba descriptive — o clara trecere dincolo de frontiere epistemice prin chiar
consecintele abordarii de tip ,,fenomenologic” deschis asumate de critic.

! Articolele, aparute in diverse perioade, au fost reunite in volumul omagial Eugen Todoran. 1918 — 1997, volum
coordonat de Vasile D. Tara, Timisoara, Editura Mirton, 2002.

43

BDD-A29046 © 2018 Editura Universitatii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:37 UTC)



Este evident ca Eugen Todoran nu a putut duce pand la ultimele consecinte grila
fenomenologica din precautii ideologice fiindca, fatalmente, un asemenea discurs s-ar fi asezat
cu totul in afara gandirii unice, oficiale, de dinainte de 1989 si ar fi condus la o perspectivd nu
doar metafizica, ci, mai ales, una parastiintifica, ceea ce, in orizontul epistemologic al Romaniei
din acei ani, ar fi fost imposibil. Ca sa fiu Incd mai clar, cenzura comunista a acelor ani nu se
temea de idealismul filosofic german al unor filosofi cum ar fi Hegel, Kant, Schopenhauer sau
Fichte, ci de o depasire a paradigmei pozitiviste care, Intre altele, ar fi legitimat, inainte de toate,
o religiozitate (transcendentd) sui generis, in care arta ar fi un succedaneu nu al religiei, ci, asa
cum glosa, cu totul surprinzator, Eugen Todoran:

Jntoarcerea la inceputul secolului al XVI-lea, pentru intelegerea artei simbolice a
modernismului de la sfarsitul secolului al XIX-lea si primul sfert al secolului al XX-lea ne ofera o
cheie si pentru explicarea istorica a conditiilor aseméanatoare ale fenomenului de artd. Sentimentul
insingurarii (...) manifestat sub forma unei crize religioase prin constatarea unei ireductibile
prapastii Intre om si Dumnezeu lasa pe seama imaginatiei adevarul divin, intr-o revelatie in care
poezia se putea intalni cu religia...” (Todoran 1981: 20).

In aceasta explorare a suprasensibilului, devine obligatorie si ,,gandirea magica”, despre
care, ne aducem aminte, Lucian Blaga opina c ar fi o ,,locotenentd cognitiva” (Blaga 1996: 131)
avand, intre alte functii, si una poetica.

Suntem foarte aproape, din aceasta perspectiva, de lectiunile ,,traditionaliste” unde mitul
este viu, iar literatura nu e decat o forma ,,degradatd”, in care persista inca ,,energii” creative,
magice, soteriologice chiar. Si Guénon, si Evola — cei mai importanti ,traditionalisti” —, dar si
Eliade se refera la mit ca la o realitate operativa, nu ca la o fictiune ce a esuat mai mult sau mai
putin diluat in literaturd. Ne amintim, Eliade definea mitul ca fiind ,,povestea unui inceput”, o
poveste cu virtuti magice fiindca mitul este fateta, jumatatea spusa a ritului (Eliade 1978: 5). lar
atunci cand Eugen Todoran propunea o noud sintagma cu privire la creatia eminesciana, ,,mitul
romanesc”, el 1si Incepea consideratiile cu observatia cd poetul 1si construieste incercarea de
mitologie a geto-dacilor cu cosmogonia (Todoran 1972: 188-210 passim). Exact asa cum se
comportd mitologiile clasice. lar valoarea intrinsecd a unei asemenea poezii ce nadzuieste sa
coboare la origini mitologice nu consta nici in ideea filosofica sau mitica, nici in expresivitatea
ei, ci in felul unic in care aceastd tensiune simbolicd trimite, dar si ajunge dincolo de
rationalitatea noastra discursiva.

Sigur, atunci cand vorbim despre remanente ale irationalului in poezie, este aproape
imposibil sd nu ne gandim la Marcel Raymond, creatorul unei sintagme adaptate de Eugen
Todoran la creatia lui Blaga, ,,mitul modern al poeziei”. Dar si la faptul ca aceasta relationare pe
care poezia o intretine cu irationalul, cu miticul, cu religiosul nu este posibilda decat prin
intermediul simbolului, al metaforei sau al imaginii. Acestea, la randul lor, isi dobandesc
coerentd si sensuri care — asa cum observa si Lucian Blaga — sunt independente si de intentia
creatorului, si de contextul istoric, fiind evident transcendente. Ceea ce chiar defineste critica
fenomenologica.

Dar critica fenomenologica nu era de ajuns sa legitimeze modul in care mitul nu doar
povesteste un Inceput sau da sens unei comunitdti. Pentru aceasta era nevoie de o abordare
credibild, 1n care continutul intrinsec, nealterat al fenomenologiei sd fie relationat cu
suprarationalitate/irationalitatea mitului, asa cum au facut doi ,.critici” dragi lui Eugen Todoran:

44

BDD-A29046 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:37 UTC)



Gilbert Durand si Gaston Bachelard', doud nume care, pentru critica oficiald a ultimului deceniu
de comunism, erau ignorate total>. Explicatia e cat se poate de simpld in opinia noastrd: Freud,
Lacan sau Adler reduc fenomenele spirituale la fenomene, efecte lipsite de transcendenta. lar
cutezanta epistemologica a lui Jung in abordarea fenomenelor spirituale se regéseste mai degraba
in superbul sau jurnal Viata mea.

Cei care au studiat ruptura produsd in sanul cetatii universitare a Frantei carteziene au
remarcat ca a fost nevoie de un artificiu hermeneutic pentru a-i face loc mitului in critica literara.
Iar acest pas a fost facut de Gilbert Durand, cel care a ,,camuflat” — un cuvant drag lui Eliade —
irationalitatea sau, mai de graba, suprarationalitatea mitului in avataruri mai mult sau mai putin
psihanalitice. In fapt, domeniul psihanalizei are o legitura aparte cu simbolismul daci ar fi sa
dam crezare chiar primei fraze din Imagini si simboluri a lui Mircea Eliade, conform careia moda
psihanalizei a impus cateva cuvinte-cheie: imagine, simbol, simbolism, devenite, de atunci,
monedi curentd (Eliade 1994: 11)°.

Dar si indrizneala epistemica a lui Durand a fost una precauti si treptata. intre Structurile
antropologice ale imaginarului, o carte aparutd in 1960, si Introducere in mitodologie. Mituri si
societdti*, sunt aproape patru decenii, ristimp in care savantul francez a consolidat abordiri mult
mai nuantate decat ar fi permis granitele pozitiviste ale stiintei europene ale un concept extrem
de bogat: imaginarul. Un concept caruia Gilbert Durand i-a dedicat o carte cu un titlu mult mai
subversiv decat pare la prima vede: Imaginatia simbolica. Da, subversiv, fiindcd Durand
semnaleaza rolul complet diferit pe care imaginatia il joaca in lumea musulmana, despre care
maestrul sau Henry Corbin a scris admirabile studii. Pentru Ibn al-Arabi — doctorul prin
excelentd al sufismului — imaginatia poate fi conceputd pe trei nivele: la nivelul cosmosului
insusi, ca un intermediar al macrocosmosului si ca unul al microcosmosului. Indiferent la ce
nivel ne raportdm, ea este intotdeauna barzakh, adica un ,,istm” sau o ,,interlume”. Dupa acest
model al gnozei islamice, H. Corbin a inventat un termen, lumea imaginala, pe care 1-a definit ca o
lume intermediara intre lumea sensibild si cea inteligibila, Intre materie si spirit, ea fiind perceputa
cu ajutorul imaginatiei active”.

Dintr-o asemenea intelegere a imaginatiei, ni se pare evident faptul ca dialectica propusa
de Eugen Todoran intre ,,poetica mitului” si ,,mitul poetic” si-ar afla, astfel, o formulare nu doar
adecvata, ci si mereu fertila. Fiindca, trebuie sa spunem, exegetul roman nu 1si ,,traduce” aceasta
tensiune, ci, mai de grabd, o provoaca s actioneze perihoretic. Mutatis mutandis, poate cd nu e
lipsit de precautii metodologice sa observam ca Gilbert Durand a facut ceea ce, cu uneltele firave
ale epocii, a incercat sa propund Eugen Todoran interpretand opera lui Lucian Blaga: sa aseze
intr-o relatie metalogica raportul dintre mit, simbol si imagine. Dar si sa confere poeticului nu

! Prima citare a unui volum al lui Bachelard, 4pa si visele, este in volumul Eminescu si, se pare, Eugen Todoran a
avut la dispozitie o copie incompleta a cartii sale, fiindca, la bibliografie, nu sunt indicate nici editura, nici anul.

2 Vezi Romul Munteanu, Metamorfozele criticii europene, volum aparut in 1988, in care cele doud nume nu sunt
prezente, desi psihanalizei 1i sunt rezervate doua capitole.

3 Eugen Todoran citeaza in citeva randuri lucrarea, mai ales cu privire la ideea lui Eliade cad miscarile artistice
moderne au nostalgia ,totalitatii primordiale”. (Todoran 1981: 161). De fapt, perspectiva aceasta alchimica asupra
timpului istoric al lui Eliade e 1n evidenta relatie cu Mitul eternei reintoarceri si cu ciclicitatea temporala.

4 Paris, Albin Michel, 1996. Cartea este o culegere de conferinte sustinute de autor in Portugalia si Brazilia. Prin
,,mitodologie”, Durand intelege concomitenta dintre metoda si functia mitului, iar aceastd concomitentd, in opinia
noastra, va fi redatd, in termeni asemanatori ca sintaxa, de catre Eugen Todoran in raportul ,,mit poetic”, ,,poctica
mitului”.

5 Vezi L'Imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabi, apud Pierre Riffard, Dictionnaire de l'ésotérisme, p.
170-171. Vezi, in acest sens, si William C. Chittick, Imaginal Worlds. Ibn al-Arabi and the Problem of Religious
Diversity, State University of New York Press, 1994, cap. Revelation and Poetic Imagery, p. 67—82

45

BDD-A29046 © 2018 Editura Universitatii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:37 UTC)



doar un sens textual, modern, ci, mai ales, unul aflat la intersectia dinamica dintre Logos si
cuvant.

2. Mitul

Eugen Todoran se refera la mit pentru prima oara in 1970, in cel mai consistent capitol,
intitulat Mitul romdnesc, din cursul litografiat Eminescu. Cursul va fi reluat, peste doi ani, la
editura Minerva sub acelasi titlu, iar in 1981, 1n seria ,,Eminesciana” a Editurii Junimea, va
aparea un volum cu titlul Eminescu. Epopeea romana. Valorizarea creatiei eminesciene prin
lentila mitului venea pe o linie criticd mai veche, printre precursori numele cel mai important
ramanand cel al lui G. Calinescu. Noutatea viziunii lui Eugen Todoran consta nu atat in
abordarea unei asemenea teme a poeziei, cat mai ales in asezarea lui Eminescu in centrul unui
proiect cultural-mitologic cu mize dincolo de cele poetice, ceea ce inseamni miza in social. In
fapt, spune Eugen Todoran, Eminescu, mai mult decat sd scrie o epopee literara, ndzuia la una
mitologica, id est adevaratd a poporului roman: ,,el a vrut sa deschida artei nationale perspectiva
universalitdtii prin crearea unui mit romanesc ca reconstituire poeticd a istoriei nationale”
(Todoran 1972: 184).

Evident, principalul izvor ideologic al acestei mitologii era folclorul, o dimensiune
profunda a creativitatii colective, pe linia romantismului german, mai precis a lui Schelling, unul
dintre cei care au privilegiat recuperarea folclorului dintr-o asemenea perspectivd. Sigur, este
vorba despre creditarea folclorului ca o mitologie supravietuitoare care, in conceptia
romanticilor, definea ,,duhul popoarelor”. Si mai este vorba aici despre o dicotomie pe care
iluministii au Incercat sa o facd ireconciliabila: cea dintre istorie si mit. De fapt, cea dintre timpul
istoric si timpul fantastic.

,Explicand mitul prin functia lui poetica, Eminescu nu gandea ca un filosof, ci ca un
poet, pentru care mitul nu poate fi valorificat in poezie ca o simpla formula, ci numai ca expresie
exterioard a unui profund invatdamant”, scria Eugen Todoran in 1970, iar citatul, remarcat de
Rodica Barbat (Barbat 1981: 3), a fost aplicat, cu egala valabilitate metodologica, si la Intreaga
creatie a lui Lucian Blaga.

De fapt, distinctia dintre limbajul stiintific si cel poetic este, asa cum recunostea cu
modestie Eugen Todoran, un testament maiorescian, numai ca el punea cei doi termeni intr-o
relatie mult mai complexa. ,,Am cautat sa stabilesc concordanta de fond dintre tematicd miticd a
poeziei si poezia mitului”, raspundea Eugen Todoran in revista ,,Orizont” unei anchete
publicistice in anul 1985, incheind intr-o adevarata cheie profetica: ,,Important este ca istoricul
literar, atat cat il tin formatia si priceperea, sa nu citeasca semnele invers si sd vada in opera
clasicilor ceea ce apartine trecutului, si nu prezentului” (Todoran 1985: 3).

Referinte bibliografice:

BARBAT, Rodica 1981: Mihai Eminescu si epopeea romdnd, in ,,Orizont”, XXXII, nr. 31, p. 3.

BLAGA, Lucian 1996: Trilogia valorilor, vol. 2, Bucuresti, Humanitas.

CHEIE-PANTEA, losif 1982: Lucian Blaga in actualitate, in ,,Orizont”, XXXIII, nr. 16, p. 3.

ELIADE, Mircea 1978: Aspecte ale mitului, Bucuresti, Editura Univers.

ELIADE, Mircea 1994: Imagini si simboluri, Bucuresti, Humanitas.

TODORAN, Eugen 1972: Eminescu, Bucuresti, Editura Minerva.

TODORAN, Eugen 1981: Lucian Blaga. Mitul poetic, Timisoara, Editura Facla.

TODORAN, Eugen 1985: O noud perspectiva asupra traditiei culturale, in ,,Orizont”, XXXVI, nr. 28, p. 3.

46

BDD-A29046 © 2018 Editura Universitatii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

