
Langue et littérature françaises

381

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (North African Immigrant literature in France between counter-canon and literary canon) 
From the 1980s, writers from North African immigration brought into the literature a space, a language, 
characters and specific themes, without which their writings would not be individualized in the rich French 
literary landscape. These characteristics - to make speak a space and peripheral characters (the suburbs / 
immigrants and their descendants, young girls condemned to silence, unemployed, scum, etc.), lend them 
a language claiming the street, to propose problems borrowed from the daily reality of the cities (racism, 
delinquency, the status of women, the confrontation between modernity and tradition, etc.) - allowed these 
authors to create a literary counter-canon in relation to literature French circulating, standardized and often 
rigid. One of the most appreciated representatives of this extraordinary literature is Rachid Djaidani. In 
our contribution, we propose to analyze how his novel Boumkoeur (1999) can pass easily from the status 
of literary counter-canon (highly oralised writing, infamous characters, rotten space) to that of literary 
canon (written language of writing and mastered, writing as “experimental process”, symbolic space, etc.).

Keywords: Literary counter-canon, immigration, language, space, periphery.

Résumé : À partir des années 1980, les écrivains issus de l’immigration maghrébine font entrer dans la 
littérature un espace, une langue, des personnages et des thématiques spécifiques, sans lesquels leurs écrits 
ne s’individualiseraient pas dans le riche paysage littéraire français. Ces caractéristiques – faire parler 
un espace et des personnages périphériques (la banlieue / des immigrés et leurs descendants, des jeunes 
filles condamnées au mutisme, des chômeurs, la racaille, etc.), leur prêter une langue se réclamant de la 
rue, proposer des problématiques empruntées à la réalité quotidienne des cités (le racisme, la délinquance, 
le statut de la femme, la confrontation modernité / tradition, etc.) ‒ ont permis aux auteurs intrangers 
de créer un contre-canon littéraire par rapport à la littérature française circulante, normée et souvent 
rigide. Un des représentants les plus appréciés de cette littérature hors-normes est Rachid Djaidani. Dans 
notre contribution, nous nous proposons d’analyser comment son roman Boumkoeur (1999) peut passer 
facilement du statut de contre-canon littéraire (écriture fortement oralisée, personnages infâmes, espace 
pourri) à celui de canon littéraire (langue d’écriture travaillée et maîtrisée, écriture en tant que « processus 
expérimental », espace symbolique, etc.).

Mots-clés : contre-canon littéraire, immigration, langue, espace, périphérie. 

Cette deuxième décennie du XXIe siècle touche bientôt à sa fin et donc quoi de 
plus légitime que de questionner la portée du canon. Dans un contexte de déplacement 
forcé ou consenti, quand les minorités prennent la parole, comment déterminer quel est 
le canon, quel est le centre ?	

Littérature vs. litté-rature, valeur vs. non-valeur, originalité vs. banalité, 
éloquence vs. platitude, art vs. maladresse, authenticité vs. cliché, etc., voilà toute 
une liste d’oppositions pour qualifier les deux versants de la réalité littéraire  : le 
« bon » et le « mauvais » livre. Mais quels sont vraiment ces livres « remarquables », 
valeureux et vertueux (voire qui pratiquent et poursuivent la vertu littéraire, qui 
possèdent des vertus et des qualités littéraires), qu’on a l’habitude d’opposer d’une 
manière rigoureuse aux soi-disant livres « ordinaires », « vulgaires » ? De nos jours, 

Ioana MARCU
(Université de l’Ouest de Timişoara)

La littérature issue de l’immigration 
maghrébine entre contre-canon et 
canon littéraire

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



382

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

quand de plus en plus de subalternes – femmes, minorités raciales ou sexuelles ‒  se 
mettent à l’écriture et s’exposent, quand la littérature se caractérise par une extrême 
diversité sur le plan des sources d’inspiration, des manières d’écrire, des espaces 
d’émergence, quand on ne devrait plus parler d’une littérature française mais des 
littératures en français de France et d’ailleurs, peut-on toujours imposer une liste de 
textes littéraires réglementaires, canoniques se pliant à des normes bâties surtout par le 
Centre et auxquelles les écrivains issus de la périphérie veulent à tout prix désobéir ? 
Peut-on toujours ignorer des productions littéraires singulières, déviantes même, qui 
osent transgresser les règles de l’écriture classique, trop sobre et conventionnelle, et 
qui réussissent à la fois à surprendre par leurs particularités esthétiques ? Peut-on 
toujours leur imputer l’audace de ne plus observer l’équilibre et l’harmonie, la mesure 
et la clarté, la bienséance et l’unité de genres ? Peut-on les stigmatiser en raison de 
l’introduction dans le paysage littéraire des éléments contre-canoniques ‒ un espace 
longtemps considéré comme a-littéraire  ; une langue vivante, de la rue, envisagée 
comme crue et imparfaite, tellement différente de la langue littéraire normée (dotée 
de prestige, support décisif d’une grande littérature, digne d’être lue, imitée et 
enseignée) ; des thématiques choquantes par leurs violence, singularité, monstruosité 
ou grossièreté  ; des personnages hors normes aux antipodes des héros classiques, 
des traîne-misère dépourvus de qualités extraordinaires, menant une existence 
insignifiante, dans l’obscurité et dans le silence, oubliés et rejetés en marge de la 
société  ? Marc Angenot, dans l’«  Introduction  » de son ouvrage Les dehors de la 
littérature : du roman populaire à la science-fiction (2013), insiste justement sur cette 
mise à l’écart souvent injustifiée de certaines productions littéraires qui finissent par 
être considérées comme des « déchets » littéraires à cause des critères flous.

La littérature issue de l’immigration maghrébine subit, depuis ses débuts, 
ce sort défavorable et en quelque sorte destructeur. Tout un corpus, dont la valeur 
esthétique est certainement hétérogène, est arraché à la littérature canonique et 
relégué dans « les banlieues ou les ZUP de la littérature » (Begag et Chaouite 1990, 
105), dans un périmètre éloigné du noyau canonique, privé de dynamisme et de 
valeur esthétique, démuni également de modèles et de chefs-d’œuvre, où l’on n’a 
pas de culture littéraire, où l’on écrit à la hâte, uniquement pour rapporter des faits 
bruts prisés par un public avide de sensationnel sans se préoccuper de « comment 
écrire ? ».

Dans notre contribution, nous nous proposons de montrer, tout en fondant nos 
propos sur le roman Boumkoeur de Rachid Djaidani, publié en 1999, que le temps est 
venu pour s’ouvrir au contre-canon, au canon-cité où les œuvres littéraires hors-normes, 
issues de la périphérie, écrites dans une langue croisée, défiant les règles, trouveraient 
leur place car leur valeur esthétique ne peut être contestée. Dans un premier temps, 
nous nous attarderons sur les débats suscités par la notion de « canon ». Ensuite, nous 
illustrerons la reconstruction du canon par la délocalisation spatiale et langagière que 
propose le premier roman de Rachid Djaidani, considéré par la critique littéraire comme 
œuvre fondatrice d’une nouvelle étape de la littérature des intrangers ‒ la littérature des 
banlieues. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

383

QUAESTIONES ROMANICAE VI

1. La reconstruction du canon 
Moyen à la portée du monde littéraire pour « mettre de l’ordre dans le «chaos» des 

littératures » (Maliţa 2007, 20), « dépositaire d’une valeur esthétique transhistorique » 
(Pollock 2007, 46), « patrimoine universel » (Pollock 2007, 46), « panthéon d’auteurs 
classiques » (Alexandre et Bernsen 2014, 7), « quintessence de la tradition littéraire 
ou artistique occidentale  » (Harder 2013, 1), «  incarnation de valeurs ou de vérités 
transcendantes  » (Readings 1993, 41), «  corpus des points forts qui sert de guide 
axiologique  » (Maliţa 2003, 146), «  liste d’écrivains et d’œuvres qui ont la force 
d’influencer toute une littérature à venir  » (Malita 2003, 150), etc., le canon sous-
entend deux directions : la norme et la liste. La norme renvoie au respect des règles qui 
font qu’un texte soit perçu comme littéraire ; l’effet de cette observance des contraintes 
est l’insertion du texte dans le répertoire des « bons livres », des « modèles » à suivre. 
Mais les prescriptions stylistiques ont changé avec le temps. Même les goûts des 
lecteurs avisés se sont transformés. Le canon, en tant que « continuum substantiel et 
relationnel », ne cesse de changer puisqu’« il y aura toujours quelque chose à signaler 
ou quelque chose de neuf à y ajouter, tout comme il y aura quelque chose d’ancien 
à rejeter » (Maliţa 2003, 143). Ce dynamisme nous conduit à affirmer avec Ramona 
Maliţa que cette liste d’œuvres littéraires «  comme il faut » n’est «  jamais finie, ni 
complète, ni objective » justement parce qu’elle est le résultat d’une sélection et d’une 
hiérarchisation délibérées où l’empreinte du subjectif est bien marquée. 

L’existence d’un « grand organisme formé par la sédimentation des textes d’une 
même culture, formant un tout plus grand que la somme de ses parties » (Readings 
1993, 41) dont l’accès est réservé généralement à des œuvres littéraires produites à 
partir du Centre normatif obéissant à des exigences formulées par ce même Centre, 
commence peu à peu à mécontenter les écrivains se réclamant des périphéries. Le 
débat sur le bien fondé de la présence d’un canon exigent, peu malléable, consacré 
par une tradition occidentale et réfractaire à textes issus «  d’en bas  », des espaces 
éloignés du foyer prescriptif, est né dans les années 1980 dans le monde anglophone 
(notamment aux États-Unis). Il est dû à la création des nouveaux domaines de 
recherches où l’on s’intéresse aux minorités1 ‒ les études féministes, les études afro-
américaines, les études subalternes, les « chicano-studies », les études postcoloniales, 
les études culturelles, les «  queer study  », etc2. On commence alors à dénoncer le 
caractère clos du canon littéraire, la mise à l’écart et la réclusion silencieuse de tout un 
ensemble littéraire qui présente « des variations par rapport à des normes génériques 
et esthétiques pré-définies » (Sauvé 2001, 3). Selon les adversaires du canon, précise 
Bill Readings, «  la canonisation serait l’établissement d’une orthodoxie opprimante, 
une opération idéologique basée sur l’autorité tendancieuse du prestige littéraire ou de 
l’identité culturelle » (1993, 41). Ils demandent fermement l’élargissement du canon, 
sa révision et sa reconstruction (ou peut-être sa déconstruction). Deux voies seraient 
possibles : « l’inclusion de textes non canoniques dans le canon, ou la formation de 
1. Le terme devrait être conçu en tant que « rassemblement d’individus que des idées, des intérêts, des 
tendances différencient d’une majorité dirigeante » (CNRTL). 
2. Marie-Pierre Harder (2013, 4) parle de deux types d’ouverture du canon : « territoriale » (« littératures 
dites extra-européennes et extra-occidentales », « littératures postcoloniales ») et « sociale » (« œuvres de 
femmes », littératures dites des « minorités », notamment « raciales » ou « sexuelles »).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



384

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

canons alternatifs » (Readings 1993, 42), de sorte que les groupes sociaux marginaux 
(les minorités ethniques et sexuelles, les femmes) trouvent enfin leur place dans cette 
collection de « textes capitaux » (Maliţa 2003, 146). Dans son ouvrage Revision des 
literarischen Kanons [Révision du canon littéraire], Stefan Neuhaus avance quatre 
mesures indispensables à une « pluralisation » du canon :

(1)	 une « révision du canon » permanente, si l’on comprend le concept assez flou de 
révision dans le sens de « vérification, contrôle » ;

(2)	 une reconnaissance des petites différences qualitatives entre les textes qui 
correspondent aux critères autonomes-esthétiques généralement privilégiés ;

(3)	 une notion élargie de la littérature qui conduit à l’inclusion de textes précédemment 
exclus ou non inscrits dans le canon, dans la mesure où ils répondent à des critères 
de qualité ;

(4)	 la légitimation du caractère provisoire et ouvert des processus de canonisation3. 
Une fois cette restauration produite, le canon représenterait vraiment la « totalité 

organique qui définit et représente la culture » (Readings 1993, 42).
Dans l’espace français, cette remise en cause de la légitimité des textes 

canonisés et cette réflexion sur la nécessité d’inclure dans ce «  groupe des textes 
«orthodoxes» » (Doubinsky 2014, 13) des écrits déviants aussi bien sur le plan de 
la langue d’écriture que sur le plan de l’espace de déroulement des intrigues ou des 
personnages mis en scène n’a pas eu de véritable écho. Le groupe des «  lecteurs 
professionnels », qui forment, selon Martin Carayol, «  une élite à d’autres points 
de vue, culturel et sans doute économique » (2013, 25),  est nettement délimité de 
l’« extérieur » et du groupe des « lecteurs non-professionnels »4. Ils accordent peu 
d’importance aux productions littéraires des minorités. Ancrée dans une tradition 
élitiste, souvent ressentie en rupture avec la réalité quotidienne où la diversité, 
le métissage, le mélange sont devenus des leitmotivs, la littérature française 
contemporaine est en contradiction avec les préférences littéraires du public large 
qui se tourne vers des sujets nouveaux, vers des manières d’écrire inédites ou vers 
d’espaces littéraires francophones longtemps ignorés  ; elle est en opposition aussi 
avec un public issu de la périphérie, où plusieurs modes de vie et plusieurs langues 
cohabitent quotidiennement, où l’accès à l’éducation convenable, à la «  vraie  » 
littérature, à la lecture est un véritable défi.

3. « (1) eine permanente »Revision des Kanons«, wenn man den nicht ganz klaren Begriff Revision im 
Sinn von » Uberprüfung, Kontrolle« versteht; (2) ein Erkennen der geringen qualitativen Unterschiede 
zwischen jenen Texten, die den allgemein präferierten autonom-ästhetischen Kriterien entsprechen; (3) ein 
erweiterter Literaturbegriff, der zu einer Einbeziehung bisher ausgegrenzter oder nicht-schriftsprachlicher 
Texte in den Kanon führt, insofern sie Qualitätskriterien entsprechen; (4) das Schaffen eines Bewusstseins 
der Vorläufigkeit und Unabschließbarkeit von Kanonisierungsprozessen » (Neuhaus 2002, 153) (Notre 
traduction).
4. Stefan Neuhaus distingue deux catégories de lecteurs : « le groupe des “lecteurs professionnels” […] 
constitué par des expériences de lecture communes, la sélection d’un nombre pas trop grand de textes (tous 
doivent avoir le temps et la possibilité de les lire) en premier lieu crée la base de la communication au sein 
du groupe » et les « lecteurs non-professionnels » [« Die Gruppe der »professionellen Leser« konstituiert 
sich über gemeinsame Lektüreerfahrungen, die Auswahl einer nicht zu großen Zahl von Texten (alle 
müssen Zeit und Gelegenheit haben, sie zu lesen) schafft überhaupt erst die Basis für Kommunikation 
innerhalb der Gruppe » ; « nicht-professionellen Lesere »] (2002, 37) (Notre traduction).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

385

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Les principales institutions culturelles artisanes de la canonisation ‒ la critique 
littéraire, les programmes universitaires, les traductions, la recherche littéraire5, 
les prix littéraires, les anthologies6 ‒ n’ont légitimé l’intégration dans le corpus 
d’« auteurs incontournables » (Sauvé 2001, 3) d’aucun écrivain issu de l’immigration 
maghrébine. D’abord, on conteste la maturité de cette littérature dont le corpus est 
beaucoup plus restreint que celui de la littérature «  confirmée  ». On pense même 
qu’elle n’arrivera jamais à atteindre l’« âge adulte ». Cette « immaturité » a comme 
effet une quasi-impossibilité de bien placer cette littérature dans les bibliothèques ou 
les librairies. Ensuite, on estime, à tort, qu’il s’agit d’une littérature de second ordre, 
sans valeur esthétique qu’il faut analyser uniquement d’un point de vue sociologique, 
documentaire, en négligeant tout aspect littéraire. Cet ensemble littéraire subit alors 
l’« invisibilisation » et la « ghettoïsation » (Hargreaves 2011, 42). Il est exclu du canon 
traditionnel et inséré dans « les dehors de la littérature »7, dans la déviation.  

Cette exclusion a pour conséquence la privation du lecteur d’un corpus littéraire 
singulier en état de contribuer à la dynamique de la littérature française, trop enfermée, 
trop hésitante et méfiante en ce qui concerne les inspirations et les empreintes  
« délocalisées » ou localisées à la périphérie de l’espace, de la société, de la culture et 
de la langue françaises. Anne-Marie Obajtek-Kirkwood affirme dans ce sens

(...) qu’à ceux qui reprochent à la littérature française de ces dernières décen-
nies d’être trop étroite, trop repliée sur elle-même, trop entachée de formalisme 
ou de frilosité, cette littérature est salutaire parce qu’elle bouscule, dérange les 
habitudes et les certitudes, éclaire une autre réalité sociale et historique française 
[,] malgré certaines imperfections de style parfois, certaines maladresses. (2008)
	
Dans le manifeste Qui fait la France  ? paru en 2007, une dizaine d’artistes 

(écrivains pour la plupart) issus de la banlieue se sont proposé de défier le canon rigide, 

(…) parce que la littérature à laquelle nous croyons, comme contribution es-
sentielle à la guerre du sens, est aux antipodes de la littérature actuelle, égotiste et 
mesquine, exutoire des humeurs bourgeoises. Parce que nous sommes convaincus 
que l’écriture, aujourd’hui plus que jamais, ne peut plus rester confinée, molle, 
doucereuse, mais doit au contraire devenir engagée, combattante et féroce […]. 
Nous, écrivains en devenir, ancrés dans le réel, nous nous engageons pour une 
littérature au miroir, réaliste et démocratique, réfléchissant la société et ses ima-
ginaires en son entier.

5. Selon Tiit Hennoste (cité par Carayol 2013, 31), les chercheurs en littérature sont les « “canonisateurs 
centraux” car ils corrigent a posteriori les erreurs de la critique » et « aide[nt] à maintenir le canon ».
6. Jay B Hubbell (cité par Carayol 2013, 34) invite cependant à une appropriation prudente des anthologies 
« car l’inclusion ou non d’un texte dépend aussi de questions annexes comme l’accord de l’auteur ou le 
coût de la reproduction d’un texte protégé ». Il attire également l’attention sur le caractère incertain des 
prix littéraires qu’il faut donc « considérer avec méfiance : l’obtention d’un prix prestigieux, la présence 
d’un texte dans une grande anthologie, ne suffisent pas à attester, tant s’en faut, qu’un auteur ou un texte 
ait été canonique à un moment donné. Il sera nécessaire de croiser nos sources et de mesurer l’importance 
de chaque auteur et chaque texte auprès des diverses instances, sur une période donnée, avant de pouvoir 
parler d’une quelconque canonicité » (ibid.).
7. Concept emprunté à Marc Angenot, Les dehors de la littérature : Du roman populaire à la science-
fiction (2013).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



386

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

Même s’il ne fait pas partie des signataires du manifeste, Rachid Djaidani est 
la preuve que ce pari est déjà gagné. D’origine algéro-soudanaise et de nationalité 
française, ayant un parcours intense où rien ne présageait une future carrière littéraire, il 
représente l’une des plus importantes et plus intéressantes voix de la littérature issue de 
l’immigration maghrébine actuelle. Après avoir obtenu deux CAP bâtiment, il travaille 
sur des chantiers, endroits considérés souvent comme des secteurs où l’on « avorte » 
les immigrés et leurs descendants. Djaidani est ensuite agent de sécurité sur le plateau 
de tournage du film « de banlieue » La haine réalisé par Mathieu Kassovitz. Il se tourne 
également vers le sport et devient champion de boxe anglaise d’Ile de France. Il vire 
par la suite du côté de l’art et décroche quelques petits rôles à la télé, au cinéma et 
dans trois pièces de théâtre. Et, un jour, il « atterrit chez les plumes »8. Il publie en 
1999 Boumkoeur, roman d’un roman sur la banlieue où la réalité et la fiction devraient 
s’entremêler. C’est un livre original qui « respire le bitume, qui transpire la rue »9, qui 
réussit à accrocher le lecteur non seulement grâce à une problématique actuelle, mais 
aussi (et surtout) en raison des qualités esthétiques indéniables. Ce roman vendu à plus 
de 90.000 exemplaires, dont « le langage est truffé de rythmes, de rimes, de jeux de 
mots et d’autres éléments détournés du langage des jeunes de banlieue qui rappellent 
les paroles de rap » (Horvath 2015), représente un véritable bouleversement dans le 
milieu littéraire et une rupture avec « des textes précédents [issus de l’immigration 
maghrébine] par [son] point de vue interne à la banlieue et par l’appartenance marquée 
à une contre-culture de jeunesse » (ibid.). Selon Serena Cello, la parution de Boumkoeur 
célèbre « le moment où la littérature beur cède la place à la littérature de «banlieue» […] 
[puisque] ce texte a eu le mérite de faire entrer la cité dans le roman ; pour la première 
fois elle devient la véritable protagoniste » (2011, 9). Le roman connaît un tel succès 
auprès du public et des médias que son auteur est même invité dans l’émission Bouillon 
de culture animée par Bernard Pivot. Djaidani publie par la suite Mon nerf (2004) et 
Viscéral (2007), deux romans qui, « chacun à leur manière, contribuent à faire exister 
la banlieue dans la littérature contemporaine » (Puig 2010, 183).

Dans Boumkoeur, la banlieue est vue par les yeux de Yaz, dont le rêve est 
d’« exister », et de Grézi, le « voyou » du quartier. Après un présumé meurtre commis 
par Grézi, les deux personnages se mettent à l’abri dans une cave pour retrouver le 
calme. L’obscurité et l’étroitesse du bunker semble profiter à un premier regard aux 
deux copains. Ils ont l’air de lier amitié, ils veulent même écrire un livre. Mais en 
réalité, Grézi n’a tué personne ; il a abusé de la confiance de Yaz pour le kidnapper et 
demander ensuite une rançon de la part de sa famille. La mise à jour de cette tromperie 
lève le voile sur une autre : la thématique principale n’est pas la banlieue, comme on 
pourrait le croire dès l’incipit, mais l’échec d’une aventure scripturale.

Dans ce qui suit, nous nous intéresserons aux deux écarts qui participent à la fois 
au caractère contre-canonique et canonique du roman de Djaidani, à savoir la banlieue 
en tant que scène de déroulement de l’intrigue et la langue d’écriture. Nous évoquerons 
aussi d’autres éléments qui participent à l’originalité et à la littérarité de l’œuvre de 
Djaidani. 

8. http://www.lesinrocks.com/2012/11/15/cinema/rachid-djaidani-entretien-11323911/
9. http://calame-incisif.over-blog.com/article-les-poings-et-la-plume-67576543.html

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

387

QUAESTIONES ROMANICAE VI

2. Délocalisation spatiale
Un premier ingrédient apporté par la littérature des intrangers dans la 

reconstruction du canon est le déplacement du décor romanesque vers un extérieur 
hostile, à savoir les quartiers chauds, défavorisés et dangereux des grandes villes. 
Dans la littérature urbaine, à laquelle se rattache le corpus beur, l’écrivain surprend 
un extrait de l’urbatexte, du discours de l’espace urbain, et le transpose à l’écrit en 
le reproduisant plus ou moins méticuleusement. Les auteurs intrangers en font une 
véritable mission. Ils créent de l’intérieur10 un « roman suburbain contemporain » où 
ils donnent une place de choix à une topographie de la marge, à une isotopie de la 
clôture et de l’aliénation. Ils font entrer dans leurs romans des « tours, [des] barres 
et toute cette lèpre […], des habitats psychopathogènes, criminogènes » représentant 
« le tombeau des illusions perdues » des immigrés et de leurs enfants (Rachedi 2007, 
85-86). Ces prosateurs se transforment en « écrivains auteurs de leurs villes »11, et 
plus précisément de leurs territoires d’outre-ville12. Si les écrivaines s’intéressent 
plutôt aux « problèmes rencontrés dans leur quête de la liberté personnelle par les 
adolescentes et femmes issues de familles musulmanes », vivant dans des quartiers 
sensibles, les auteurs préfèrent mettre en scène la «  «galère» de la banlieue  » 
(Hargreaves 2000, 54). 

Le roman Boumkoeur13 est un exemple magistral de cette écriture de la (vile) ville 
avec tout ce qu’elle a de fascinant, d’ignoble, d’affligeant. Chez Djaidani, la banlieue 
n’est pas un simple décor pour les actions ; elle est un personnage au même titre que les 
protagonistes animés du récit, protagonistes dont elle conduit le destin. Trois sous-espaces 
asphyxiants deviennent la scène proprement dite où se déroule l’intrigue du roman : la 
cité stricto sensu, la cave et la prison, « les trois côtés d’un même « bunker » (Ghio 2012, 
135). D’ailleurs, ce cloisonnement de l’espace est préfiguré dès le titre. « Boumkoeur » 
annonce une réclusion de tout l’espace périphérique, une fuite impossible, un destin à 
jamais tranché14. Dans le langage argotique, « boum » signifie « forte croissance, forte 
augmentation ; augmentation statistique »15 ; le titre du roman de Djaidani suggérerait 
donc une amplification évidente de l’isolement auquel la société condamne les toxi-
cités16. « Boumkoeur », c’est aussi la « chute »17, l’agonie, d’un territoire qui aurait du 
représenter le « cœur », l’espace vital pour tous ses résidents.

10. Victor Hugo, Émile Zola, Marguerite Duras, Rachid Boudjedra, Calixthe Beyala et tant d’autres 
avaient fixé le décor de leurs romans loin des quartiers du centre-ville, à la périphérie, et y avaient placé 
des personnages « misérables », peinant à survivre. Par contre, ils avaient décrit ces zones excentriques 
de l’extérieur. Ils écrivaient donc sur la banlieue et non pas depuis la banlieue, comme le font depuis les 
années 1980 les écrivains issus de l’immigration maghrébine.
11. Syntagme emprunté à Juliette Vion-Dury (dir.), L’écrivain auteur de sa ville, Limoges, Presses 
Universitaire Limoges, 2001.
12. Syntagme emprunté à Mousni, Territoires d’outre-ville, Paris, éd. Stock, 1995.
13. Dorénavant désigné à l’aide du sigle (B), suivi du numéro de la page.
14. Il peut renvoyer également à une violence omniprésente dans la cité. L’interjection « boum » sert à 
« suggérer le bruit soudain, fort et grave, produit par une explosion, un choc, une chute » (CNRTL). 
15. http://www.languefrancaise.net/?n=Bob.Introduction&action=search&q=boum
16. Syntagme emprunté à Nadhéra Beletreche, Toxi-cités, Paris, éd. Plon, 2013.
17. Selon Bob (Dictionnaire d’argot, de français populaire et familier), « boum » est également l’onomatopée 
de la chute (http://www.languefrancaise.net/?n=Bob.Introduction&action=search&q=boum)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



388

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

Dès l’incipit, le livre de Djaidani s’affirme comme étant solidement ancré dans 
l’espace : « Une galère de plus comme tant d’autres jours dans ce quartier où les tours 
sont tellement hautes que le ciel semble avoir disparu. Les arbres n’ont plus de feuilles, 
tout est gris autour de moi. Moi, c’est Yazad, mais dans le quartier on me surnomme 
Yaz. C’est mortel comme il caille, j’ai l’impression d’être dans mon frigidaire » (B 
9). Le lecteur est donc plongé ex abrupto dans une « sinistre cité de HLM » (Hargreaves 
2000, 54) où Yaz et Grézi, les deux protagonistes, mènent leur existence ordinaire. 
Espace hostile, la cité est synonyme d’une prison sans murs, où les mots d’ordre sont la 
violence, l’enferment, la solitude, la grisaille. Les bâtiments sont délabrés

Le porche est complètement abîmé, abandonné. Les soins quotidiens du gar-
dien ne le lustrent plus, celui-ci a démissionné. Les poubelles percées, la pisse et 
le sang se déchargent ici comme des champignons. Un porc ne pourrait pas vivre 
là sans avoir à craindre de gober un mauvais microbe. (B 20)

Les espaces communs sont dégradés : « La décoration vient de commencer, l’un 
deux sort son marqueur, massacrent les murs briquetés de mots d’amour et de rage. 
Les poubelles, elles inondent de puanteur tout l’oxygène que le groupe respire. » (B 
19) Les structures d’accueil sont fermées par les autorités : « J’aurais bien aimé faire 
un baby-foot au local des jeunes, le maire l’a supprimé, il pensait que ce n’était pas un 
lieu de loisirs, mais un lieu d’échanges, pour ne pas dire de deal. » (B 10) La violence 
règne partout, dans les « entrailles » des tours ou dans ses « cellules », dans la rue ou 
dans la prison :

Le décor choisi n’était pas très original, l’interrogatoire se déroula dans les 
entrailles d’une tour. […] Aux premières questions tous lèvent la main question 
de se la péter gangster, mais aux secondes tous tapent le caméraman qui n’a pas 
senti le guet-apens se refermer. (B 21)

[Mon Daron et Maman] n’arrêtent pas de s’embrouiller. C’est infernal. Heu-
reusement, ils ne se battent plus comme avant, enfin il ne la bat plus comme avant 
on devrait dire […]. Un jour, après un violent combat, Maman tomba dans les 
vapes, en sang. (B 24)

Ils sont vraiment graves ces petits jeunes, sans cesse ils te défient, te parlent 
de leur territoire, […] la violence est leur meilleur parti […]. [Ils] préfèrent kiffer 
sur un gun plutôt que baver sur une jolie fille qui leur sourit. (B 26)

Dans le quartier des mineurs, il n’y a que des bagarres et des mises à l’amen-
de, quand tu ne sais pas te défendre, tu deviens vite maqué. (B 134)

La notion de « disqualification sociale » qui appartient à Ilaria Vitali (2011, 
31) correspond incontestablement à ce locus horribilis où Djaidani situe l’action de 
son roman.

La cave, où se déploie une partie importante de Boumkoeur, est le lieu clos 
par excellence, une sorte de modèle réduit de la cité. Pour Serena Cello, cet espace 
souterrain est un décor « caché », « tragique » et « funeste », « à l’abri de la lumière et 
surtout du regard provenant de «l’extérieur» », où « adviennent les pires événements » 
(2017). Chez Djaidani, ce « côté le plus obscure des cité » (Vitali 2011, 32) acquiert 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

389

QUAESTIONES ROMANICAE VI

une signification ambivalente. D’un côté, il perd son statut de «  non-lieu  »18 et se 
métamorphose en «  micro-lieu  »19 grâce à son appropriation par Yaz et Grézi. Les 
deux protagonistes, incarnant chacun l’exclu (Yaz a été mis au ban par le groupe parce 
qu’on le soupçonnait d’être un « indic » ; Grézi est un « voyou » de la cité ayant une 
vie « fructueuse d’événements », B, 16) trouvent dans le bunker un espace d’évasion, 
où ils veulent produire la seule chose digne de leur vie ‒ un récit sur leur banlieue 
où se mélangent fiction et réalité. La cave est alors un espace propice à l’écriture, à 
l’amitié, un refuge du quotidien. De l’autre côté, il s’agit d’un espace « du provisoire 
et du passage, […] sur [lequel] on ne [peut] déchiffrer ni relations sociales, ni histoire 
partagée ni signes d’appartenance collective » (Augé 2009, 107). La convivialité des 
deux protagonistes n’était qu’une imposture. En le faisant venir dans le bunker, Grézi 
avait en réalité kidnappé Yaz.  

Djaidani introduit dans son roman un autre espace abject ‒ la prison. « L’un des 
endroits les plus sombres dans la cartographie littéraire parisienne » (Vitali 2011, 33), 
la « taule » est dans l’univers djaidanien un « trou » (B 126) aux « cages métalliques 
aux couleurs fades » (B 130), spectatrices d’un « cauchemar éveillé » (B 130). Elle est 
l’« école du vice et du crime » (B 128), « un passage, un rite initiatique, une circonstance 
invisible, une marque de fabrique : tu n’appartiens pas au clan si tu n’as pas goûté à 
la gamelle » (Djaidani 2007, 55). Cet espace clos semble être indissociable de la cité, 
puisque même dans le « zonzon » « on parle en quartiers » (B 133), on traverse des 
« allées » (B 134), on y croise « pas mal de potes de la cité » (B 136). Yaz lui-même 
met en avant cette consubstantialité : « Dans sa cage carcérale, Grézi a fait l’effort de 
m’écrire dans ma cage d’escalier, c’est avec attention que je l’ai lu » (B 158). La prison 
est cependant un espace propice à la création où Grézi et son camarade de cellule, 
Kurtis, un « vrai magicien des mots » (B 150), écrivent des « poèmes ». 

Le décentrement spatial prisé par les écrivains issus de l’immigration maghrébine 
entraîne évidemment une excentricité au regard de la langue d’écriture normée que 
prône le canon littéraire.

3. Délocalisation langagière
Apprivoisée par les écrivains intrangers, la langue grise, la langue de la rue, 

n’est plus uniquement « l’objet du jeu de ceux qui l’utilisent, la parlent » (Goudaillier 
1997, 10), mais également de ceux qui prennent la plume et la transforment en langue 
littéraire. Les auteurs issus de l’immigration, grâce à leur travail sur une langue 
a-normale, dont la plus grande richesse est le lexique, semblent illustrer le troisième 
« moment » de la langue littéraire dont Julien Piat (2011) parle dans son article « Que 

18. Pour Marc Augé, les « non-lieux » sont le contraire des « lieux anthropologiques », ces « lieux de vie 
produits par une histoire plus ancienne et plus lente, où les itinéraires singuliers se croisent et se mêlent, où 
les paroles s’échangent et les solitudes s’oublient un instant » (1992, 86).
19. Dans sa thèse de doctorat, Des « micro » lieux du territoire du cercle familial et des jeunes : un passage 
entre le « dedans » et le « dehors », Gilles Henry définit le concept de « micro-lieux » comme « [une] 
partie intégrante de territoires bien identifiés, que plusieurs catégories de personnes se partagent. Ils sont 
localisés sur le territoire de résidence du cercle familial de ceux qui se les approprient. Tout en étant des 
lieux partagés, ils présentent la caractéristique d’être occupés en dehors des moments où la plupart des 
résidents en font un usage qui correspond à ce à quoi ils doivent servir » (2009, 44). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



390

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

reste-t-il de la «langue littéraire» ? », à savoir le « moment lexical ». Pendant cette 
phase, les écrivains, «  en se rapprochant des usages communs de la langue, […] 
croisent la question des niveaux de langue, et plus précisément, des niveaux populaire, 
familier, voire vulgaire » (Piat 2011, 6). En effet, ce qui compte dans la littérature 
des intrangers n’est pas tellement le travail sur la phrase, obéissant le plus souvent à 
une structure simple (sujet-verbe-complément), mais le modelage des mots. Il s’agit 
ainsi d’une littérature qui mise sur le lexique et sur les procédés de création lexicale. 
Julien Piat affirme à propos du roman Clèves de Marie Darrieussecq que « l’attention 
au lexique fait perdre de vue le travail syntaxique » (Piat 2011, 6). Nous pouvons dire 
qu’une même observation est valable également pour la littérature des intrangers et le 
roman de Rachid Djaidani en est un exemple éloquent.

L’auteur de Boumkoeur se sert d’un langage multiple, où s’enchevêtrent oralité, 
violence et inventivité, où se mélangent argot, verlan et emprunts à l’anglais (et, dans 
une moindre mesure, à d’autres langues). Le résultat de ce croisement langagier et 
stylistique, conduit admirablement par Djaidani, est une écriture créatrice, fraîche, mûre. 
La langue littéraire djaidanienne est naturelle, rythmée, à l’image de la langue parlée 
dans la rue, par les jeunes des cités, où les rimes et les jeux de mots sont omniprésents. 

Ce «  laboratoire linguistique expérimental  » (Frican et Merendet 2008)  se 
manifeste dès le titre. La fabrication du terme « boumkoeur » représente, pour Morgane 
Frican et Johanne Merendet, une manière de 

(…) se réapproprier les mots de la langue française selon une mode langagier 
qui soit à la fois le reflet du parler des banlieues et de l’influence américaine, le 
fruit d’un travail poétique selon le procédé de création de mots-valises, et le mé-
tissage ludique entre signifiant légèrement ironique et signifié plus grave. (Frican 
et Merendet 2008).

L’argot, en tant que forme déviante de la langue standard, est constamment 
présent dans le roman de Djaidani. On rapporte des termes rattachés à une multitude 
de thématiques, comme «  l’argent  » (tunes, oseille, balles, pépettes), «  la drogue  » 
(piquouzes, pétard, deal, dealer, dealeur, joint, shooteuse, shit, dope, sniffer, speeder), 
«  le sexe » (baiser, galocher, bander, coup de queue, enculeur, entuber, passer à la 
casserole), «  la femme » (pouffiasse, gonzesse), «  la police » (schmit, condé), «  les 
parties du corps » (pif, tifs, trou de balle, bite, queue, zob, chibre, quéquette, couilles), 
« la famille » (daron, frangin, fraternel), « l’habillement » (froc, sapes, survêt), « le 
racisme » (négro, blackos, bicot, poivrot), « la violence » (pétard, matos coup), etc.

En ce qui concerne la «  langue à l’envers  », on remarque la présence des 
« racaille-mots » lexicalisés (reup, meuf, cheulou, keuf) ou compris par une partie des 
locuteurs (oinjs, scuse ouam, auch, uv, veuch, pécho, menra). Le véritable processus 
de verlanisation, en tant qu’activité proprement dite de production lexicale, est plutôt 
absent dans les passages narratifs. Il est par contre présent dans le style direct, dans 
les propos hermétiques de Grézi que même Yaz a du mal à comprendre et exige un 
transcodage : « ‒ Scuse ouam. J’te l’épare depuis l’heure touta et tisgra tu ne mets dans 
l’enve. T’es sûr que ça va ieum dans ta chetron Yaz ? Y a pas de blème sinon j’te laisse 
mirdor. » (B 113)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

391

QUAESTIONES ROMANICAE VI

et plus rarement dans les répliques de Yaz : « ‒ Grézi ! ouvre, c’est Yaz ... Zi va, vrirou 
la teport c’est Yaz que j’te dis, fais pas le baltringue. » (B 58) Yaz avoue d’ailleurs : « Je 
m’efforce de ne plus tchatcher verlan, mais quand je suis énervé il réinvesti ma langue. 
Mon verlan, comparé à celui des mecs comme Grézi, c’est niveau CP. Leur verlan à 
eux c’est bac + 10 dans l’université de l’école de la rue » (B 58). Il faut observer que 
Djaidani est préoccupé que le lecteur puisse décrypter de tels messages codés. Il insère 
donc dans son texte la version déchiffrée de ces propos  : « Phrase décodée  : Grézi 
ouvre, c’est moi Yaz, je suis de retour, fais pas l’imbécile, ouvre » (B 58). 

Rappelons par la suite la présence des mots tronqués (à perpète, biz, bénéf, 
guèze-frites, intello, dico, parano, survêt), dérivés par redoublement (zonzon, mimines, 
guéguerre), par suffixation parasitaire (sympatoche) ou diminutive (taroupette, minette, 
gouttelette, piécette, coucouniettes, flipette). Citons aussi les artifices morphologiques 
et syntaxiques constitutifs de la langue excentrée des banlieues : le remplacement du 
pronom démonstratif « cela » par son équivalent oral « ça » (« dix-huit piges, ça se 
fête », B 105) ; la substitution du pronom personnel renvoyant à une personne par le 
pronom « on » (« On est morts, Yaz, je te jure », B 68) ; la suppression du premier 
élément de la négation (« j’y crois pas », B 82), la disparition du pronom sujet dans les 
constructions impersonnelles (« Paraît y a de la femme », B 29), la structure simplifiée 
de la phrase interrogative (« T’as un slip sous ta robe ? », B 110), etc. 

Djaidani insère dans son roman un grand nombre d’épices linguistiques. Les 
plus importantes sont les emprunts à l’anglais20 qui s’intègrent naturellement dans la 
langue d’écriture : « Il me tend un black sac plastique verrouillé à triple nœud. » (B 
105) « C’est une big gorgée que j’engloutis. » (B 114)

Les épices identitaires, à savoir les arabismes, sont beaucoup moins 
fréquents21 (casbah, caïd, bled, kif, zetlah, zob, etc.). Cette absence ne surprend pas vu 
la non-maîtrise de la langue des ancêtres que Yaz avoue au lecteur : « Il [le père] a dit 
des mots dans sa langue que je ne comprends pas. Faudrait que j’apprenne à parler le 
dialecte de mes ancêtres pour pouvoir lui répliquer qu’il devrait me soutenir plutôt que 
de toujours m’enfoncer » (B 122). Les rares emprunts à l’arabe appartiennent désormais 
au français des cités.

La créativité de l’écriture djaidanienne découle également du travail stylistique 
sur la langue. Le texte n’aurait pas la même aisance sans l’apport des métaphores  : 
« Le collègue s’est sodomisé les orifices avec des écouteurs qui éjaculent des lyrics 
explicites, dans ses oreilles dépendantes du tempo du Suprême NTM. » (B 58) et des 
structures figées travesties : 

Je ne tricherai pas, on est pas des pros de ce genre de taf, et alors ! C’est en 
forgeant que l’on chasse le cheval […]. (B 17)

J’avais été son otage et par la même occasion sa poule aux œufs d’or car après 
avoir réussi à avoir le beur il ne se priva pas de taxer l’argent du beurre. (B 116)

Le changement de l’ordre des mots canonique, fortement présent chez Djaidani, 
participe lui aussi à la création d’une langue littéraire expressive, en rupture avec les 

20. 78,57 % selon Rania Adel Hassan Ahmed (2005).
21. Rania Adel Hassan Ahmed avance un pourcentage de 12,85% (2005).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



392

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

règles de l’écriture classique : « Je faillis pousser un cri, de justesse je me taisais. » (B 
110) « Fier il est de côtoyer la culture du savoir au plus raffiné du terme. » (B 121) 

Tous ces procédés linguistiques (auxquels on pourrait en ajouter tant d’autres, 
comme par exemple la présence des phatèmes, des interjections, du superlatif, etc.) 
et stylistiques collaborent à l’instauration d’une langue d’écriture déviante, oralisée, 
déguisée et épicée, en rupture avec la langue littéraire normée, mais en mesure de 
concourir à la reconstruction du canon. 

4. Au-delà d’une langue inconvenante	
Un déchiffrement plus approfondi plutôt qu’une démarche purement sociologique 

de Boumkoeur met en lumière ce qui se dérobe sous l’«  oraliture  » façonnée par 
Djaidani, à savoir un roman complexe et captivant où l’auteur prouve sa maîtrise de la 
langue et des techniques narratives.

Rappelons d’abord la musicalité des phrases djaidaniennes. L’auteur n’introduit 
pas machinalement dans la littérature la langue expressive de la rue ; il le fait d’une 
façon calculée et méticuleuse, il « écrit à l’oral »22 et transforme ainsi son texte dans un 
slam. Selon Morgane Frican et Johanne Merendet (2008), l’écriture « fluide, spontanée 
et surprenante » de Boumkoeur rappelle les vers slamés de Grand Corps Malade, avec 
une « rime interne en [é], ainsi qu’un usage constant de la juxtaposition qui crée une 
régularité dans le rythme de phrase », confirmation d’une « véritable recherche de style 
» : « L’air que je respire me fait couler la goutte au nez. Pas de neige sur le dos de cette 
saison, le mois de janvier est entamé, déjà les fêtes sont terminées, de toute façon, je 
m’en moque, je n’aime pas les fêtes imposées, surtout celles de la nouvelle année » 
(B 9). L’auteur est un performeur, un « romancier du bitume »23, il « lâche » son texte, 
«  claque » ses phrases devant un public – le lecteur. À l’instar d’un artiste sur une 
scène improvisée, l’écrivain maintient le contact avec celui qui lit son roman : « Je n’ai 
pas eu vraiment l’occasion de bosser, pas assez d’expérience comme disent les boss. 
Tu parles ! Ils te donnent pas ta chance et te chantent tous en cœur : pas d’expérience 
professionnelle. Mon cul ! même l’ANPE n’a rien pu pour moi, avec ces stages à deux 
demi-centimes qui ne servent à rien » (B, 10).

La « poésie urbaine » (Petetin 2009, 798) de Djaidani est confirmée aussi par la 
répétition de la phrase « Ron-piche ron-piche ron-piche c’est le refrain du dodo » qui 
sépare les différentes « strophes » du roman (voire les épisodes)24.

Ajoutons ensuite le fil narratif éclaté. Boumkoeur ne présente pas uniquement 
l’évolution de Yaz et de Grézi. Le romancier interrompt le récit des deux protagonistes 
pour introduire d’autres histoires ou des réflexions personnelles (le combat de son père, 
la mort de son frère, la visite chez le marabout, etc.). Cette mise en abîme permet 
de toucher un nombre important de problématiques (la violence physique et verbale, 
la délinquance, le chômage, les conditions de travail des ouvriers immigrés et les 

22. Dans « J’écris à l’oral », issu de l’album Enfant de la ville (2008), le slameur Grand Corps Malade 
déclame : « Depuis j’ai de l’encre plein la bouche, depuis j’écris à l’oral ».
23. Dans la chanson « Midi 20 », Grand Corps Malade dit avoir été bien accueilli dans « le cercle des 
poètes du bitume » (2006). 
24. Selon Bettina Ghio, les onomatopées « ron piche » « suggèrent le son du ronflement pour renvoyer à 
l’idée de la cité dortoir » (2012, 135). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

393

QUAESTIONES ROMANICAE VI

maladies qu’elles entraînent, le sexe, la prison, la dégradation de l’espace, la violence 
policière, les superstitions, la drogue, le racisme, le sport, les relations inter-familiales, 
etc.). Ilhem Kazi-Tani et Zakia Lounis parlent de « saturation thématique » (2016).

Évoquons aussi ce que nous appelons l’« infidélité thématique ». Dès l’incipit 
de Boumkoeur, l’écrivain laisse l’impression au lecteur qu’il découvrira un récit sur la 
genèse d’un roman de banlieue. Les premières lignes fixent brusquement l’intrigue, 
comme nous l’avons vu ci-dessus, dans l’atmosphère inhumaine de la cité. Quelques 
passages plus loin, Yaz avoue avoir toujours voulu « écrire sur les ambiances et les 
galères du quartier » et avoir à présent « toutes les cartes en main » (B, 11). Le lecteur 
ne peut être que réconforté dans son premier jugement. Une fois que le personnage de 
Djaidani insiste sur sa volonté de faire de son quartier le « sujet » de son livre à l’aide de 
son pote Grézi qui est « un peu les murs et les oreilles des tours » et qui lui « racontera 
[jour après jour] tous les délires » (B 13), il n’y a plus de doute  : Boumkoeur sera 
sûrement l’évocation du travail d’écriture de Yaz, un mélange de fiction et de réalité 
(B 13). Mais, à mesure que la lecture avance, on se rend compte de la « manipulation 
de la trame narrative » et du lecteur (Kazi Tani et Lounis 2016). Yaz ne racontera pas 
l’« univers de [son] quartier » (B 16). Bien au contraire, à la fin du roman, il abandonne 
ce projet d’écriture. C’est Grézi qui entreprend une pseudo-écriture dans la prison. Il 
y dicte à Kurtis, son camarade de cellule, « les aventures des mecs du quartier […], 
toutes ces histoires vécues et immortalisées sur [des] bouts de papier », les « archives 
de [sa] mémoire » (B 157) afin de les léguer à Yaz. Mais ce dernier ne veut plus de ces 
« histoires de quartier du best of de la mémoire de Grézi » (B 158). Elles « partent en 
fumée » (B 158) en privant le lecteur d’un sujet « à la mode, la banlieue, les jeunes 
délinquants, le rap et les faits divers qui font les gros titres des journaux » (B 13). Pour 
découvrir la vie de la cité, le lecteur est invité à pénétrer cet espace périphérique  : 
« Faites l’effort de nous rendre visite. Dans nos cités, c’est la France de demain qui est 
mise hors jeu. Elle te demande une poussette, une courte échelle, une aide autre que 
l’inauguration d’un panier de basket » (B 158). Alec G. Hargreaves voit dans cet artifice 
littéraire « le regard extérieur qui hante les écrits des auteurs issus de l’immigration et 
une nouvelle preuve de leur détermination à briser les barrières de la ghettoïsation » 
(Hargreaves 2000, 54). On peut concevoir cet échec du projet scriptural comme le refus 
de réitérer les mêmes images stéréotypées sur les banlieues et comme la confirmation 
de la place importante accordée à la fiction.

Une autre stratégie littéraire de Djaidani est l’introduction de la «  bonne 
littérature » dans une littérature déconsidérée. Tout d’abord, il s’agit de l’insertion des 
références à Molière. Au début du roman, le dramaturge français est présenté comme 
un contre-modèle, représentant d’un canon littéraire en rupture avec la réalité de la 
périphérie ‒ « Je vais pas te parler à la Molière » (B, 40) ; par la suite, il sera annoncé 
comme un modèle apprécié même si l’on est incapable d’imiter ‒ «  C’est pas du 
Molière mais au moins c’est sincère » (B, 132). Ensuite, il est question des formules 
apparentées à une littérature écrite normée, telles « Il était une fois » (B, 101). Enfin, 
il s’agit des poèmes qui parsèment le texte dont les auteurs son Grézi, Kurtis et Gypsi, 
le poète de la cité. 

Toutes ces stratégies d’écriture mises en œuvre par Djaidani, auxquelles s’ajoute 
une délocalisation délibérée et adroitement canalisée de l’espace narratif et de la langue 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



394

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

littéraire, participent à l’édification d’une œuvre littéraire incontestable dont on ne peut 
contester les qualités esthétiques.

5. Un « canon-cité »
Sur le plan intra-textuel, Boumkoeur est le roman de l’échec : échec du projet de 

l’écriture, échec de l’amitié, échec de la vie, échec de l’espace. Mais, sur le plan extra-
textuel, il est le roman de la réussite par la transgression des normes littéraires rigides. 
Grâce à la langue d’écriture, à son urbatexte et aux techniques narratives auxquelles 
l’écrivain recourt, Boumkoeur dérange le goût déjà formé et les attentes littéraires et 
esthétiques d’un public conventionnel, à la recherche des œuvres conformes. Il captive 
par son originalité, son style, sa construction polyphonique. 

La valeur littéraire du roman Boumkoeur, de même que le mérite esthétique de tant 
d’autres œuvres romanesques issues de l’immigration maghrébine, nous conduisent à 
partager l’idée d’une ouverture du canon littéraire à des productions se réclamant de 
la marge. Cette mutation légitimerait le concept de « littérature étendue » avancé par 
Stefan Neuhaus (2002, 153)25. Dans un article de 2001, Rachel Sauvé explique ainsi 
l’intérêt de cette reformation du canon littéraire :

Il faut donc cesser d’opposer le canon, un corpus restreint d’œuvres dotées 
a posteriori d’un caractère d’universalité et de valeur intrinsèque, à l’ensemble 
de la production qui se caractériserait tantôt par la reproduction de topoï et de 
procédés prévisibles, tantôt par la conformité idéologique, tantôt par le particu-
larisme ou le circonstanciel. Il faut plutôt reconstituer la dimension dialogique 
de la littérature, recréer les échanges qui, en se nourrissant les uns les autres, 
contribuent à l’évolution de la pensée et de l’esthétique d’une époque donnée. 
Pour reconstituer la plurilogie de la vie littéraire de chaque époque étudiée, il faut 
mettre en présence les textes qui se répondent. (14)

Nous proposons de parler d’un «  canon-cité  »26. Il prendrait en compte une 
délocalisation ou une décentration multiple ‒ spatiale, thématique, linguistique, 
sociale, identitaire ‒ et permettrait ainsi une expression de la diversité. Il autoriserait 
aussi une lecture plus appropriée qui cherche vraiment à mettre en valeur les œuvres 
littéraires issues de la périphérie. Les thèses, les articles ou les ouvrages scientifiques 
sur cette littérature, qui dépassent une simple recherche des éléments sociologiques 
ou ethnologiques, participeraient finalement à un travail de récupération d’un corpus 
littéraire tenu à l’écart. Le « canon-cité », envisagé non pas comme un canon distinct, 

25. « erweiterter Literatur » (Neuhaus 2002, 153). (Notre traduction)
26. Nous évoquons, à titre anecdotique, l’inclusion par le Ministère de la Culture du roman Boumkoeur 
dans une liste des « Repères bibliographiques, revues, ouvrages, filmographie et romans » (section « 
romans ») qui visent à introduire le lecteur ou le public « aux questions posées par la relation entre quartiers 
sensibles et culture, à proposer une orientation sur les ouvrages et articles (études et recherches) traitant 
des politiques culturelles et de la politique de la ville, une filmographie et quelques romans qui portent 
un regard sur les banlieues défavorisées » (http://www.culturecommunication.gouv.fr/Thematiques/
Developpement-culturel/Politique-de-la ville/Bibliographie). Dans la même liste apparaissent les romans 
La voyeuse interdite de Nina Bouraoui, Une fille sans histoire de Tassadit Imache, Le gône du chaâba 
d’Azouz Begag ou Le thé au harem d’Archi Ahmed de Mehdi Charef.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

395

QUAESTIONES ROMANICAE VI

mais comme un constituant du corpus-noyau, serait la preuve qu’une « construction 
de nouvelles manières de […] recevoir et percevoir » (Harder 2013, 12) ‒ le canon 
littéraire ‒ a bien été mise en œuvre. 

N’oublions pas que les paramètres essentiels d’un texte canonique sont, d’après 
Ramona Maliţa, «  l’originalité, l’insolite, l’exceptionnel, la nouveauté du style, 
l’audace thématique, le génie de la composition, la bizarrerie  » (2003, 150). Dans 
les œuvres littéraires suburbaines, on identifie une grande partie des ces variables  : 
elles sont «  originales  » par leur espace de déroulement des intrigues  ; elles sont 
« insolites » par la fraîcheur et l’authenticité de leur style ; elles sont « audacieuses » 
sur le plan thématique puisqu’elles s’intéressent de l’intérieur à des problématiques 
perturbantes (racisme, aliénation spatiale, tensions langagières, délinquance, violence, 
etc.) ; il y a des textes qui rompent avec une certaine tradition beure ou de banlieue 
et qui osent changer radicalement de problématiques (c’est le cas, entre autres, du 
roman « dystopique » Zone cinglée, publié en 2009 par Kaouter Harchi). Ces ouvres 
romanesques représentent donc des «  exceptions  » où la maîtrise de la langue, des 
techniques narratives « [détruisent] le commun » et « [surprennent] le lecteur » (Maliţa 
2003, 146). Elles représentent également le « défi littéraire, social et culturel » (Vitali 
2011, 39) que les écrivains intrangers ont lancé à une littérature qui n’embrasse plus 
le contexte actuel où les subalternes s’expriment fermement sur des espaces ou des 
problématiques périphériques, dans un langage périphérique.

Boumkoeur de Rachid Djaidani représente donc en même temps le contre-
canon et le canon. Au sein de la littérature française circulante, il représente une œuvre 
littéraire hors-normes, dont la valeur esthétique est indéniable. À l’intérieur du corpus 
intranger contestataire, le roman de Djaidani représente un texte original, véritable 
modèle de la maîtrise de l’écriture et de la construction narrative.

Bibliographie

Textes de références
Beletreche, Nadhéra. 2011. Toxi-cités, Paris : éd. Plon.
Djaidani, Rachid. 2007. Viscéral, Paris : éd. du Seuil.
Djaidani, Rachid. 2009. Boumkoeur, Paris : éd. du Seuil.
Mousni. 1995. Territoires d’outre-ville, Paris : Stock.
Rachedi, Mabrouck. 2007. «  Détours  », in Collectif Qui fait la France  ?, Chroniques d’une société 

annoncée, Paris : Stock, p. 85-86.

Ouvrages critiques
Adel Hassan Ahmed, Rania. 2005. Le français des cités d’après le roman «Boumkoeur» de Rachid 

Djaïdani, thèse de doctorat, Université de Aïn-Shams, Égypte.
Alexandre, Didier, Bernsen, Michael. 2014. « Un canon littéraire européen ? ». In : Michael Bernsen (dir.), 

Un Canon littéraire européen ? Actes du colloque international de Bonn des 26, 27 et 28 mars 2014, 
p. 7-11. [En ligne]. URL  : https://www.europaeische-kulturen.uni-bonn.de/publikationen/canon/1_
Alexandre-Bernsen-Introduction.pdf

Angenot, Marc. 2013.  Les dehors de la littérature : Du roman populaire à la science-fiction. [En ligne]. 
URL : http://marcangenot.com/wp-content/uploads/2012/04/paralitt%C3%A9rature-Intro.pdf 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



396

Langue et littérature françaises QUAESTIONES ROMANICAE VI

Augé, Marc. 1992. Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris : éds. du Seuil.
Augé, Marc. 2009. « Paysages planétaires ». In : Paul Virilio (dir.), Terre natale. Ailleurs comme ici, Paris : 

Actes Sud, p. 106-122.
Begag Azouz, Chaouite, Abdellatif. 1990. Écarts d’identité. Paris : éd. du Seuil.
Carayol, Martin. 2013. La formation du canon de la nouvelle en Finlande et en Estonie, thèse de doctorat, 

Institut National des Langues et Civilisations Orientales INALCO Paris.
Cello, Serena. 2011. « Au-delà du roman beur : la littérature de «banlieue ». In : I Quaderni di Palazzo 

Serra, vol. 21. [En ligne] URL : https://www.academia.edu/15716537/Au-del%C3%A0_du_roman_
beur_la_litt%C3%A9rature_de_banlieue_

Cello, Serena. 2016. « Traverser les banlieues littéraires : entre sensationnalisme et banalité quotidienne », 
in Itinéraires, no 3, document sans pages. [En ligne] URL  : http://journals.openedition.org/
itineraires/3595

Doubinsky, Sébastien. 2014. « De la littérature et du genre comme notions ontologiquement instables ». 
In : Synergies Pays Scandinaves, n° 9, p. 11-22.

Frican, Morgane, Merendet, Johanne Rachid. 2008. «  Djaidani : Boumkoeur, un roman beur entre 
polyphonie sociale et poésie d’un nouveau langage  ». In  : Malfini, publication exploratoire des 
espaces francophones, document sans pages. [En ligne] URL m http://malfini.ens-lyon.fr/sommaire.
php?id=142&format=lectures

Ghio, Bettina. 2012. Le rap français : désirs et effets d’inscription littéraire, thèse de doctorat, Université 
Sorbonne Nouvelle‒Paris 3.

Harder, Marie-Pierre. 2013. « (Dé)construire le canon : Introduction ». In : Comparatismes en Sorbonne, no 
4, p. 1-13 [En ligne] URL : http://www.crlc.paris-sorbonne.fr/pdf_revue/revue4/1_INTRO_Harder.pdf

Hargreaves, Alec G. 2000. «  Autobiographie et histoire dans la littérature issue de l’immigration 
maghrébine ». In : Écarts d’identité, n° 92, mars, p. 53-56.

Hargreaves, Alec G. 2011. « Traces littéraires des minorités postcoloniales en France ». In : Mouvements, 
hors-série, « La France en situation postcoloniale ? », septembre, p. 36-43.

Henry, Gilles. 2009. Des « micro » lieux du territoire du cercle familial et des jeunes. Un passage entre le 
« dedans » et le « dehors », thèse de doctorat, Université Paul Verlaine–Metz.

Horvath, Christina. 2015. « L’authenticité des «voix de la banlieue» entre témoignage et fiction ». In  : 
Juliet Carpenter et Christina Horvath (dir.), Regards Croisés sur la Banlieue,  Bruxelles : Peter Lang, 
document dans pages. [En ligne] URL : http://opus.bath.ac.uk/51354/1/L_authenticit_des_voix_de_
banlieues_in_Regards_crois_s.pdf

Goudaillier, Jean-Pierre. 1997. « Le dire des maux, les maux du dire », En guise d’Introduction ». In : « 
Comment tu tchatches ! » Dictionnaire du français contemporain des cités, Paris : éd. Maisonneuve 
et Larose, p. 6-33.

Lounis, Zakia. 2016. « Le français des cites ; une langue de la litterature beure. Le cas de Boumkoeur de 
Rachid Djaidani ». In : Elihyaa, n° 19, p. 29-48.

Malita, Ramona. 2003.  «  Canons littéraires, horizon d’attente : l’histoire d’une idée  ». In  : Acta 
neophilologica, vol. 36, no 1-2, p. 143-151.

Malita, Ramona. 2007. Le Groupe de Coppet, Timisoara : éd. Mirton.
Neuhaus, Stefan. 2002. Revision des literarischen Kanons [Révision des canons littéraires], Göttingen : 

éd. Vandenhoeck & Ruprecht.
Obajtek-Kirkwood, Anne-Marie. 2008. « Les écrivains beurs des années quatre-vingts et leur témoignage », 

février, document sans pages. [En ligne] URL : http://clicnet.swarthmore.edu/leila_sebbar/recherche/
anne_obajtek.htm

Petetin, Véronique. 2009. « Slam, rap et «mondialité» ». In : Études, n 6o, tome 410, juin, p. 797-808.
Piat, Julien. 2011. « Que reste-t-il de la «langue littéraire» ? ». In : Revue critique de fixxion française 

contemporaine, n° 3, « L’écrivain devant les langues », p. 5-13.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Langue et littérature françaises

397

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Pollock, Griselda. 2007. « Des canons et des guerres culturelles ». In : Cahiers du Genre, n° 43, tome 2, 
p. 45-69.

Puig, Steve. 2010. « «Enfermés dehors» : représentations de la banlieue dans les romans de Rachid 
Djaidani ». In : Formules, no 4, p. 179-190.

Readings, Bill. 1993. « Le canon et ses suites : entre concept et figure ». In : Théologiques, vol. 1, no 2, 
octobre, « Les textes fondateurs. Entre autorité et liberté », p. 39–62.

Sauvé, Rachel. 2001. « Canon littéraire et enseignement de la littérature française au Canada anglais : 
L’exemple des femmes auteurs », in The Canadian Journal of Higher Education / La revue canadienne 
d’enseignement supérieur, vol. XXXI, no 2, p. 1-12.

Vion-Dury, Juliette (dir.). 2001. L’écrivain auteur de sa ville, Limoges : Presses Universitaire Limoges.
Vitali, Ilaria. 2011. «  Pari(s) extra muros. Banlieues et imaginaires urbains dans quelques romans de 

l’extrême contemporain ». In :  Ponti/Ponts, n°11, p 27-39.

Sitographie
Bob, Dictionnaire d’argot, de français populaire et familier, URL : http://www.languefrancaise.net (page 

consultée le 13 décembre 2017).
Centre national de ressources textuelles et lexicales, URL  : http://www.cnrtl.fr/ (page consultée le 13 

décembre 2017).
Développement culturel. Un site du ministère de la culture, URL  : http://www.culturecommunication.

gouv.fr/Thematiques/Developpement-culturel/Politique-de-la-ville/Bibliographie (page consultée le 
13 décembre 2017).

Djaïdani, Rachid. 2012. «  J’aimerais créer un truc qui reste  », entretien, propos recueillis par Serge 
Kaganski, URL : http://www.lesinrocks.com/2012/11/15/cinema/rachid-djaidani-entretien-11323911/ 
(page consultée le 13 décembre 2017).

Thomas, Vescovi. 2011. « Les poings et la plume », URL : http://calame-incisif.over-blog.com/article-les-
poings-et-la-plume-67576543.html (page consultée le 13 décembre 2017).

Discographie
Grand Corps Malade. 2006. Midi 20, Anouche productions.
Grand Corps Malade. 2008. Enfant de la ville, Anouche productions. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:20 UTC)
BDD-A28963 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

