
131 
 

LIMBAJ EŞUAT ŞI ONTOLOGIE POLITICĂ. O PERSPECTIVĂ CRITICĂ 
ASUPRA ROMANULUI RITUALUL BESTIEI 

Failed Language and Political Ontology. A Critical View upon The Ritual of The 
Beast Novel 

 
Adriana TEODORESCU1

 
 

Abstract 
 

The present study focuses upon the depiction of communism as main theme of The Ritual of the 
Beast (Ritualul Bestiei) novel, written by Cornel Nistea. More precisely, our research aims at investigating, 
from a cultural and literary perspective, the ways in which the representation of the Romanian 
communism configures the relationship between reality and literature, between history and fiction, placing 
the novel in a realm of aesthetical uncertainty. We point out that the language of Power (the language of 
the unique Party, of the communist ideology) evolves into the power of language, transforming the novel’s 
characters into simple instances of an anti-communist or hyper-communist discourse. We examine the 
arising of a new ontology, a political-ontology that can be interpreted in a realistic key, but also through 
the lens of the Absurd.  

 
Keywords: communism, representation, language, political ontology, beast.  
 
 
Introducere. (Încă) un roman despre comunism, (încă) o reflectare critică şi totuşi 
nişte beneficii  

 

Romanul lui Cornel Nistea2

Pompiliu încearcă, pe cât posibil, să ducă o existenţă la adăpost de intrigile 
conspiraţioniste, dar şi de cele anti-conspiraţioniste, izolându-se, cu precauţie şi politeţe, 
de colegi de serviciu şi de vecini, şi concentrându-se asupra cercetărilor sale. Asaltat 
continuu cu pedagogii ideologice materialiste, muncitoreşti şi ateiste de către vecina lui de 
bloc, Sorana, membră de seamă a Partidului, personajul-narator reuşeşte să rămână, în 
ciuda iritării, atent la doza de replici caustice pe care le poate da fără să i se pună viaţa şi 
siguranţa în pericol. De altfel, frica, în diferite nuanţe, de la anxietate, trecând prin teamă 

, redactor, din 1990 şi până în prezent, al revistei de 
cultură Discobolul, apare în 2008 la editura clujeană Teognost şi trece slab observat pe sub 
ochii criticilor literari, dacă nu şi ai cititorilor. Tema este viaţa de zi cu zi în timpul 
comunismului, iar romanul o dezvoltă în sensul ilustrării unei cotidianităţi constant şi 
puternic subminate de către ochiul atotstăpânitor al Securităţii şi de către permanenta 
suspiciune inter-relaţională. Personajul principal, Pompiliu Dascălu, cercetător în 
domeniul biologiei este şi naratorul romanului. Aflat în şezlongul său albastru, bunic, el 
rememorează vremurile trecute, servindu-se şi de jurnalul pe care l-a ţinut, în mare secret, 
în acele timpuri, continuând însemnările unchiului său Lionel, om cult şi ostil sistemului, 
care reuşeşte să fugă din ţară, lăsându-i nepotului său un apartament plin cu cărţi şi sarcina 
de a îngriji pe cei doi locatari – o pereche de papagali ce rostesc nenumărate imprecaţii la 
adresa Partidului.  

                                                           
1 PhD Researcher, “1 Decembrie 1918” University of Alba Iulia. 
2 Cornel Nistea, Ritualul bestiei. Amintiri din şezlongul albastru, Editura Teognost, Cluj-Napoca, 2008 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



132 
 

şi ajungând până la teroare, îl însoţeşte permanent. Pompiliu va cunoaşte dragostea, 
atentă, fără excese, alături de Luisa, secretara colegiului ştiinţific de cercetare al 
Institutului, va ceda la chemările credinţei şi va participa alături de un coleg la o 
procesiune ortodoxă cu ocazia sărbătoririi naşterii Maicii Domnului şi, în final, va înţelege 
ce înseamnă tortura şi umilinţa în beciurile Securităţii, din pricina colegului său, Dorel, fiu 
de procur, acuzat fiind, pe nedrept, de simpatii şi uneltiri active de dreapta.  

Totuşi – în ciuda aprecierii sale ca scriere politică dezvăluitoare a tarelor 
comunismului şi a plasării sale în zona realismului ironic3

Importanţa romanului lui Cornel Nistea nu rezidă atât în tema aleasă – 
comunismul, viaţa sub zodia terorii, nici în strategia auctorială imediată şi cea mai vizibilă 
la nivel stilistic – de punere în tramă, prin intermediul rememorării, a mărturisirii 
naratorului-personaj şi nici măcar, într-un sens foarte îngust, în motivul resurecţionar, 
simultan ontologic şi textual, al jurnalului, suport-vehicul al aducerilor aminte. Toate 
aceste elemente, cum anticipam şi mai sus, sunt atinse de deja-vu. Cu alte cuvinte, nu există 
un inedit al utilizării şi abordării lor. Comunismul este o temă prezentă atât în opere 
literare post-decembriste, de ajuns să ne gândim numai la operele extrem de popularei 
Herta Müller, câştigătoarea Nobelului literar în 2009, cât şi în cinematografia românească 
de dată recentă (Amintiri din epoca de aur, 2009, Hârtia va fi albastră, 2006, Cum mi-am petrecut 
sfârşitul lumii, 2006 etc.). Mediul literar-artistic nu duce lipsă de reprezentări ale 
comunismului, dimpotrivă, pe porţiuni mici pare a exista chiar o saturaţie. Mărturisirea, ca 
tehnică narativă, este, iarăşi, aproape un fapt inerent al romanelor despre comunism. Mai 
mult, există la Nistea o urgenţă a mărturisirii şi o senzaţie de necesar şi obligativitate care îl 
aşează pe autor în siajul unor locuri comune ce pot deveni deranjante printr-o mixtură de 
banal şi preţiozitate. Personajul narator, Pompiliu Dascălu, se simte de-a dreptul vizat de 
istorie, obligat să continue jurnalul unchiului său, Lionel, să-şi asume riscuri personale 
majore pentru a da seama de o epocă aflată sub semnul bestialităţii: „Constat că sunt un 
captiv al sistemului ca oricare alt concetăţean, cu diferenţa că eu îmi notez impresiile într-
un Jurnal, care, în eventualitatea că va fi descoperit, va implica într-o anchetă a securităţii 

 –  romanul lui Cornel Nistea 
este mai mult decât un alt produs literar destinat exorcizării obsesiei comunismului 
românesc, el construindu-se ca o reflectare într-adevăr periculoasă a comunismului, căci 
contaminarea naraţiunii (discursul despre comunism), şi, parţial, chiar şi a logicii 
romanului, cu obiectul său (comunismul) plasează romanul pe muchie de cuţit, între ratare 
şi reuşită, între care, dincolo de alegerile critice şi de interpretare ce se pot face prin 
asumarea unui pol sau a altuia, nu lipseşte o ambiguitate oarecum funciară, în care opera 
literară a romancierului se simte confortabil. Beneficiile cercetării vor fi, în acest caz, 
legate de sesizarea şi comprehensiunea raportului dintre realitate şi literatură, respectiv 
dintre istorie şi ficţiune şi chiar dintre asumare auctorială şi hazard literar.  

 
Limbajul puterii şi puterea limbajului  

                                                           
3 Lörinczi Francisc-Mihai, Cornel Nistea: „Ritualul Bestiei“, http://ocartepezi.wordpress.com/2008/10/07/08-
octombrie-2008-cornel-nistea-%E2%80%9Eritualul-bestiei%E2%80%9C-editura-teognost-cluj-napoca-2008-
lorinczi-francisc-mihai/, consultat ultima dată în 19.02.2013 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



133 
 

zeci sau poate sute de oameni ale căror nume le-am scris acolo şi cărora le-aş putea face 
un rău imens cu însemnările mele. Soluţia e desigur să distrug Jurnalul, dar oare am eu 
voie să văduvesc istoria unui popor la care să facă referire viitorimea?”4

Naratorul îşi permite statutul de personaj doar în măsura în care acesta îi dă dreptul 
să vorbească despre ceea ce i se întâmplă mai puţin lui personal, ci în calitatea sa de 
exponent al rezistenţi anti-comuniste. Şi vorbeşte tot timpul. Cu unchiul său Lionel, fugit 
dincolo de graniţe, în gând sau chiar scriind în jurnalul acestuia, cu papagalii, cu Luisa, cu 

.  
Jurnalul salvator nu este nici măcar al lui Pompiliu Dascălu, al fricilor şi 

constrângerilor sale, ci un jurnal atipic, non-individual, colectiv în sens dublu – al altora (el 
e continuarea celui al lui Lionel), respectiv al unui specific personal de mărturisire pasager, 
asumat doar în măsura în care se consideră că acest specific poate servi la a creiona 
trăsăturile unei colectivităţi. O colectivitate a opoziţiei faţă de sistem şi faţă de 
colectivizarea dezumanizantă, gregară, operaţie de bază a structurilor comuniste, o 
colectivitate a oamenilor ce tânjesc după libertate în plin comunism, fără să se lase 
îndoctrinaţi. Tocmai cu acest jurnal ce reprezintă un conglomerat de clişee literare şi 
exagerări (scriitura salvatoare din ghearele istoriei nedrepte, scriitura ca instrument al 
adevărului, restabilizator şi punitiv) debutează şi importanţa reală a romanului lui Cornel 
Nistea. Dincolo de substratul stereotipic al gestului de a recurge la un Jurnal ca strategie 
narativă şi ca motiv literar se află o problemă de reprezentare literară. Jurnalul este, ca şi 
întreaga naraţiune a lui Nistea, invadat de obiectul pe care-l conţine. Un comunism 
lingvistic – ceea ce este sinonim cu translatarea în plan lingvistic a comunismului, ca 
tactică, ca metodă de discurs şi, implicit, ca mod de structurare a viziunii asupra lumii, 
insistent şi clar(ificat) la maxim – este ceea ce găsim în romanul Ritualul Bestiei. Ritualitatea 
fiarei comuniste, alcătuită din elemente precum provocarea sistematică a fricii şi 
persuasiunea ideologică prin cuvânt generează, în scrierea lui Nistea, o ritualitate de grad 
doi, pur lingvistică, detectabilă nu numai la nivelul Jurnalului – punere în abis lingvistică a 
discursivităţii înseşi proprii romanului lui Nistea – ci a întregii scrieri. Este, practic, o altă 
formă prin care ritualitatea fiarei pare a se impune, lucru ce oferă coerenţă internă 
proiectului literar al scriitorului, pe de o parte, iar pe de alta îl aşează sub semnul unei 
originalităţi primejdioase, pentru că, dacă nu este surprinsă această logică de construcţie a 
naraţiunii, originalitatea poate avea străluciri întunecate, alunecând înspre contrariul ei.  

De fapt, tot romanul lui Nistea este un roman de limbaj. Lucrurile care se petrec în 
el, temerile repetate şi iubirile lui Pompiliu sunt numai un suport pentru discursul său 
asupra stării politicii româneşti, pentru consideraţiile sale asupra lumii şi vieţii dintr-o 
perspectivă contestatar comunistă. Acţiunea principală din roman nu este constituită nici 
de moartea vărului Felician, înregimentat fără voie în trupele militare menite să distrugă 
rezistenţa din munţi, nici de relaţia cu Luisa sau cu credinciosul coleg Matei, ci de 
discursul asupra tuturor acestora, care le transcende şi care-şi caută legitimarea şi 
mulţumirea în critica comunismului şi a avatarurilor sale: Partidului unic, învăţătura 
Marilor Dascăli ai Omenirii, Securitatea, Comitetul Revoluţionar, Omul-Bestie etc.  

                                                           
4 Cornel Nistea, Op.cit., 128.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



134 
 

nepoata căreia îi va istorisi toate cele petrecute în viaţa sa/în roman: „Draga bunicului, 
sistemul diabolic pe care l-au creat aşa-zişii Mari Dascăli ai Omenirii era întemeiat pe 
minciună, pe crimă şi distrugerea valorilor, în principal a valorilor creştine. Ideologia lor s-
a dezvoltat şi s-a răspândit precum un virus asemănător cu acela al ciumei. Virusul difuzat 
de ideologia acestor farsori ai omenirii a creat omul-bestie”5. Aceasta este o parte din 
răspunsul primit la o parte din întrebările formulate de nepoata curioasă. Fetiţa întreabă, 
nici mai mult nici mai puţin decât: „Au fost oare fericiţi ticăloşii, torţionarii şi criminalii 
care au susţinut ideologia atee şi-au ucis în numele ei oameni?”6

Celelalte personaje sunt şi ele profund discursive. Sorana, femeia trecută de prima 
tinereţe, vecina de bloc a lui Pompiliu îl mitraliază sistematic pe acesta cu tirade pro-
comuniste. Rudele vărului Felician, îl plâng cu glas tare şi găsesc în moartea acestuia 
ocazia pentru a se exprima, iarăşi, împotriva sistemului: „Lasă, vin ei americanii. Da, da, 
vin cât de curând şi-apoi să vezi. Situaţia asta nu mai poate continua aşa. Da, se vor 
schimba cât de curând lucrurile”

. Dialogul dintre ei este 
simplă expunere de idei, de limbaj anti-comunist şi nu are, vom vedea şi mai jos, nimic de-
a face cu psihologia personajelor. 

7. Artistul plastic ascuns în munţi, care colecţionează 
picturi cu sfinţi, ţine lecţii întregi de credinţă şi moralitate: „Dumnezeu e mai mult decât 
orice iubire şi asta nu prea înţeleg oamenii, mai ales cei care se lasă dominaţi de ură. Şi ne 
întrebăm de ce această ură, cum se justifică ura oamenilor împotriva tuturor religiilor. Toţi 
o ştim, e atât de simplu. Pentru că toate religiile, fără excepţie, propun omului promovarea 
moralităţii şi a binelui”8 sau „Ignoranţa este duşmanul cel mai mare al culturii şi 
civilizaţiei, iar ea se manifestă tot atât de violent ca ciuma”9. Colegul Matei îl convinge pe 
Pompiliu să participe la procesiunea religioasă, după ce la Institutul de cercetare părea 
retractil şi temător: „Pompiliu, te ştiu om credincios, azi e ajun de Sfântă Mărie, ce-ar fi să 
mergem deseară la schitul Ioan Botezătorul din Gorgani, să ne spovedim şi să ne 
împărtăşim?”10, iar înainte să fie prins de Securitate, când simpatiile sale pentru Garda de 
Fier devin evidente, ţine un adevărat speech viitoristic: „Nu uita ce-ţi spun acum: Va veni o 
vreme propice revoluţiei noastre spirituale, nu acum, poate într-un alt veac, pentru că 
istoria unei ţări nu se poate scrie cu frânturi de glorie… (…) acest ferment e dragostea 
noastră pentru Isus Cristos. Desigur, distrugerea morală de acum va favoriza victoria 
vremelnică a bolşevismului. Bestiile vor avea un timp câştig de cauză.”11

Preotul care conduce cortegiul de credincioşi predică în continuu, până când sunt 
împrăştiaţi de o ceată de bătăuşi. Notele discursive sunt apocaliptice şi evanghelice 
deopotrivă, preotul făcând apel la credinţa oamenilor pentru a se salva din ghearele 
diavolului, sinonim, în aproape toată cartea lui Cornel Nistea, cu însuşi comunismul: „au 
sosit vremurile lui Mamona, dar mai e timp ca oamenii să se întoarcă cu faţa spre Tatăl din 

 

                                                           
5 Idem, p. 305 
6 Idem, p. 302 
7 Idem, p. 172 
8 Idem, p. 182 
9 Idem, p. 183 
10 Idem, p. 185 
11 Idem, p. 288 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



135 
 

ceruri. Rugaţi-vă întruna, ca nu cumva necuratul să pună stăpânire pe sufletele voastre, 
căci vă ademeneşte cu tot felul de promisiuni şi daruri”12, „Dacă m-au prigonit pe mine şi 
pe voi vă vor prigoni. Bate-voi păstorul şi se vor risipi oile sale”13, „Binecuvântată este 
Împărăţia Ta, Doamne, a Tatălui, a Fiului şi a Sfântului Duh, acum şi pururea şi-n vecii 
vecilor: Amin. Slavă ţie, Doamne, Slavă ţie”14. Papagalii de care trebuie să aibă grijă 
personajul principal sunt permanent tentaţi de cuvânt. Vorbesc împotriva Partidului direct 
şi indirect, ironic, anunţă când vine cineva la uşă, par a avea o inteligenţă umană: „Câr-câr-
cârr! Cââârrr!... Agentul, agentul secret, zic ei într-un glas”15, „Bate cineva la uşă! Bate 
cineva la uşă! Mă atenţionează alarmate păsările”16, intră în dialog cu tânăra verişoară 
Flavia, proaspăt intrată în Partid şi entuziasmată de noua ideologie „Moarte lor, moarte 
lor, moarte trădătorilor! Unde sunt americanii? S-au ascuns ca şobolanii”17

În ceea ce priveşte rolul şi modalităţile de funcţionare a limbajului, romanul lui 
Cornel Nistea se plasează în antiteză cu romanele Hertei Müller. Limbajul laureatei cu 
premiul Nobel literar avea o funcţie poetică şi de metamorfozare a realităţii, nu ca mascare 

. Este greu de 
crezut că nişte papagali pot utiliza cuvintele cu asemenea dexteritate, într-o asemenea 
varietate. Realismul romanului lui Cornel Nistea devine, la fiecare înaintare în lectură, 
extrem de discutabil.   

În fapt, declaraţiile personajelor lui Nistea sunt, majoritatea lor, teatrale, 
impetuoase, artificiale, cu ţesăturile la vedere, prin care se întrezăreşte şi chipul furios al 
autorului-narator, mai mult decât al naratorului-personaj. Ele sunt, în fond, declamaţii şi, 
în subtext, demonstraţii repetate ale desfigurării lumii sub influenţa comunismului. Toate 
trimit la un designat ultim cu două feţe: cel al comunismului rege – un designat prezent, 
temut şi imitat în ceea ce priveşte armele de combatere: logica discursului – şi al lovirii, al 
uciderii regelui – anti-regele care trebuie instalat în locul celui căruia i se pregăteşte 
asasinarea conceptual şi fantasmatic. Din cauza acestei centrări pe limbaj, se poate spune 
că faptele nu există în mod veritabil în roman. Nu se întâmplă nimic neprevăzut. Este clar 
de la bun început că Pompiliu, cu fricile sale, dar, în acelaşi timp şi cu discursurile sale ce 
se dezlănţuie adesea, cu Jurnalul pe care îl ascunde sub podea va sfârşi prost. De 
asemenea, tot cert este că Dorel lucrează de partea Securităţii. Poate mai puţin, până la un 
moment dat, că Luisa doreşte cu adevărat binele lui Pompiliu, dar, orişicum, cartea nu 
rezervă nicio surpriză majoră lectorului aflat în căutare de suspans romanesc. Aceasta 
deoarece cheia realistă în cel mai evident mod nu pare a fi dorită de către autor. Sau, dacă 
este, felul în care limbajul îşi joacă rolul de trecere dinspre o postură în care este un simplu 
instrument al puterii (limbajul puterii) înspre o ipostază nouă în care devine el însuşi 
putere (putere a limbajului, ucidere a regelui, a tatălui malign) pune în chestiune 
apartenenţa romanului la realismul clasic.  

                                                           
12 Idem, p. 200 
13 Ibidem 
14 Ibidem 
15 Idem, p. 157 
16 Idem, p. 159 
17 Idem, p. 153 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



136 
 

sau inversare semantică, ci în sensul unei acutizări senzoriale şi ontologice a acesteia. 
Pentru naratoarea unui roman precum Animalul inimii, de pildă, limbajul îşi află rădăcinile 
şi puterea în fisura care apare, şi care este asumată ca atare, dintre gândire şi trăire: „cum 
ar trebui să trăieşti, îmi ziceam, ca să te potriveşti cu ceea ce tocmai gândeşti”18

Continuând comparaţia cu opera Hertei Müller, observăm că şi la autoarea 
româno-germană şi la Cornel Nistea, comunismul se face vinovat de regresul spre 
animalitate. Numai că, dacă în Animalul inimii animalitatea era ambivalentă, a lumii 
înconjurătoare şi a fiecăruia dintre cei ce se simţeau zdrobiţi de regim (animalul inimii), o 
structură de rezistenţă împotriva animalităţii dezintegrante şi invadatoare, în Ritualul bestiei 
animalitatea înseamnă exclusiv şi cu stridenţă sălbăticire, ieşire periculoasă şi fără 
întoarcere din zona umanităţii, ca valoare şi ca ontologie. Animalitatea lui Nistea este, cum 
explică naratorul-personaj, o stare patologică generată de virusul comunist. Şi, în plus, o 
patologie moral-religioasă, ceea ce face ca Bestia să fie un sinonim, brutal aproape, al 
Diavolului

. La Nistea, 
din contră, trăirea nu reprezintă o problemă decât în măsura în care înţelegem prin trăire 
acel prim nivel al existenţei, bruiat de practicile şi discursurile comuniste şi nu o chestiune 
de psihologie, şi nici în această accepţie nu reprezintă un element insurmontabil. Limbajul, 
abordat diferit, având, la nivel simbolic surse distincte (puterea şi ultrajul puterii la Nistea 
şi non-puterea, poeticitatea la Müller) face ca la Herta Müller orizontul de aşteptare al 
cititorului să fie constant subminat, în vreme ce la Nistea el este reconfirmat cu fiecare 
pas, astfel că se creează senzaţia de saturaţie, de supra-plin semantic şi strategic.  

 
Displazie onto-politică  

19

                                                           
18 Herta Müller, Animalul inimii, ediţia a II-a, traducere de Nora Iuga, Polirom, Iaşi, 2006, p. 64 
19 Ruxandra Cesereanu observa că imaginea Securităţii a fost o preocupare obsesivă pentru scriitorul român. Cf.: 
Ruxandra Cesereanu, Imaginea Securităţii în literatura română în comunism şi postcomunism, în Caietele 
Echinox, 1, 2001 

. Aşadar, poţi fi bolnav sau nu, jumătăţile de măsură sunt rare. Şi pe această 
cale se explică vidarea psihologică a tuturor personajelor, simple măşti, simple instanţe 
lingvistice tipice mai degrabă unui teatru radiofonic decât unui roman. Naratorul-personaj 
provine, după cum indică şi numele său, din două dimensiuni temporale diferite. Din 
viitor – naratorul îşi reciteşte jurnalul, şi din trecut sau din timpul faptelor cuprinse în 
naraţiune. Ca personaj, el are adesea, în situaţiile critice, o senzaţie de greaţă – ameţeală, 
durere de cap, stare de rău –, care nu e greaţa ontologică sartriană generată de 
confruntarea cu neantul, ci o greaţă provenită din straturile superficiale ale fiinţei, dintr-o 
asfixiere ideologică, politică. Altfel însă, personajul Pompiliu este devitalizat. El trăieşte, 
cât trăieşte, prin frica sa continuă, variată, dar mai degrabă într-un mod caricatural şi 
demonstrativ. Dacă frica de moartea este, conform lui Martin Heidegger sau a lui Max 
Scheler ceea ce defineşte umanitatea la nivel individual şi, potrivit lui Robert Kastenbaum, 
ceea ce o structurează la nivel colectiv, societal, pentru personajul-narator, Pompiliu, frica 
de moarte este redusă la adeziunea la religia ortodoxă. Astfel, el se regăseşte în totalitate în 
explicaţia asupra originii fricii de moarte dată de către preotul ce conduce cortegiul 
credincioşilor: „frica de moarte e rodul necredinţei. Aşadar, frica, lipsa curajului de a-l 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



137 
 

mărturisi pe Cristos, e un mare păcat, care cu adevărat poate atrage după el moartea. 
Numai credinţa adevărată îl duce pe om spre veşnicie”20

                                                           
20 Cornel Nistea, Op.cit., p. 199 

.   
Pompiliu deviază de la normalitatea unui personaj realist şi se îndreaptă către un 

personaj caricatural, un personaj marionetă care nu e nici personaj, nici narator, ci autor. 
Displazia semnifică acel proces, conotat medical, prin care celulele umane se îndepărtează 
de procesul normal de funcţionare, devin atipice şi, în ultimul stadiu, chiar maligne. Într-
un sens metaforic, displazia caracterizează statutul personajelor din romanul lui Cornel 
Nistea, fie că e vorba de narator, fie de toate celelalte. Ele ies din sfera ontologiei şi se 
fixează în cea axiologică şi politică. Diferenţa dintre naratorul-personaj şi restul 
personajelor este că primul are, cum aminteam, o natură dublă, el venind (şi) din viitor, 
astfel că discursul său ultra-corect, aforistic şi evanghelic se justifică. Toate celelalte sunt 
însă produse ale trecutului, iar absenţa psihologiei şi limbajul lor plat nu se pot motiva 
decât prin intermediul dependenţei de memoria personajului-narator, care ar fi, în această 
optică, un regizor de marionete. Apoi, timpul în care ele evoluează nu este clar precizat, 
nu sunt numiţi ani, decade, fiind mai curând vorba de un timp omogenizat, de un timp 
alegoric şi absurd, în care reacţiile par deja evaluate, hiperlucide de partea celor buni şi 
obscure, înnămolite în obiectul credinţei lor – ideologia comunistă, în ce-i priveşte pe cei 
răi. 

 
Concluzii. Între ratarea realistă şi succesul absurd  

Dacă şi-a propus un roman realist clasic, o altă mărturisire despre comunism, 
Cornel Nistea s-ar putea confrunta cu eşecul sau cu o realizare mai degrabă de natură 
documentar-istorică, de memorialistică, decât literară. Dacă, însă, şi-a propus să redea 
absurdul comunismului – un absurd răsunător, cu efecte peste ani în însuşi limbajul 
naratorului care-i reinteroghează sensul şi descrie realitatea – atunci autorul s-ar putea 
bucura de succesul obţinut. Căci absurdul romanului derivă din tot ceea ce am examinat 
mai sus. Din displazia ontologică şi din puterea limbajului care seamănă conţinutului pe 
care-l distruge – discursul comunist. Laurent Lavaud consideră că reprezentarea 
cumulează două sensuri. Primul, cel de absenţă, pentru că atunci când este nevoie de 
reprezentare există o lipsă. Celălalt sens este de exhibare a prezenţei, de dublare. 
Reprezentarea comunismului în romanul lui Cornel Nistea dezechilibrează balanţa celor 
două sensuri în favoarea unei exagerări a celui de-al doilea. Comunismul este suprascris în 
chiar ceea ce ar trebui să îl conteste – la nivel de conţinut, de discurs, de strategii narative, 
astfel că lipsa obiectului de reprezentat este estompată la maxim fără a fi totuşi absenţă a 
lipsei. Sunt alţi termeni pentru a defini aceeaşi cheie absurdă în care se poate citi cartea lui 
Cornel Nistea.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior



138 
 

Bibliografie :  
Andor, Horváth: „Autorul în discursul postcomunist”, în Observator Cultural, nr. 62, mai, 

2001 
Cesereanu, Ruxandra: „Imaginea Securităţii în literatura română în comunism şi 

postcomunism”, în Caietele Echinox, 1, 2001 
Kastenbaum, Robert: Death, Society and Human Experience, Pearson Education, USA, 2007 

[1977] 
Lavaud, Laurent (ed.): L’image, Flammarion, Paris, 1999 
Lörinczi, Francisc-Mihai: Cornel Nistea: „Ritualul Bestiei“, 

http://ocartepezi.wordpress.com/2008/10/07/08-octombrie-2008-cornel-nistea-
%E2%80%9Eritualul-bestiei%E2%80%9C-editura-teognost-cluj-napoca-2008-
lorinczi-francisc-mihai/, consultat ultima dată în 19.02.2013 

Heidegger, Martin: Fiinţă şi timp, traducere din limba germană de Gabriel Liiceanu şi 
Cătălin Cioabă. Humanitas, Bucureşti, 2006 [Sein und Zeit,1927] 

Müller, Herta: Animalul inimii, ediţia a II-a, traducere de Nora Iuga, Polirom, Iaşi, 2006 
Nistea, Cornel: Ritualul bestiei. Amintiri din şezlongul albastru, Editura Teognost, Cluj-

Napoca, 2008 
Scheler, Max: Mort et survie, Aubier, Paris, 1952  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:50 UTC)
BDD-A2878 © 2013 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

